### VAISHESHIKA DARSHANA

BY KANADA MUNI

WITH

UPASKARA, VIVRITTI, AND BHASHYA

### Edited by MAHADEVA GANGADHARA BAKRE

# Printed and Published by Manilal Itcharam Desai at THE GUJARATI PRINTING PRESS SASSOON BUILDINGS, CIRCLE, FORT,

BOMBAY

7. S. 1969

A. D. 1913

Price Rs. 2-0-0

82/96





# वैशेषिकदर्शनम्।

शंकरिमश्रकृतवैशेषिकसूत्रोपस्कार-जयनारायणतर्कपञ्चान-नमद्दाचार्थकृतकणाद्सूत्रविवृति-वन्द्रकान्तमट्टा-चार्थप्रणीतवैशेषिकभाष्य-समस्कृतम्।

### बाकेइत्युपाह्नगङ्गाधरभद्दसुतमहादेवशर्मणा संशोधितम्।

<sup>4</sup>गुजराती' मुद्रणालयाधिपतिना स्वीये मुद्रणयन्त्रालये मुद्रयित्वा प्रकाशितम् ।

विकमसंवत् १९६९

क्षिस्ताब्दः १ १ ९३

मूल्यं रूपकद्रयम्।



#### विज्ञापनम् ।

### श्री६गुरुचरणारविन्दाभ्यां नमः।

अध प्रकाइयते वैशेषिकं दर्शनमुपस्कार-विवृति-भाष्येतिन्याख्यात्र-योपेतम् ।

इदं कणाद्मुनिप्रणीतं पदार्थतत्त्विवेकशास्त्रम् । नच 'अथातो धर्मे व्याख्यास्यामः ' इति शास्त्रारम्भसूत्रे धर्मनिरूपणप्रतिज्ञानाद्धर्मशास्त्र-मिद्मिति शङ्कथम् । मानवयाज्ञवल्क्यादिष्विवात्र आचारसंस्कारव्यवहार-प्रायश्चित्तादेरनिरूपणात्, अध्वरमीमांसायामिव वा तद्वोधकप्रमाणेषु प्रमाणान्तरविरोधप्रयुक्तसंशयनिराकरणौपयिकन्यायाप्रदर्शनाच । तत्प्र-तिज्ञानं चात्र पदार्थतत्त्वज्ञाननिमित्तत्या तच्छेष्व्वेन तिक्रिरूपणार्थं नतु प्रधानतया । अत एव 'बर्मविशेषप्रसूतात् ''तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः' इति सूत्रे पदार्थतत्त्वज्ञानस्येव निःश्रेयससाधनत्वाभिधानेन फलवत्ताप्रद्-र्शनं संगच्छते प्रधानतया निरूप्यस्यैव फलवत्त्ववोधनस्योचितत्वात् ।

द्विविधास्य शास्त्रस्य व्याख्यानश्रेणी-पदार्थसंप्रहाभिधप्रशस्तदेवप्रणी-तवैशेषिकसूत्रभाष्यस्य साक्षात्परंपरया वा व्याख्यानरूपैका, अपरा सूत्र-व्याख्यानरूपा । तत्र प्रथमश्रेण्यां प्रशस्तपादभाष्यस्य साक्षाव्याख्यानानि व्योमशिवाचार्य( शिवादित्य )विरचिता व्योमवती, श्रीधराचार्यविर-चिता न्यायकन्दली, उद्यनाचार्यप्रणीता किरणावली, श्रीवत्साचार्य-विरचिता लीलावती, जगदीशभट्टाचार्यकृता भाष्यसूक्तिः, शङ्करमिश्र-कृतं कणादरहस्यम्, पद्मनाभमिश्रकृतः सेतुः, महिनाथसूरिकृतो भाष्य-निकषः; परंपराव्याख्यानानि उद्यनाचार्यप्रणीतिकरणावस्या वर्षमानी-पाध्यायकृतः प्रकाशः, पद्मनाभिमश्रकृतः किरणावलीभास्करः; किरणा-वर्लीप्रकाशस्य व्याख्या भगीरथठक्कुरविरचिता प्रकाशिका, रुचिद्त्त-विवृतिः, रघुनाथशिरोमणिकृता किरणावलीप्रकाशविवृतिः; मथुरानाथकृतं गुणिकरणावलीप्रकाशविवृतिरहस्यम्, रुद्रन्यायवाचस्प-तिभट्टाचार्यविरचिता किरणावलीप्रकाशविद्यतिभावप्रकाशिका, रामक्र-ष्णकृता जयरामभट्टाचार्यत्रणीता च काचिट्टीका; न्यायकन्द्ल्याश्च

राजशेखरजैनाचार्यावराचिता पिक्तका, पद्मनाभिमश्रविरिचतः कन्दर्ली-सारः इत्यादीन्यन्तर्भवन्ति । द्वितीयायां तु रावणप्रणीतं भाष्यं, भारद्वाजीया वृत्तिः इति द्वे प्राचीनतरे, शंकरमिश्रकृत उपस्कारः प्रा-चीनः, जयनारायणभट्टाचार्यविरिचता कणाद्सृत्रविद्वतिः, चन्द्रकान्तभ-ट्टाचार्यविरिचतं वैशेषिकभाष्यं च । कणाद्संग्रहाख्योऽपि कश्चिद्वैशोषिक-दर्शने निवन्थोऽस्तीति श्रूयते स भाष्यव्याख्यानरूप उत सूत्रव्याख्या-नरूप इत्युपळब्ध्यभावान्न निर्थोर्यते ।

एवं व्याख्यातृभिरितप्रपश्चितस्यास्य शास्त्रस्य प्रथमा श्रेणी त्वति-विस्तृता श्रामदुद्यन—वर्धमान—रघुनाथशिरोमणिप्रभृतीनामितगभीरवचो-भिर्दुरवगाहाऽपि विदुषा पाण्डित्यप्रकर्षनिकषायमाणतया नितान्तसमा-दरभूमिर्भूत्वापिकेनापि कारणेन विद्धप्तपठनपाठनप्रचारतया लोकेस्तत्पुस्त-कानामभिनवप्रतिच्छन्दककरणविरमात्प्राचीनपुस्तकानां तु निर्वृणस्य सर्वेघस्मरस्य कालस्य दंष्ट्रालग्नत्वाद्त्यन्तं दुरवस्थामापद्यमाना दिष्ट्या कैश्चित्कियतांशेनोद्धियमाणा दृश्यते । वयमपि प्राचीनपुस्तकसंपादनेन यथासंभवं तदुद्धरणे यत्नमातिष्ठामहे ।

द्वितीयायां तु रावणभाष्यस्य सद्भावः किरणावलीभास्करकृत्कृतनाममान्त्रनिर्देशाद्वगम्यते नतु तत्संमतत्वेन कस्यचिद्येस्यानुवादात्, प्रागेव तत्युस्तकदर्शनात् । भारद्वाजीयवृत्तेस्तु वृत्तिकृतस्त्वत्यादिनोपस्कारकृता तन्मतानुवादादुपस्कारकृत्समये उपलब्धिर्निर्णीयते । उपस्कारकृतस्तु वर्षाणां चतुःशत्या अनतिप्राचीनत्वाद्स्ति वलवती प्रत्याशा तदुपलब्धौ । अवशिष्टं व्याख्यानत्रयं पूर्वं कालिकातायाम् 'आसिआदिक सोसायदी' मण्डल्या मुद्रितमप्यधुना दुर्लभत्वात् गुजरातीमुद्रणालयाधिपतिना मुद्रितुमारब्धम् । तत्र तच्लोधनेऽधिकृतोहम् ' वॉम्बे रायल आसिआदिक सोसायदी' त्रत्यस्थप्राचीनलिखितपुस्तकसाहाय्येनोपस्कारमविष्टेष्टं च व्याख्यानद्वयं तत्प्रणेतृभ्यामेव स्वयं संशोधनपूर्वकं मुद्रितिमिति तस्याद्शान्तरलाभासंभवादक्षरयोजकादिकृता अशुद्धीः सावधानेन मनसैव संमार्ज्यं संस्कृतवान् । तद्यदत्र प्रमादात् किंचित्स्वलितं तत्सु-धािभः संशोधनीयमिति विद्यापयति—

वाकेइत्युपाद्दो महादेवशर्माः

### चन्द्रकान्तीया वैशेषिकभाष्यश्रुमिका ।

वैशेषिकदर्शनमिदं कणादमहर्षिप्रणीतम् । स चायं महर्षिः कश्यपस्य गोत्रापत्यम् " विरुद्धासिद्धसंदिग्यमिळिङ्गं काश्यपोऽत्रवीत् "—इत्यादौ काश्यपतयाऽस्योक्षेखात् । अपि चायं उत्कृक इति वा औत्कृत्य इति वा आ-स्यायते । सर्वदर्शनसंग्रहादावौद्धक्यदर्शनतया वैशेषिकदर्शनस्योक्षेखात् । स चायं थान्यानामेकैकगुळिकोच्चयनरूपेणोञ्छेन वर्तनात् कणादनाम्ना प्रसिद्धः ।

सोऽयं मुनिः अतिप्राचीन इति शक्यमयगन्तुम्। महाभारते तावत उल्लक्ताम्नो मुनेरु छेखो दृश्यते भीष्मस्तवराजे। "न वयं षद्पदार्थवादिनो वैशेषिकादिवत्" इति सांख्यसूत्रात् सांख्यदर्शनात् प्राचीनत्वमस्य प्रन्थस्य तावद्वगम्यते। एवम् "महद्दीर्घवद्वा ह्रस्वपरिमण्डलाभ्याम्" इत्यादि ब्रह्म-सूत्रपर्यालोचनया व्याससूत्राणामपि पूर्वमेतद्दर्शनं प्रणीतिमिति शक्य-मवगन्तुम्। अपि च अस्मिन् द्शेने न्याये च शब्दानां उत्पत्तिविनाशवस्त्वं सिद्धान्तितम्। स चायं सिद्धान्तः "कॅमैके तत्र द्शेनात्" इत्यादिसूत्रै-रुद्धृत्य महता यन्नेन निराकृतो जैमिनिना अध्वरमीमांसायाम्। अत-स्तस्माद्पि द्शेनात् अस्य द्शेनस्य प्राचीनत्वमवगम्यते। रावणेनास्य द्शेनस्योपरि भाष्यं रचितमिति रन्नप्रभादौ द्शितम्।

न्यायवैशेषिकयोस्तु समानतन्त्रयोः वैशेषिकस्यैव प्राचीनत्वं संभाव्यते । यतः अस्मिन् दर्शने अनुमानप्रणाली संक्षेपेणैव उपवर्णिता । न्याये तु महता प्रवन्धेन विस्तरेण सोपिदृष्टा। समिचिना च सा तत्रोपलभ्यते। अपि चात्र "अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्चानपदेशः" इत्यादिना त्रय एव हेत्वा-भासा उपदिष्टाः, न्याये तु पश्च हेत्वाभासाः सप्रपश्चं सोपपित्तकं चोपव-णिताः। यदि न्यायदर्शनप्रचारात् परतो दर्शनामिदं प्रचारितं स्यात्, तदा-ऽवश्यमेव हेत्वाभासानां पश्चत्वं खण्डितं त्रित्वं च सहेतुकं व्यवस्थापितम-भविष्यत्। तथा, शब्दानित्यत्वमात्मपरीक्षादिकं च अत्र नातीव समीचीन-तथा व्युत्पादितम्। न्याये तु विपरीतम्। अतोऽनुमीयते, कणादेनैव रीति-

क्रा

नि

रेपा समुद्धाविता, उत्तरकालमक्ष्मपादेन विस्तारिता परिशोधिता समी-चीनतया निबद्धा चेति ।

वैशेषिकसूत्राणां सारस्यातिशयेनापि प्राचीनताऽस्य दर्शनस्य संभा-न्यते । दर्शनशास्त्राणां सूत्रेषु यादृशं काठिन्यमुपलभ्यते, तादृशं किमिष काठिन्यमत्र नास्ति । यद्यपि सांख्यषडध्यायीसूत्राणां प्रायेण सारस्य-मस्ति, तथापि तद्पेक्षया अस्यातिप्राचीनत्वं यथाऽवगम्यते तथा पूर्व-मेव निवेदितम् ।

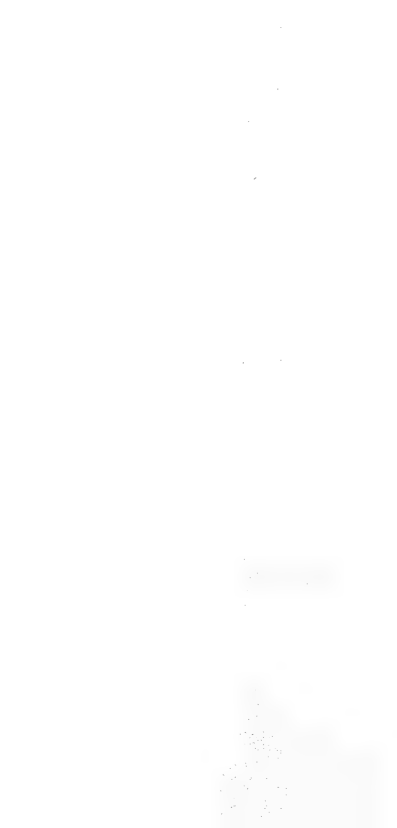
दर्शनान्तरकारैरनङ्गीकृतस्य विशेषपदार्थस्य अङ्गीकरणात् अस्य वैशे-षिकतया प्रसिद्धिः । दर्शनेऽस्मिन् दश अध्याया वर्तन्ते । प्रत्यध्यायं च द्वे आह्निके ।

अस्य किमपि भाष्यमिदानीं नोपलभ्यते । शङ्करिमश्रक्त उपस्कारः जयनारायण-तर्कपश्चानन-कृता विवृतिश्चास्यादिकसमाजैर्मुद्रिता वर्तते । प्रशस्तपादाचार्यकृतं पदार्थधर्मसंग्रहमस्य भाष्यतया केचिद्यवहरिन्त । तदसङ्गतम् । "सृत्रार्थो वर्ण्यते येन पदैः सृत्रानुसारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुः"—इति भाष्यलक्षणस्य तत्रानुपल्लमात् । तेन हि संग्रहरूपतयेव स प्रन्थो निर्मितः । परन्तु कचित् कचित् स्वोक्तिः प्रमाण्यार्थं सृत्रसंवादः प्रदर्शितः । तस्मात् नासौ भाष्यमिति स्फुटम् । प्रशस्तपादाचार्योऽपि स्वनिर्मितं ग्रन्थं संग्रहरूपतयेव निर्दिदेश, न भाष्यन्तया । तथा च तस्यादः श्लोकः—

" प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनिं कणादमादरात् । पदार्थधर्मसंप्रहः प्रवक्ष्यते महोदयः "—इति ॥

व्याख्यातं चैतदुद्यनाचार्येण किरणावल्याम् । "पदार्था द्रव्याद्यस्तेषा धर्माः साधर्म्यवैधर्म्यरूपास्त एव परस्परं विशेषणभूतास्ते अनेन संगृह्यन्ते शास्त्रे नानास्थानेषु वितता एकत्र सङ्क्षरुय्य कथ्यन्ते इति संग्रहः । स प्रकृष्टो वक्ष्यते । प्रकरणशुद्धेः संग्रहपदेनैव दर्शितत्वात् । वैशयं रुपुत्वं कृत्सन्तं च प्रकर्षः । सूत्रेषु वैशद्याभावात् भाष्यस्य च विस्तरत्वात् "—इति । तथा च पदार्थधर्मसंग्रहो न भाष्यमिति निर्व्यूहम् ।

तथाचास्य भाष्याभावमाकल्यता मया यथामित भाष्यमिद्मकारि । अत्र चास्याटिकमुद्रितसूत्रपाठ एवादृतः प्रायः । परंतु कालवशात् भाष्या-दिरसौलभ्याच सृत्रपाठस्यातीवान्यथात्वं जातमित्यत्र न संदेहः (इदमप्यस्य प्राचीनत्वे प्रमाणम् ।) संभावयामः, पदार्थधर्मसंग्रहिनर्माणात् परमेव सूत्राणामध्ययनाध्यापनारातिः विरलतामासाद्य क्रमशो विलोपमेवापेदे । पदार्थधर्मसंग्रहो हि विशदः लघुः क्रत्स्रशास्त्रार्थबोधक्ष्य । संभवति तु लघावुपाये को नाम गुरुमुपायमुररीकरोति इति । प्रकृतसृत्रपाठलामे च व्याख्याकौदिल्यं न स्थास्यतीत्यस्माकमवगतिः । सूत्राणां सरलव्याख्याकरणायेव ममायमुद्यमः । परं सूत्रपाठस्यायथाभूत्त्वात् कचित् कचित् अकामेनापि कौदिल्यमनुस्तृतम् । सरलव्याख्यालालस्या प्राचीननिवन्द्वन्संमत-प्रचलित-मतस्यापि वैपरीत्यमत्र संजातम् । परमत्र यद्यदसङ्गतं लक्ष्यते, तत्तदहं विद्वद्भिः पत्रेणापदेक्ये चेदतीवोपकृतो भविष्यामि । पूर्वन्सस्त्रिर्मितायां तत्त्वावलो तु प्रचलित-वैशेषिकमतस्यैव संग्रह आसीदिति तयाऽपि सममस्य मतवेषस्यं स्फुटम् ।



### वैशोषिकद्शीनस्य विषयानुक्रमणिका।

| अकरणम्                         | पृष्ठाङ्गाः  | <b>प्रकरणम्</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रशङ्काः |
|--------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| अथमाध्याये अथम                 | गिहिके       | तेजोळक्षणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| धर्मनिरूपणप्रतिज्ञा            |              | वायुळक्षणादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •• इंस    |
| धर्मलक्षणम्                    | ***          | अनुमानप्रामाण्योपपादनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| वेदप्रामाण्यम्                 |              | वायुसाधनप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۶۷        |
| अयोजना भिधेयसंबन्धप्रदर्शन     | <del>i</del> | ईश्वरानुमानप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ** . B.   |
| पदार्थोद्देशश्च                | 9            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠ ج۶     |
| द्रव्यविभागः                   | 9            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 25        |
| गुणविभागः                      | ٠ ٦٥         | र <b>द्वितीयाध्याये द्वितीय</b><br>पृथिवीलक्षणपरीक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| कर्मविभागः                     | २३           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 00 66     |
| द्रव्यादीनां साधर्म्यवैधर्म्य- |              | जललक्षणपरीक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 80        |
| कथनम्                          | ٠٠٠ - ٢٤     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 86      |
| द्रव्यलक्षणम्                  | 35           | family and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 86      |
| गुणलक्षणम्                     | ••• : ३४     | TETTETTET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · 903     |
| कर्मलक्षणम्                    | ٠٠٠ ३५       | De la company de | . 906     |
| द्रव्यगुणकर्मणां कारणमुखेन     | *** 4.7      | शब्दव्यवस्थापनादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 99        |
| साधम्बीम्                      | 2 5          | वृतीयाध्याये प्रथमाहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | क         |
| एकस्मिन् कार्ये बहूनामारम्भ    | ***          | आत्मपरीक्षाप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 976       |
| कत्वम्                         |              | प्रसङ्गतो हेत्वाभासनिस्तपणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 980       |
|                                | ***          | आत्मसाधने ज्ञानहेतोरनाभास-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| <u> भथमाध्याये द्वितीया</u>    | हिक          | त्वकथनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 988       |
| कार्यकारणभावन्यवस्थापनम् .     | 84           | परात्मानुमानप्रकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 988       |
| सामान्यपदार्थस्य लक्षणादि .    | 88           | ्तृतीयाध्याये द्वितीयाहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | के        |
| सत्तासामान्यव्यवस्थापनादिक     | . 1          | मनोनिह्मपणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 980       |
| द्रव्यत्वसामान्यव्यवस्थापनादि  | 40           | आत्मसाधकलिङ्गान्तरकथनादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 942       |
| गुणत्वसामान्यव्यवस्थापनादि     | 48           | आत्मनानात्वप्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| कर्मत्वजातिव्यवस्थापनादि       | . 50         | चतुर्थाध्याये प्रथमाहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| सत्ताया नानात्वनिराकरणम्       |              | परमाणोर्मूलकारणताव्यवस्था-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| हितीयाध्याये प्रथमार्ग         | हें के       | पनादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 909       |
| पृथिव्या लक्षणम्               |              | परमाणोरनित्यतानिराकरणादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 908       |
| जललक्षणम्                      | . ६४         | परमाणोरतीन्द्रियत्वोपपादनादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 4 3     |

外

### वैशोषिकदर्शनस्य-

|                                |              | •      |                                              |        |
|--------------------------------|--------------|--------|----------------------------------------------|--------|
| प्रकरणम्                       | Se           | ग्रहाः | प्रकरणम् पृ                                  | शक्राः |
| गुणप्रत्यक्षताप्रकरणम्         | 000          | 909    | यत्नानधीनकर्मकथनम्                           | २००    |
| परमाणुरसादीनामप्रत्यक्षता      |              | 960    | अभिमन्त्रितकांस्यादेस्तस्कराभि-              |        |
| गुरुत्वादेरप्रत्यक्षता         |              | 969    | मुखगमनस्य सूच्यादीनामय-                      |        |
| द्वीन्द्रियमाह्यगुणाः          |              | 967    | स्कान्ताभिमुखगमनस्य तृ-                      |        |
| अयोग्यवृत्तीनां तेषामप्रत्यक्ष | तत्वम्       | 963    | णादेस्तृणकान्ताभिमुखगम-                      |        |
| सत्तागुणत्वयोः सर्वेन्द्रियमाह | धता-         |        | नस्य चादृष्टाधीनत्वकथनम्                     | 709    |
| प्रतिपादनम्                    |              | १८३    | बाणक्षेपादिस्थले उपरमपर्यन्तं                |        |
| चतुर्थाध्याये द्वितीः          |              | के     | कर्मणां नानात्वम्                            | २०२    |
| अनित्यद्रव्यविभागः             |              | 968    | वेगजनककर्मकथनम्                              | २०३    |
| शरीरस्य चातुर्भौतिकत्वपाश्     | ामी-         |        | वेगनाशानन्तरशरादिपतने हेतु-                  |        |
| कत्वयोर्निराकरणम्              | 046          | 964    | कथनम्                                        | 20%    |
| शरीरस्य भूतत्रयारब्धतानि       |              |        | पञ्चमाध्याये द्वितीयाहि                      | के     |
| रणम्                           |              | 928    | नोदनादेः कर्महेतुताकथनम्                     | २०४    |
| शरीरविभागः                     |              | 966    | भूकम्पादौ हेतुविशेषकथनम्                     | 704    |
| अयोनिजेशरीरविशेषोत्पत्ति       | <b>प्र-</b>  |        | द्रवद्रव्यकर्भपरीक्षा                        | २०६    |
| कारः                           |              | 968    | जलादीनां स्यन्दने हेतुविशेषक-                |        |
| अयोनिजशरीरविशेषसत्त्वे र       | माना-        |        | थनम्                                         | २०६    |
| दिकथनम्                        |              | 990    | भूस्थजलस्योर्ध्यममने हेतुकथनम्               | २०५    |
| पञ्चमाध्याये प्रथम             | गाहिं        | ħ      | वृक्षमूळे सिक्तजलस्य वृक्षाभ्यन्त            | t-     |
| कर्मपरीक्षारम्भः प्रयत्ननिष्प  |              |        | णोर्ध्वगमने हेतुविशेषकथनम्                   | ₹0'8   |
| कर्मप्रतिपादनम्                |              | १९३    | हिमकरकादेक्त्पत्तिप्रकारः                    | 200    |
| चेष्टाधीनं कर्म                |              | 988    | वज्रनिघीषे हेतुकथनम्                         | २१०    |
| चेष्टाव्यतिरेकेण जायमानक       |              |        | दिग्दाहझञ्झादौ हेतुविरोषकथ-                  |        |
| प्रतिपादनम्                    |              | 984    | नम्                                          | २११    |
| सुषलेन सहोत्पततो हस्तस्य       | - 44         |        | ऊर्धज्वलनादौ हेतुविशेषकथनम्                  | २१२    |
| णि कारणाभिधानम्                | <b>4</b> 8 8 | १९६    | इन्द्रियसंयोगजनकमनःकर्मणि                    |        |
| प्रतिबन्धकाभावसहकृतस्य         | 494          |        | हेतुविशेषकथनम्                               | २१३    |
| गुरुत्वस्य पतनकारणत्वा         | मि-          |        | मनःकर्मणि मानकथनम्                           | ₹9३    |
| धानम्                          |              | 990    | मनसः स्थैर्यसंपादने हेतुविशेष-               |        |
| लोष्टादिकियाविशेषे हेतुवि      |              |        | कथनम्                                        | २१३    |
| कथनम्                          | 9 9 5        | 996    | मरणावस्थायां मनसो देहादुत्क-                 |        |
| आततायिवधजनकर्मणि !             |              | .      | मणे देहान्तरप्रवेशे च हेतु-                  |        |
| पापाहेतुत्वकथनम्               |              | 200    | विशेषकथनम् • • • • • • • • • • • • • • • • • | 294    |
|                                |              |        |                                              |        |

| प्रकरणम् प्रष्ठाङ्गाः              | प्रकरणस् प्रष्टाङ्काः                |
|------------------------------------|--------------------------------------|
| तमसोऽभावस्वरूपत्वकथनम् २१६         | संयमस्य कर्मसहकारिताकथनम् २३५        |
| आक्षाशादीनां निष्कियत्व-           | दोषनिदानकथनम् २३७                    |
| कथनम् २१८                          | दोषाणां प्रवृत्तिद्वारेण धर्मादिहे-  |
| गुणादिसंबन्धस्य समवायस्याज-        | वुत्वम् ३३९                          |
| न्यत्वकथनस् २१९                    | धर्मादीनां प्रत्यभावनिदानत्व-        |
| गुणादीनामसमवाचिकारणता-             | कथनम् २४०                            |
| कथनम् २१९                          | मोक्षोपायकथनम्, २४०                  |
| षष्टाध्याये प्रथमाहिके             | सप्तमाध्याये प्रथमाहिक               |
| वेदप्रामाण्योपपादनम् २२१           | नित्यानित्यह्रपादिकथनम् २४२          |
| धर्मादीनां स्वाधिकरणे स्वर्गादि-   | केषांचित् कारणगुणपूर्वकत्वं          |
| जननम् २२४                          | केषांचित्पाकजत्वं च २४४              |
| श्राद्वादौ दुष्ट्वाह्मणभोजनायां    | पार्थिवपरमाणुरूपादीनां पाकज-         |
| फलाभावः २२६                        | त्वसाधनम् २५०                        |
| दुष्टबाह्मणलक्षणम् २२६             | परिसाणपरीक्षा २५१                    |
| बुष्टसंसर्गादपि दोषोत्पत्तिः २२६   | परिमाणानित्यत्वादि २५८               |
| दुष्टबाह्मणद्वारा कर्मसंपादने पुन- | आकाशादौ परिमाणविशेषक-                |
| स्तत्कर्मणः अदुष्रद्वारा कर्तव्य-  | •थनम् ••• २५९                        |
| ताकथनम् २२७                        | मनसो महत्त्वाभावः २६२                |
| उत्तमालाभे हीनसमादुष्टवाह्मण-      | दिगादीनां परमसहत्त्वकथनम् २६३        |
| म्रहणम् २२८                        | सप्तमाध्याये द्वितीयाह्निक           |
| हीनसमविशिष्टेभ्यः प्रतिप्रहे       | संख्यापरीक्षा २६४                    |
| फलतारतम्यस् २२८                    | पृथक्त्वपरीक्षा २६५                  |
| प्राणसंशये परस्वप्रहणे न दोषः      | गुणादीनां निःसंख्यत्वम् २६७          |
| एवं तद्यहणप्रतिकृतस्य वधे          | गुणादावेकत्वादिवुद्धेर्श्रमत्वम् २६७ |
| न धर्महानिर्न वाऽधर्मी-            | अवयवावयविनोर्भेदनिराकरणम् २६९        |
| त्पत्तिः २२९                       | संयोगपरीक्षारम्भः २०५                |
| तत्र हीनसमविशिष्टेषु विशेषः 🕟 २२९  | विभागे तदतिदेशः २७७                  |
| षष्टाध्याये द्वितीयाहिके           | अवयवावयविनोः संयोगविभागा-            |
| धर्मफलविवेचनस् २३१                 | भावः ••• २८१                         |
| अदृष्ट्रफलक्कितिपयक्रमंत्रद्-      | पदपदार्थयोः सांकेतिकसंबन्धसा-        |
| र्शनम् २३२                         |                                      |
|                                    | परत्वापरत्वपरीक्षा . २८७             |
| शुच्यशुचिनिरूपणम् २३४              | समवायपरीक्षा २९२                     |
|                                    |                                      |

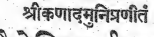
वि

| 교육의 그리고 없이 하는 사람들이 가게 되지않다면서.       |                                   |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| प्रकरणम् प्रष्टाद्वाः               | प्रकरणम् प्रश्नाः                 |
| अष्टमाच्याये प्रथमाहिके             | शान्द्वोधस्यानुमितावन्तर्भावः ३३१ |
| बुद्धिपरीक्षारम्भः २९७              | उपमित्यादीनामगुभितावन्त-          |
| प्रत्यक्षहेतुसंनिकर्षविशेषकथनम् ३०० | भविः ३३६                          |
| अध्माध्याये द्वितीयाहिके            | स्मृप्तिनिरूपणम् ३४०              |
| अर्थपदपरिभाषा ३०७                   | स्वप्रहेतुनिस्पणम् ३४१            |
| इन्द्रियविशेषाणामुपादानविशे-        | स्वप्नान्तिकज्ञानहेतुकथनम् ३४२    |
| षस्य प्राह्मविशेषस्य च              | भ्रमज्ञाने हेतुकथनम् ३४३          |
| कथनम् ३०८                           | अविद्यालक्षणम् ३४४                |
| नवमाध्याये प्रथमाहिके               | विद्यालक्षणम् ३४४                 |
| आगभावसाधनम् ३१०                     | आर्षज्ञानविशेषहेतुकथनम् ३४५       |
| ध्वंससाधनम् ३१२                     | दशमाध्याये प्रथमाहिक              |
| अन्योन्यासावसाधनम् ३१३              | सुखदुःखयोर्भेदप्रतिपादनम् ३४६     |
| अत्यन्ताभावसाधनम् ३१४               | तयोज्ञीनानन्तर्भावकथनस् 🗼 ३४७     |
| ध्वंसप्रत्यक्षसामग्री ३१५           | शरीरावयवानां परस्परभेदसं-         |
| प्रागभावे तदतिदेशः ३१६              | स्थापनस् ३५१                      |
| भेदप्रत्यक्षप्रकारः ३१७             | ् दशमाध्याये द्वितीयाहिके         |
| अत्यन्ताभावप्रत्यक्षप्रकारः ३१८     | त्रिविधानां कारणानां विशे-        |
| योगजसंनिकर्षजन्यप्रत्यदाकथनम् ३२१   | षविवेचनम् ३५२                     |
| नवमाध्याये द्वितीयाहिके             | आश्रयप्रापाण्यस्य दाढर्थसंपा-     |
| लेक्षिकज्ञाननिस्हपणस ३२६            | दसम ३५८                           |

इति वैशेपिकदर्शनस्य विपयानुक्रमणिका ।



22/96



# वैशेषिकदर्शनम्।



रांकरमिश्रकृतवैशिषकसूत्रीपस्कार—जयनारायणकृतकाणादसूत्र-विवृति—चन्द्रकान्तप्रणीतवैशेषिकभाष्य—समलंकृतम्।

### प्रथमाध्याये प्रथमाहिकम्।

श्रीगणेशाय नमः । अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥

(वैदोषिकसूत्रोपस्कारः।)

कर्ष्वबद्धजटाजूटकोडकीडत्सुरापगम् । नमामि यामिनीकान्तकान्तभाळखळं हरम् ॥ १॥ याभ्यां वैशेषिकं तस्त्रे सम्यग्व्युत्पादितोऽस्म्यहम् । कणाद्भवनाथाभ्यां ताभ्यां मम नमः सदा ॥ २ ॥ सूत्रमात्रावळम्बेन निराळम्बेऽपि गच्छतः । स्रे खेळवन्ममाप्यत्र साहसं सिद्धिमेष्यति ॥ ३ ॥

तापलयपराहता विवेकिनस्तापलयनिवृत्तिनिदानमनुसंद्धाना नानाशुतिस्मृतीतिहासपुराणेष्वात्मतत्त्वसाक्षात्कारमेवतदुपायमाकळयाम्बमृतुः। तत्प्राप्तिहेतुमिप पन्थानं जिज्ञासमानाः परमकारुणिकं कणादं मुनिमुपसेदुरथ कणादो मुनिस्तत्त्वज्ञानवैराग्यैध्ययंसंपन्नः चण्णा पदार्थानां साधम्यवेयम्याभ्यां तत्त्वज्ञानमेवात्मतत्त्वसाक्षात्कारप्राप्तये परमः पन्था इति मनिस्
कृत्वा तच निवृत्तिलक्षणाद्धमीदेतेषामनायासेन सेत्स्यतीति लक्षणतः स्वरूपत्रश्च धर्ममेव प्रथममुपदिशाम्यनन्तरं षडिप पदार्थानुदेशलक्षणपरिक्षाभिरुपदेक्ष्यामीति हृदि निवाय तेषामवधानाय प्रतिज्ञानीते—अथात इति । अथेति शिष्याकाङ्कानन्तर्यमाह । अत इति । यतः अवणादिपटवोऽनसूयका-

क्रमां

विभ

आन्तेवासिन उपसेदुरित्यर्थः । यद्वा अथशब्दो मङ्गलार्थः । तदुक्तम्-'ओ-ङ्कारआथशब्दश्च द्वावेती ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्याती तेन मा-ङ्गिळिकानुभौ ॥ १ इति । युक्तं चैतत् । कथमन्यथा सदाचारपरंपरापरिप्रा-प्तकर्तव्यताकस्य मङ्गळस्य वैशेषिकशास्त्रं प्रणयतो महामुनेरनाचरणं संभा-व्यते । नच कृतमङ्गलस्यापि फलाद्शेनादकृतमङ्गलस्यापि फलद्शेनाद्ननु-ष्टानम्। नहि निष्फले प्रेक्षावान् प्रवर्तत इति वाच्यम्। अकरणस्थले जन्मा-न्तरीयस्य करणस्थळे चाङ्गवैगुण्यस्य कल्पनया सफळत्वनिश्चयात् । नहि फलाद्शेनमात्रेणाकार-शिष्टाचारानुमितश्चतिबोधितकर्तव्यताकस्यापाततः णत्वशङ्कापि । न चैहिकमात्रफलकत्वाञ्च जन्मान्तरीयानुमानं पुत्रे-ष्टिवदैहिकमालफलकत्वानुपपत्तेः । कारीयीदौ तु तथाकामनयैवानुष्टा-नादैहिकमात्रफलकत्वम् । अत्र च समाप्तिकामोऽधिकारी स्वर्गकाम इव यागे । तत्रापूर्वे द्वारमिह तु विज्ञध्वंस इति विशेषः । निर्विज्ञ-मारब्वं समाप्यतामिति कामनया प्रवृत्तेः । नच विव्रध्वंसमात्रं फलं, समाप्तिस्तु स्वकारणादेवेति वाच्यम् । तस्य स्वतोऽपुरुषार्थत्वात्समाप्तेस्तु सुखसाधनतया पुरुपार्थत्वादुपस्थितत्वाच । किंच दुरितध्वंसमात्रं न फळं तस्य प्रायश्चित्तकीर्तनकर्मनाशापारगमनादिसाध्यतया व्यभिचारात् । प्रार-व्यपरिसमाप्तिप्रतिबन्यकदुरितध्वंसत्वेन फळत्वे समाप्तेरेव फळत्वोचितत्वात्। वत्रापि च हिरण्यदानप्रयागस्नानादिजन्यत्वेन व्यभिचारात् । तेषामपि मङ्गळत्वाभिधानं साहसम् । किंच मङ्गळे सति समाप्तेरावश्यकत्वमित्येवं मङ्गळस्य कारणता।तदुक्तम् ' श्रौतात्साङ्गात्कर्मणः फलावश्यंभावनियमात् ' इति । अत एव विकल्पितमपि कारणं कारणमेव फळानन्तर्यनियमस्यैव वैदिककारणत्वात् । विकल्पे तु वैजात्यकल्पनं वैजात्यमेव । यत्रान्वयव्य-तिरेकगम्या कारणता तत्र फलपूर्वभावानियमो प्राह्यो न तु वेदेऽपि । तत्र व्यतिरेकभानस्य गुरुत्वेनानुपस्थितेः। तथा च साङ्गे मङ्गळे समाप्तिराव-इयकीति न न्यभिचारः । समाप्तिस्तु यस्मिन्ननुष्टिते संपूर्णीमेदं कर्मेति प्रमा । सा च प्रन्थादौ चरमवाक्यलिखने, यामादौ चरमाहुतौ, पटादा-वन्त्यतन्तुसंयोगे, भामगमनादौ भामचरणचरमसंयोगे । एवं तत्र तत्रोह-नीयमिति । मङ्गळजन्यसमाप्तौ वैजात्यकल्पनेऽपि नोभयथा व्यभिचारः । मङ्गर्छं च वित्रम्बंसद्वारकसमाप्तिफलकं कमे । तच देवतानमस्कारादिकप-मेव । स्वतःसिद्धविज्ञाभावस्थळेऽपि सामान्यतो गृहीतस्य विज्ञध्वंसद्वारक-

त्वस्यानपायात् । नमस्कारादीनां ताद्रूप्येणैव विव्वध्वंसद्वारकत्वप्रतिपत्तेर्ना-व्याप्तिरिति दिक् ॥ १ ॥

(कणादस्त्रविवृतिः।)
उत्पत्तिस्थितिसंहतीिवतन्ते विश्वस्य यः स्वेच्छ्या
तिद्वष्टभ्य परिस्फुरन्नपि न यः प्राज्ञेतरैज्ञांयते।
यत्तत्त्वं विदुषां न संसृतिसिरित्पूरे पुनर्भज्ञनं
सोऽयं वः स्थिरभक्तियोगसुलभो भूयाद्भवो भूतये॥ १॥
मेघाङ्गीमपि संभृतांज्ञिनिकरैप्यान्तौघविष्वंसिनीं
भक्तानां भवभेदिनीमपि भवप्रेम्णा सदानिव्दनीम्।
माहेशीं कुलकामिनीमपि दिशो वासो वसानां शनैर्गन्त्वीमप्यगजां शिवामपि शवासीनां भवानीं भजे॥ २॥
प्रणम्य श्रीगुरूञ्क्रीमाध्वयनारायणो द्विजः।
कणादस्त्वविवृतिं तनोतिश्वरतुष्ट्ये॥ ३॥

इह खलु जन्मजरामरणादिजनिततापकलापं जिहासवः सर्वे एवान्तेवा-सिनस्तद्धाननिदानमात्मतत्त्वदर्शनमाकर्णयन्ति श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणा-दिषु । तथा हि-श्रुतिः, 'आत्मा वा अरे द्रष्ट्रव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यश्चेतावद्रे खलुमृतत्वम् ' इति । ' यदात्मानं विजानीया-दहमस्मीति पूरुषः । किमिच्छन् कस्य कामाय संसारमनुसंसरेत् ॥ १ इत्यादि । स्पृतिश्च, ' आगमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासरसेन च । तिथा प्रकल्पयन्प्रज्ञां छमते योगमुत्तमम् ' ॥ इति । अथ केचिदन्तेवासिनो विधिवद्धीतवेदवेदाङ्का अनसूयकाः संपन्नश्रवणा मननार्थे भगवन्तं कणा-दमहर्षि विधिवदुपसेदुः । ततः परमकारुणिकः स मुनिर्दशाध्यायीतन्त्रं तानुपद्दिरा । तत्र प्रथमाध्याये समवेताशेषपदार्थकथनम् । द्वितीयाध्याये द्रव्यनिरूपणम् । तृतीयाध्याये आत्मान्तःकरणलक्षणम् । चतुर्थाध्याये शरीरतदुपयोगिविवेचनम् । पञ्चमाध्याये कर्मप्रतिपादनम् । षष्ठाध्याये श्रौतधर्मविवेचनम् । सप्तमाध्याये गुणसमवाययोः प्रतिपादनम् । अष्टमा-ध्याये ज्ञानोत्पत्तितन्निद्ानादिनिरूपणम् । नवमाध्याये बुद्धिविशेषप्रतिपा-दनम् । दशमाध्याये आतमगुणभेदप्रतिपादनम् । उद्देशो लक्ष्मणं परीक्षा चेति विविधाऽस्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिः । विभागस्तु, विशेषोद्देश एवेति ना-थिक्यम् । यद्यप्यत् तन्त्रे पदार्थनिकपणस्यैव प्राचुर्ये तथापि पदार्थतत्त्वज्ञा-ननिदानतया धर्मस्यैव प्राधान्यात्तन्निरूपणमेव प्रथमं प्रतिजानीते—अथात

इति । अथशब्दस्यानन्तर्यमर्थः शिष्यिजज्ञासानन्तरिक्तर्यः । यतः श्रवणादिपटवोऽनस्यकाश्चान्तेवासिन उपसन्नाः । अतः कारणाज्ज्ञानिदानं
धर्मी व्याख्यास्यामो निरूपियष्याम इत्यर्थः । केचित्तु अथशब्दो मङ्गलार्थः ।
'ओङ्कारश्चाथशब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्यातौ
तेन माङ्गलिकावुभौ ॥ ' इति समरणात् । एतेन शास्त्रं प्रणयता महर्षिणा
शिष्टाचारपरंपरापरिप्राप्ताभिमतकमीरम्भसमयकतैव्यताकं मङ्गलाचरणं
कथं न कृतमित्याक्षेपोऽपि निरस्त इत्याहुः । अन्ये तु योगजधर्मेण विद्वामावनिश्चयान्सुनिना मङ्गलाचरणं न कृतं, कृतं वा किंतु प्रन्थादौ तन्न
निवद्धमित्याहुः। नव्यास्तु गौतमीये भगवन्नामगणान्तःपातिप्रमाणशब्दोचारणवदन्न शास्त्रे तथाविधधर्मशब्दोचारणरूपमेव मङ्गलमित्याहुः । अत्र धर्मस्य ज्ञानोपयोगिता चित्तशुद्धिविविदिषादिद्वारिकैव 'विविदिषन्त यज्ञेन '
इत्यादिश्रुतेः । 'कषाये कर्मभिः पक्षे ततो ज्ञानं प्रजायते ' इत्यादि स्मतेश्चेति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

#### (वैशेषिकभाष्यम्।)

सर्वे वै प्राणभृतां व्यवहाराः प्रयोजनाश्रयाः । नान्तरेण प्रयोजनं प्रवृत्तिनिवृत्ती । पश्चादयोऽप्यभिसंधाय प्रयोजनं प्रवर्तन्ते निवर्तन्ते च । विवेकिनस्तु प्राणभृद्धेदानधिकृत्य शास्त्रप्रवृत्तिः । यमर्थमधिकृत्य प्रवर्तते तत्प्रयोजनम् । अपरिसंख्येयञ्चार्थः । कस्मात्? प्राणभृद्धेदस्यापरिसंख्यानात् । संक्षेपतस्तु चतुर्विधं सुखं दुःखनिवृत्तिस्तद्धिगमोपायश्चेति । तत्र प्रथमयोः प्रधानः प्रयोजनशब्दः परयोगीणः । शास्त्रेणाधिकर्वतां तु प्राणभृद्धेदानां पुनश्चतुर्धा भिद्यते धर्मोऽर्थः कामोऽपवर्गश्चेति । ते इमे पुरुपार्था इत्याचक्षते । तन्नापवर्गः परमः पुरुषार्थः । कस्मात् ? अपुनरावृत्तिश्चतेः । क्रियाकारको-परमाच । अपनर्ग खल्वधिगतः पुरुषो न पुनरावर्तते संसारवर्त्रासु । कियाकारकव्यवहारऋ सर्वोऽप्यपन्गीमधिगतस्योपरमति, व्यवहारकलाप इति । अर्थः कामश्चाश्रेयानपि समनन्तरफलभावादभीप्सि-तो भवति, प्रणाल्या चान्यत्रोपयुज्यते । सर्व एवैते पुरुषार्थाः साक्षात्परं-पर्या वा धर्मादेवाभिनिष्पद्यन्ते । धर्ममन्तरेण नार्थकाममोक्षाणामधिगमः। भर्ममनुतिष्ठन् खल्वयमर्थं कामं चाथिगच्छति । अपवर्गोऽपि परमं प्रयोजनं निवृत्तिलक्षणाद्धमीद्शुद्धयुपरमे मनसः प्रसत्तौ सत्यां तत्त्वज्ञानानिष्पयमानः प्रणाल्या धर्मसाधन एव । तस्माद्सिमस्तत्त्वज्ञानार्थे शास्त्रे,—\*अथातो

धर्म व्याख्यास्यामः । तत्र छोके येष्वर्थेषु यानि प्रसिद्धानि पदानि तानि सित संभवे तद्धीन्येव सूत्रेष्वपि मन्तव्यानि । न त्वथ्याहारादि-भिरेषामर्थः परिकल्पनीयः परिभाषितव्यो वा । कस्मात् ? अभिप्रायभेदा-पत्तेः । एवं खल्वन्योऽभिप्रायस्तन्त्रकर्तुरभिप्रायात्प्रवक्तुरापद्येत । तचा-निष्टम् । प्रतिकृळवेदनीयेन दुःखजाळेनानिश्मपुपतप्यमाना विवेकिनस्त-जिहासवस्तत्त्वज्ञानमर्थयमानास्तद्र्थमुपासद्त्रन्तेवासिनः, अथेदानीं धर्मव्याख्यास्यामः । कस्मात् ? तत्साधनभावादिति पदानां सामर्थ्यम् । धर्मान्त्वल्वयं पुरुषो विद्युद्धसत्त्वस्तत्त्वज्ञानायोपकल्पते । तत्त्वं च जानन्निःश्रे-यसमिधगच्छति । यथोक्तम्—'धर्मिवशेषप्रसूतात् तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ' इति । तन्त्रान्तरसमाचाराच । तन्त्रान्तरे चायमर्थोऽनुशिष्यते । नचैत-दिह प्रतिषिद्धम् । अप्रतिषिद्धं च परमतमनुमतं भवति । विशेषाभिधित्सया तु शास्त्रारम्भः । यदिदं वैशेषिकं नाम शास्त्रमारव्यं तत्त्वलु तन्त्रान्तरानद्विशेषस्यार्थस्याभिधानायेति ।। १ ।।

### यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः ॥ २ ॥

(उप०) अथ प्रतिज्ञातार्थमाह—यत इति। अभ्युद्यस्तत्त्वज्ञानं निःश्रेयसमान्त्यन्ति दुःखनिवृत्तिः तदुभयं यतः स धर्मः । अभ्युद्यद्वारकं निःश्रेयसमिति मध्यपद्छोपी समासः, पश्चमीतत्पुरुषो वा । स च धर्मो निवृत्ति स्थापद्छोपी समासः, पश्चमीतत्पुरुषो वा । स च धर्मो निवृत्ति स्थापति मध्यपद्छोपी समासः, पश्चमीतत्पुरुषो वा । स च धर्मो निवृत्ति स्थापतादियोगसाध्यो धर्मोऽदृष्टमेव तदा विधिरूपः । वृत्तिकृतस्तु अभ्युद्यः सुखं निःश्रेयसमेककाछीनसकछात्मविशेषगुण्यंसः प्रमाणं च धर्मे देवद्त्तदार्शरादिकं भोक्तृविशेषगुणप्रेरित्तभूतपूर्वकं कार्यत्वे सति तद्भोगसाधनत्वात्तिर्मितस्यविद्याद्वः । तदेन्त्रव्याख्यानं प्रत्येकसमुद्यायभ्यां न व्यापकमित्यर्वाचीनैरुपेक्षितम् । वस्तुतस्तु को धर्मः किंद्रश्चणञ्चोति सामान्यतः शिष्यजिज्ञासायां यतोऽभ्युद्यनिः-श्रेयससिद्धिरित्युपतिष्ठते । तथा च यतोऽभ्युद्यसिद्धिर्यतश्च निः-श्रेयससिद्धिरित्युपतिष्ठते । तथा च यतोऽभ्युद्यसिद्धिर्यतश्च निः-श्रेयससिद्धिरित्युपतिष्ठते । एवं पुरुपाशीसाधारणकारणं धर्म इति वक्तव्ये परमपुरुपार्थयोः सुखदुःखाभावयोविशेषतः परिचयार्थमभ्युद्यन्तिःश्रेयससिद्धिरित्युक्तम् । स्वर्गापवर्गयोरिवान्येच्छानर्थनिच्छाविषयत्वेन परमपुरुपार्थत्वात् । साधियिष्यते च दुःखाभावस्यापि पुरुपार्थत्वम् ॥ २ ॥

(विदृ०) ननु धर्मस्याकिंचित्करत्वेन तन्निरूपणं व्यर्थमतो धर्मस्य परमपुरू-षार्थसाधनत्वं दर्शयंस्तङक्षणमाह—यत इति । अभ्युद्यः स्वर्गः निःश्रेयसं मोक्ष- क्रम

HI

विः

स्तयोः सिद्धिरूत्पित्तर्यतः कारणात्स धर्मः । तथा च स्वर्गापवर्गरूपपरमपुरु-षार्थसाधनतया बुसुक्षूणां मुसुक्षूणा चोपादेयत्वाद्धर्मस्य व्याख्यानं युक्तमेव। अत्र च धर्मस्य स्वर्गसाधनता साक्षादेव । अपवर्गसाधनता तु तत्त्वज्ञान-द्वारिति विशेषः । अत्र सुखजनकतावच्छेदकतया सिद्धा धर्मत्वजातिर्धर्म-पद्वाच्यत्वं वा धर्मस्य लक्षणमिभेष्रेतिमिति ध्येयम् ।। २ ।।

( भाष्यम् ) त्रिया चास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिरुद्देशो लक्षणं परीक्षा चेति। विभागोऽपि तेन तेन रूपेणोदेश एव। तत्रोदेशो नाम नामधेयेन वस्तुनो-ऽभिधानम् । तेन हि सामान्येन भवत्युपदेशो वस्तूनामिति । कियन्तः कतिविधाश्चेत्युपसंख्यानं विभागः। ततो हि विशेषतो भक्तिरिति। येन पुनरुद्दिष्टं वस्तु छक्ष्यते इदिमत्थंभूतमिति तह्रक्षणम्। समानासमानजाती-यन्यवच्छेदो लक्षणार्थः । उद्दिष्टस्य लक्षितस्य च विनेयवृद्धिमारूढस्य परमतनिराकरणेन न्यायेन यद्धपपादनं सा परीक्षा । तेन हि परित ईक्षा भवति । ईक्षा पुनरीक्षणमवधारणं निश्चय इति । कस्मात्पुनरेतादृशी शास्त्रप्रवृत्तिः ? सुखेनार्थेयहणोपपत्तेः । उपदिष्टस्य खल्वर्थस्यैवं सति सुखेन यहणमुपपद्यते नान्यथा । प्राणभृद्धेदानामनुयहार्थे च शास्त्रारम्भः । तस्मा-देतादृशी शास्त्रप्रवृत्तिरिति । तत्रोदिष्टस्य प्रविभक्तस्य च लक्षणवचनं द्रव्यादेरर्थस्य । धर्मस्य प्रविभागः सन्नपि नोक्तः । अनिधकारात् । तत्त्व-ज्ञानार्थे हि शास्त्रस्यारम्भ इति तन्त्रान्तरोपदेशाच । तन्त्रान्तरे चायमथीं विस्तरेणोपदिष्टः । संक्षेपतस्त्वाचार्यः सूचियष्यति । तस्मादुद्दिष्टस्य रुक्ष-णवचनम्- \* अयतोऽभ्युदयनिः श्रेयसिसिद्धिः स धर्मः । अभ्युदयो मङ्गलं श्रेय इत्यनर्थान्तरम् । तस्खल्वाभिमुख्येनाप्तुं यतते पुरुषः, यतमानश्चाप्नोति । नि:शेषं श्रेयो नि:श्रेयसमपर्काः । तत्र हि नि:शेषं श्रेयः । अपर्को खरवाधिगते सर्वमन्यच्छ्रेयः परिसमाप्यते कृतकृत्यश्च पुरुषो भवति, नास्य किंचित्करणीयं किंचिचाप्रव्यमविशिष्यते। अभ्युद्यस्य सतो निःश्रेयसस्या-भ्यहितत्वात्पृथन्वचनम्। यस्मादभ्युदयनिश्रेयसयोः सिद्धिर्निष्पत्तिः स धर्मः। कस्मादभ्युदयानिःश्रेयसयोर्निष्पत्तिः ? योऽ( ये ? )यं प्रवृत्तिर्वाखुद्धिशरीरा-रम्भः, तस्माद्(स्या अ?)भ्युद्यनिःश्रेयसयोर्निष्पत्तिः। तत्र, वाचा सत्यं हितं प्रियं स्वाध्यायं च, मनसा द्यामस्पृहां श्रद्धां च, शरीरेण दानं परिचरणं परि-त्राणं चाचरन्पुरुषो धर्ममाचरतीत्युच्यते । ''यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि" इति चाम्नायो यजतिशब्दवाच्यं धर्ममाह । अनवस्थानात्फलानु-

पपत्तिरिति चेन्न, सृगमद्वासनावदुपपत्तेः । यज्ञतिः खल्जयं भङ्गी, न फळकाळमवितिष्ठते । तावत्काळमनविश्वताच तस्माद्भ्युद्यनिःश्रेयसयोर्नि-प्पत्तिनीपपद्यते । नायं दोषः । कस्मात् ? सृगमद्वासनावदुपपत्तेः । यथा खळु सृगमद्वासनावासितः पटो सृगमद्गपगमेऽपि सृगमद्गन्थवानेवोपळभ्यते । अतिशयाथानोपपत्तेः । तथा विळीनोऽपि यज्ञितः कर्तर्यतिशयं कम्प्याद्थान एव विळीयते । सोऽयमतिशयः संस्कारोऽपूर्वं धर्मः पुण्यं नियोगः कार्यमित्युचावचनामभिर्व्यपदिश्यते । छोकेऽपि प्रथ्याप्र्योपयोगादिभिः कर्षणादिभिश्चानवास्थितैरपि काळान्तरे तत्तत्फळमुत्पद्यते, अतिशयाथानोपपत्तेः । एवं धर्मोऽप्यतिशयमाद्धान एव विळीयते । सोऽयं शक्तिविशेषो दृष्टादृष्टानामविशेषेण कर्मणामाधेयः । तन्त्रान्तरे चैतचिन्तिनत्मित्युपरराम भगवान्त्सूत्रकारः । सोऽयमपरो धर्मस्तत्त्वज्ञानार्थत्वात् । परश्च धर्मस्तत्त्वज्ञानं, निःश्रेयसहेतुत्वात् ।। २ ।।

### तद्भचनादाम्नायस्य शामाण्यम् ॥ ३ ॥

( ७५० ) ननु निवृत्तिलक्षणो धर्मस्तत्त्वज्ञानद्वारा निःश्रेयसहेतुरित्यत्र श्रुतिः प्रमाणं, श्रुतेरेव प्रामाण्ये वयं विप्रतिपद्यामहे-अनृतव्याघातपुनरुक्त-दोषेभ्यः । पुत्रेष्टौ कृतायामपि पुत्रानुत्पादादनृतत्वम् । ' उदिते जुहोति, ' 'अनुदिते जुहोति', 'समयाध्युषिते जुहोति' इति नियेः प्राप्त एनोदितादिकाले होमो व्याहन्यते ' श्याबोऽस्याहुतिमभ्यवहरति य उदिते जुहोति शबलो-ऽस्याहुतिमभ्यवह्राति योऽनुद्ति जुहोति इयावशवलावस्याहुतिमभ्यवहरतो यः समयाध्युषिते जुहोति 'इत्यादिना । तथा ' त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमा-मन्वाहृ' इत्यनेन प्रथमोत्तमसामिथेन्योख्यिक्बारणाभिधानात्पौनस्कर्यमेव।न चाम्रायप्रामाण्यप्रतिपादकं किंचिद्स्ति नित्यत्वे विप्रतिपत्तौ नित्यनिद्रिषत्व-मपि संदिग्धम् । पौरुषेयत्वे तु अमप्रमाद्विप्रत्तिपत्तिकरणापाटवादिसंभा-वनया आप्तोक्तत्वमपि संदिग्धमेवेति न निःश्रेयसं न वा तत्र तत्त्वज्ञानं द्वारं न वा धर्म इति सर्वमेतदाकुलमत आह—तद्वचनादिति । तदित्यनुप-क्रान्तमपि प्रसिद्धिसिद्धत्रयेश्वरं परामृशति यथा 'तद्प्रामाण्यमनृतव्याघा-तपुनरुक्तदोषेभ्यः ' इति गौतमीयसूत्रे तच्छव्देनानुपन्नान्तोऽपि वेदः परा-मृत्रयते । तथा च तद्भचनात्तेनेश्वरेणप्रणयनादाञ्चायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । यद्वा तदिति संनिहितं धर्ममेव परामृशति । तथाच धर्मस्य वचनात् प्रति-पादनाद् आस्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । यद्धि वान्यं प्रामाणिकमर्थे <del>gn</del> F

वि'

प्रतिपादयित तत्प्रमाणमेव यत इत्यर्थः । ईश्वरस्तदाप्तत्वं च साधियष्यते । यज्ञोक्तम्ं—' अनृतन्याघातपुनरुक्तदोषेभ्यः ' इति । तत्रानृतत्वे जन्मान्तर्रायफळकल्पनं कर्मकर्तृसाधनैवगुण्यकल्पनं वा, श्रोतात्साङ्गात्कर्भणः पर्णावश्यंभावनिश्चयात् । नच कारीरीवदेहिकमात्रफळकत्वं, तत्र हि शुष्यच्छस्यसंजीवनकामस्याधिकारः, पुत्रेष्टौ पुत्रमात्रकामस्येति विशेषात् । नच वयाघातोऽपि चित्तादिहोमं विशेषतः प्रतिज्ञाय तदन्यकाळे होमानुष्टाने ' इयावोऽस्याहुतिमभ्यवहर्तत ' इत्यादिनिन्दाप्रतिपादनात् । नच पुत्रक्ततादोषोऽपि । एकादशसामिधेनीना प्रकृतौ पाठात् ' पञ्चदशावरेण वाग्वज्ञेणाववाधे तिममं श्रातृव्यम् ' इत्यत्र सामिथेनीनां पञ्चदशत्वस्य प्रथमोक्तमसामिधेन्योस्त्रिरमिधानमन्तरेणानुपपत्तेस्तथामिधानात् ॥ ३ ॥

(विवृ०) ननु धर्मे तस्य तत्त्वज्ञानादिसाधनत्वे च किं मानम्? वेद एव मानमिति चेत् । न । तत्प्रामाण्यस्यापि संदिग्धत्वात् । तथा चाक्षचरणसृत्रं 'तद्प्रामाण्यमनृतव्याचातपुनकत्तदोषेभ्यः ' इतीत्याशङ्कां निरस्यति—तद्व-चनादिति । तेनेश्वरेण वचनात्कथनादास्रायस्य वेदस्य प्रामाण्यमवश्यं स्वीकार्यमिति शेषः । ईश्वरस्याप्रकान्तत्वेऽपि प्रसिद्धार्थकेन तच्छव्देन प-रामशों भवत्येव यथा 'कछा च सा कान्तिमती कछावतः ' इति कुमा-रसंभवे तच्छव्दस्याप्रकान्तवाचित्वं, यथा वा तद्प्रामाण्यमित्यादिगौतमसृ-वेऽप्रकान्तस्य वेदस्य तच्छव्देन परामशेः । यद्वा ईश्वरवाचकमेवात्र तत्प-दम्, 'ओं तत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः । ' इति वचनान् । तथा च नित्यसर्वज्ञनिद्देषपुरुषप्रणीतत्वाद्वेदस्य प्रामाण्यमवश्यमेवाभ्यु-पेयमित्यर्थः ॥ ३ ॥

साधर्म्यात्तद्धर्मभावी दृष्टान्त उदाहरणम् । तद्विपर्ययाद्वा विपरीतम् । उदा-हरणसाधम्यात्तिद्वैधर्म्याद्वा साध्यसाधनं हेतुः । तत्र धर्मवचनात्प्रमाण-भावे साधनीये न खल्वपि साधर्म्यादृष्टान्तोऽस्ति, न वैबन्यात् दृष्टान्ताभावाच तद्वचनादित्यनपदेशः । दृष्टान्तसमाधिना हि स्वपक्षः स्थापनीयो भवति नान्यथा । इतरेतरापेक्षसिद्धेश्व । योऽयं धर्मस्य वचनादास्रायस्य प्रमाणभावः, तत्रेतरदितरदपेक्ष्य सिध्यति । कथम् ? आस्रायस्य प्रमाणभावे सिद्धे तत्प्रमितो धर्मः प्रमाणम् । सिद्धे च धर्मस्य प्रमाणभावे तद्वचनादाञ्चायस्य प्रमाणभावः । तस्मादितरस्येतरदपेक्ष्य सिद्धेस्तयोरेकस्य सिद्धचभावे नापरोऽपि सेद्धुमहत्तीति । अस्य प्रतिषेधप्र-पश्चस्योत्तरम् । प्रमाणभावोपपत्तेरप्रतिषेधः । अपदेशप्रतिषेधो नोपपद्यते । कस्मात् ? धर्मस्य प्रमाणभावोपपत्तेः । धर्मः खल्वयं प्रामाणिकोऽर्थः । बाह्यानामपि संप्रतिपत्तेः । बाह्यतरादिषु चाविशेषात् । येऽपि नास्ति पर-लोक इति प्रतिपन्नास्तेपामपि संप्रतिपत्तिरेव धर्मे । अथाप्येतदाहुः । ' आहें सा परमो धर्मः पापमात्मप्रपीडनम्' इति । विशेषे तु विप्रतिपत्तिरिति । सेयमज्ञाननिमित्ता विप्रतिपत्तिने खल्वपि सर्वछोकप्रसिद्धं धर्म प्रतिषेद्धं क्षमते । यं वै सर्वे लोकाः स्वरसेनानुभवन्ति, नासौ निर्मूलो भवितुमहिति। तस्मान्मूळेन भवितव्यम्। देहात्मवादस्त्वन्यथोपपन्नो बळीयसा प्रमाणेन विरो-धाद्वाध्यते । सोऽपि नैकान्ततो निर्मूळः । कस्मात् ? तत्संबन्धात्ताच्छब्द्योप-पत्ते:। आत्मसंबन्धात्खल्वात्मशब्दो देहे उपपद्यते इति। तदेवं कोऽसौ कीदृश-श्चेत्यत्र विप्रतिपत्तिर्न वस्तुनि । तस्मात्प्रसिद्धिसद्भावात्तद्वचनादित्ययमपदेशो नानपदेशः। प्रामाणिको हि धर्मः । प्रामाणिकवचनानां च प्रमाणभावो लोके दृष्टः । तस्मादुपपन्नस्तद्भचनादान्नायस्य प्रमाणभाव इति । एतेनेतरेतरापेक्ष-सिद्धिः प्रत्युक्ता। पूर्वे बल्वृपयः साक्षात्कृतधर्माणो हिताहितविभागं विद्वांसो भूतद्यया लोकमुपादिशन् । न चैषामुपदिष्टोऽथों मिथ्येति । यश्चायं प्रतिनि-यतो भोगः, यच जगतो वैचिन्यं, नैतदाकस्मिकं भवितुमहिति । कस्मात् ? उपजनधर्मकाणां हेतुनियमात् । ये वै केचिदुपजनधर्माणस्तेषां नियमतो हेतुभिर्भवितव्यम् । तत्र चासंभवन् छौकिको हेतुः प्रत्यनीकभावाद्छौिकिकं हेतुं कल्पयति । तदेवं प्रमाणावगतो धर्मस्तद्वचनादाम्रायस्य प्रामाण्यम् ।ः प्रमाणमिति खल्वयं करणाभिधायी शब्दः । प्रमाणभावः पुनः प्रमाणेन योऽर्थः प्रमीयते, तस्य तथाभावे भवति नान्यथा । तथाभावस्त येन रूपेणार्थः

स्तत्त्वज्ञानं प्रसूते ॥ ३ ॥

**5**17

प्रतीयते, तस्य तेन रूपेण भवनं सत्ताविपर्यय इति । धर्मश्चाम्रायार्थः । तस्य च तथाभावस्य प्रमाणाद्वगतेस्तद्वचनात्प्रामाण्यमाम्रायस्येति । अस्मादृशांश्चान्तेवासिनोऽधिकृत्यैतत्प्रामाण्यवचनमाम्रायस्य, येषां न खल्विप विप्रतिपत्तिर्धमें । आम्रायप्रामाण्ये त्वमीषामपि विमर्श उपपद्यते । कस्मात् १ प्रमाणगम्यत्वादर्थस्य । योऽयमाम्रायस्यार्थः, स खलु प्रमाणान्तरावगम्यः । प्रमाणमपेक्षमाणस्य शब्दस्य प्रमाणभावाभिमानात् । तस्मात्प्रमाणगम्यस्यार्थस्य वचनादाम्रायस्य प्रमाणभाव इति । नचायं नियमः विमृत्येन्वार्थस्य वचनादाम्रायस्य प्रमाणभाव इति । नचायं नियमः विमृत्येन्वार्थस्यावधारणमिति । किंतु विमृत्ये पक्षप्रतिपक्षाभ्यामर्थावधारणं लोके, शास्त्रे वादे च विमर्शवर्जमपि । स खल्वयं धर्मः प्रवृत्तिलक्ष्मणो निवृन्तिलक्ष्मणश्च । तत्र योऽयं निवृत्तिलक्ष्मणो धर्मः, स किल्विषोपरमादिभिन्

धर्मविशेषप्रसृताह्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानाविःश्रेयसम् ॥ ४॥

(उप०)शिष्याकाङ्कानुरोधेन स्वरूपतो लक्षणतस्त्र धर्म व्याख्यायाभिधेय-संबन्धप्रतिपादनाय सूत्रम्-धर्मविशेषप्रसूतादिति। एतादृशं तत्त्वज्ञानं वैशेषि-कशास्त्राधीनमिति तस्यापि निःश्रेयसहेतुत्वं दण्डापूपायितम् । तत्त्वं ज्ञायते-**ऽनेनोति** करणव्युत्पत्त्या शास्त्रपरत्वे धर्मविशेषप्रसूतादित्यनेनानन्वयापत्तेः । सर्वपदार्थप्रधानो द्वन्द्वश्चात्र समासः। सर्वपदार्थतत्त्वज्ञानस्य निःश्रेयसहेतुत्वा-त्।तद्त्र शास्त्रानिःश्रेयसयोर्हेतुहेतुमद्भावः शास्त्रतत्त्वज्ञानयो(व्यापार?)व्या-पारिभावः, निःश्रेयसतत्त्वज्ञानयोः कार्यकारणभावः, द्रव्यादिपदार्थशास्त्रयोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः संबन्धोऽवगम्यते । एतेषां च संबन्धानां ज्ञानान्नि-श्रेयसार्थिनामिह शास्त्रे प्रवृत्तिः । मोक्षमाणाश्च मुनेर्गृहीताप्तभावा एव शास्त्रे प्रवर्तन्ते । निःश्रेयसमात्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिः । दुःखनिवृत्तेश्चा-त्यन्तिकत्वं समानाथिकरणदुःखप्रागभावासमानकालीनत्वं युगपदुत्पन्नसमा-नाधिकरणसर्वीत्मविशेषगुणध्वंससमानकालीनत्वं वा । अशेषविशेषगुणध्वं-सावधिकदु:खप्रागभावो वा मुक्तिः । नचासाध्यत्वान्नायं पुरुषार्थः कारण-विषटनमुखेन प्रागभावस्यापि साध्यत्वात् । नच तस्य प्रागभावत्वक्षतिः प्रतियोगिजनकाभावत्वेन तथात्वात् । जनकत्वं च स्वरूपयोग्यतामात्रम्, नहि प्रागभावश्चरमसामग्री येन तस्मिन्सति कार्यमवद्यं भवेत् तथा सति कार्यस्याप्यनादित्वप्रसङ्कात् । तथाच यथा सहकारिविरहादियन्तं कालं

नाजीजनत्तथामेऽपि तद्विरहान जनयिष्यति हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारात् इत्यस्यापि प्रागभावपरिपालन एव तात्पर्यात्, अत एव गौतमीयद्वितीयसूत्रे 4 दु:खजन्मप्रवृत्तिदोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायादपर्वाः इत्यत्र कारणाभावात्कार्याभावाभिधानं दुःखप्रागभावरूपामेव मुक्ति द्रढ-यति । नहि दोषापाये प्रवृत्त्यपायः, प्रवृत्त्यपाये जन्मापायः, जन्मापाये दु:खापाय इत्यपायो व्वंसः, किंत्वनुत्पत्तिः । सा च प्रागभाव एव नच प्रतियोग्यप्रसिद्धिः, सामान्यतो दुःखत्वेनैव प्रतियोगिप्रसिद्धेः । प्रायश्चित्तः वत्तत्रापि प्रत्यवायध्वंसद्वारा दुःखानुत्पत्तेरेवापेक्षितत्वात् लोकेऽप्यहिकण्ट-कादिनिवृत्तेर्दुः खानुत्पत्तिफलकत्वद्र्शनात् दुः खसाधननिवृत्त्यर्थमेव प्रेक्षा-वतां प्रवृत्तिः । केचितु दुःखात्यन्ताभाव एव मुक्तिः । स च यद्यपि नात्म-निष्ठस्तथापि लोष्टादिनिष्ठ एवात्मनि साध्यते । सिद्धिश्च तस्य दुःखप्राग-भावासहवर्तिदुः खध्वंस एव तस्य तत्संबन्धतयोपगमात् । तस्मिन् सति तत्र दुःखात्यन्ताभावप्रतीतेः । एवं च सति 'दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्चरित ' इत्यादिश्रुतिरप्युपपादिता भवतीत्याहुः । तन्न । दुःखात्यन्ताभावस्यासाध्य-त्वेनापुरुषार्थत्वात्, दुःखध्वंसस्य च न तत्र संबन्धत्वं परिभाषापत्तेः "दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्चरति" इति श्रुतेर्दुःखप्रागभावस्यैव कारणविघ-टनमुखेनात्यन्ताभावसमानरूपत्वतात्पर्यकत्वात् । नन्वयं न पुरुषार्थः निरु-पाधीच्छाविषयत्वाभावाद् दुःखकाले सुखं तावन्नोत्पद्यते इति सुखार्थिना-मेव दु:खाभावार्थे प्रवृत्तेरिति चेन्न । वैपरीत्यस्यापि सुवचत्वात् । सुसे-च्छापि दुःखाभावौपाधिकीत्येव किं न स्यात् । शोकाकुळानां सुखिसु-खानामपि दुःखाभावमात्रमभिसंधाय विषमक्षणोद्गन्धनादौ प्रवृत्तिदर्शनात्। ननु पुरुषायोंऽप्ययं ज्ञायमान एव । मुक्तेस्तु दुःखाभावस्य ज्ञायमान-तैव नास्ति । अन्यथा मूर्च्छोद्यवस्थार्थमपि प्रवर्तेति चेन्न । श्रुत्यनुमानाभ्यां ज्ञायमानस्यावेद्यत्वानुपपत्तेः। अस्ति हि श्रुतिः-'दुःखेनात्यन्तं विमुक्तस्र-रति', 'तमेव विदित्वाऽति मृत्युमेति' इत्यादिका । अनुमानमप्यस्ति दुःखसंतितरत्यन्तमुच्छियते संतितित्वात्प्रदीपसंतितविदित्यादि चरमदुःखध्यं सस्य दुःखसाक्षात्कारेण क्षणं विषयीकरणात्प्रत्यक्षवेद्यताऽपि । योगिना योगजधर्भबळेनागामिनो दु:खध्वंसस्य प्रत्यक्षोपगमाच । तथापि तुल्या-यन्ययतया नार्यं पुरुषार्थों दुःखवत्सुखस्यापि हानेः, द्वयोरपि समानसाम-त्रीकत्वादिति चेत् । उत्सर्गतो वीतरागाणां दुःखदुर्दिनभीरूणा सुखखचो-तिकामान्नेऽलम्प्रत्ययवतां तत्र प्रवृत्तेः । नतु तथापि दुःखनिवृत्तिने पुरु- STI

TE

वि

षार्थः, अनागतदुःखनिवृत्तेरशक्यत्वादतीतदुःखस्यातीतत्वाद्वर्तमानदुःखस्य पुरुषप्रयत्नमन्तरेणैव निवृत्तेरिति चेन्न । हेतूच्छेदे पुरुषच्यापारात्प्राय-श्चित्तवत्।तथाहि-सवासनं मिथ्याज्ञानं संसारहेतुस्तदुच्छेदश्चात्मतत्त्वज्ञाना-त्। तत्त्वज्ञानं च योगविधिसाध्यमिति तद्थै प्रवृत्त्युपपत्तेः । ननु नित्यसुखा-भिव्यक्तिरेव मुक्तिनेतु दुःखाभाव इति चेन्न । नित्यसुखे प्रमाणाभावात, भावे वा नित्यं तद्भिव्यक्तेर्मुक्तसंसारिणोरविशेषापातात्, अभिव्यक्तेरू-त्पाद्यत्वेन तन्निवृत्तौ पुनः संसारापत्तेश्च । ब्रह्मात्मनि जीवात्मलयो मुक्ति-रिति चेन्न। लयो यद्येकीभावस्तदा वाधात्। निह द्वयमेकं भवति लिङ्ग-शरीरापगमो लयो लिङ्गं चैकादशेन्द्रियाणि तेषां शरीरस्य च विगमो लय इति चेन्न । एतावता दुःखसामग्रीविरहस्योक्तत्वात् । तथाच दुःखाभाव एव मुक्तिरिति पर्यवसानात् । एतेनाविद्यानिवृत्तौ केवळात्मस्थितिमुक्ति-रात्मा च विज्ञानसुखात्मक इत्येकद्ण्डिमतमपास्तम् । आत्मनो ज्ञानत्वे सुखत्वे च प्रमाणाभावात् । न च 'नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' इति श्रुतिर्मानं , तस्या ज्ञानवत्त्वानन्द्वत्त्वप्रतिपादकत्वात् । भवति हि अहं जाने अहं सुखीतिप्रतीतिः नत्वहं ज्ञानमहं सुखमिति । किंच ब्रह्मण इदानी-मपि सत्त्वान्मुक्तसंसारिणोरविशेषापत्तिः । अविद्यानिवृत्तेश्चापरुपार्थत्वातः ब्रह्मणश्च नित्यत्वेनासाध्यत्वात्, तत्साक्षात्कारस्य तदात्मकत्वेनासाध्य-त्वात् । एवमानन्दस्यापि तदात्मकत्वेनासाध्यत्वमेवेति तद्ये प्रवृत्त्यन्पपत्ति-रेव । निरूपप्रवा चित्तसंततिर्मुक्तिरिति चेन्न । दुःखादिरूपस्य उपप्रवस्य विगमो यदि निरुपप्रवत्वं तदा तन्मात्रस्थैव पुरुषार्थत्वेन चित्तसंततेरनुवृत्तौ प्रमाणाभावः, तद्नुवृत्तेरपि शरीरादिसाध्यत्वेन संसारानुवृत्तेरावश्यक-त्वादिति सिद्धं दुःखनिवृत्तिरेवोक्तरूपा निःश्रेयसमिति। तत्त्वस्य ज्ञानमिति कर्मणि पष्टी। साधर्म्यवैधर्म्याभ्यामिति प्रकारे तृतीया। तत्र साधर्म्यमनुगतो वर्मः, वैधर्म्यं च व्यावृत्तो धर्मः । यद्यपि कचित्साधर्म्यमपि क्रतश्चिद्धैधर्म्यं कुतिश्चिद्वैधर्म्यमिप केषांचित्साधर्म्य तथापि ताद्रूप्येण ज्ञानं विवक्षितम् । अत्र च द्रव्यादिपदार्थानामुद्देश एव विभागः पर्यवसन्नः । स च न्यूनाधिकसङ्खया-व्यवच्छेद्फलकस्तेन पडेव पदार्था इति नियमः पर्यवस्यति । सचानुपपन्नः। व्यवच्छेद्यस्य पदार्थान्तरस्य प्रतिपत्तौ नियमानुपपत्तिः अप्रतीतौ यव्य-च्छेदानुपपत्तिः । ननु नायमन्ययोगव्यवच्छेदः किंत्वयोगव्यवच्छेदः। पदार्थेषु षड्ळक्षणायोगो व्यवच्छियत इति चेन्न । पदार्थपदेन प्रसिद्धपदा-र्थमात्रोपसंप्रहे सिद्धसाधनात्, अन्यस्य चाप्रतीतेरेव । किंच लक्षणानां

मिलितानामयोगो व्यवच्छेचः प्रत्येकं वा । आचे मिलितायोगः सर्वत्रेति व्यवच्छेदानुपपत्तिः, अन्त्येऽपि प्रत्येकायोगः परस्परं सर्वत्रोति व्यवच्छे-दानुपपत्तिरेवेति चेन । शक्तिसङ्ख्यासादृश्यादिषु पदार्थेषु पराभि-मतेषु षड्लक्ष्मणायोगः परैष्ठच्यते । तङ्ग्यवच्छेदो नियमार्थः । तथाच पडेव पदार्था इत्यस्य प्रतीयमानेषु पण्णां लक्ष्णानां मध्येऽन्यतमलक्ष्रणयोगो-Sस्त्येव नत्वयोग इत्यर्थः । तत्र विशेष्यसंगतस्यान्ययोगन्यवच्छेदः, विशेष-णसंगतस्यायोगव्यवच्छेदः, कियासंगतस्य चात्यन्तायोगव्यवच्छेदस्तावद्य-तीयते । तत्र शक्तित्वयमेवकारस्येत्वेके । व्यवच्छेदमात्रे शक्तिरयोगान्ययो-गादयस्तु व्यवच्छेद्याः समभिव्याहारलभ्या इत्यपरे । धर्मविशेषप्रसूतादिति तत्त्वज्ञानादित्यस्य विशेषणं, तत्र धर्मविशेषो निवृत्तिलक्षणो धर्मः । यदि तु तत्त्वं ज्ञायतेऽनेनेति तत्त्वज्ञानं शास्त्रमुच्यते तदा धर्मविशेष ईश्वरति-योगप्रसादरूपो वक्तव्यः । श्रूयते हीश्वरनियोगप्रसादावधिगस्य कणादो महर्षिः शास्त्रं प्रणीतवानिति । तत्त्वज्ञानमात्मतत्त्वसाक्षात्कार इह विवक्षित-स्तस्यैव सवासनमिध्याज्ञानोन्मूळनक्षमत्वात् ' तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ' इत्यत्र ' द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्यत्र च वेदनपदस्य साक्षात्कारपरत्वात् 'पश्यत्यचक्षुः ' इत्यतापि तथा । स च शास्त्रान्मनननिदिध्यासनादिपरंपरयेति हेतुपञ्चम्या तथैवाभिधानात्।। ४॥

(विवृ०) इदानीं प्रेक्षावतां प्रवृत्तये शाखस्य प्रयोजनाभिषेयसंवन्धान्प्रद्रश्चिय्नपदार्थानुद्दिशति—धर्मिवशेषप्रसूतादिति । धर्मिवशेषः ऐहिको जन्मान्तर्गयो वा सुकृतविशेषः । तत्प्रसूतात् तज्जन्यादित्यर्थः।इदं च तत्त्वज्ञानादित्यस्य विशेषणम् । साधर्म्य समानो धर्मः वैधर्म्य विरुद्धोधर्म इति मुक्तावळीकारः । तृतीया प्रकारे तत्त्वज्ञानादित्यत्र पश्चर्म्यर्थः प्रयोज्यत्वं तथाच सुकृतविशेषण द्रव्यादिपदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानं जायते, तत आत्ममनन्मनन्तरं निद्ध्यासनेनात्मसाक्षात्कारो जायते, तदनन्तरं मिध्याज्ञानादिनाशक्रमेण मोक्षो भवतीत्वर्थः । उपस्कारकारास्तु स्त्रस्थतत्त्वज्ञानपद्मात्मसाक्षात्कारपरं करणव्युत्पत्त्या तादृशसाक्षात्कारकरणशास्त्रपरं वा । तत्राद्ये धर्मविशेषपदं निवृत्तिळक्षणधर्मपरम्, अन्त्ये ईश्वरनियोगप्रसाद्क्षप्रधर्मविशेषपरम् । कणादो महर्षिरीश्वरनियोगप्रसाद्विधगस्य एतच्छास्यं प्रणीतवानिति किवदन्ती । आत्मसाक्षात्कारस्य शास्त्रान्मनननिदिष्यासन्नादिपरंपरयेति हेतुपःचन्याः प्रयोज्यत्वार्थकत्वात् ' तमेव विदित्वातिमृन

क्रा

वि

त्यमिति', ' द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्यादि अती वेदनपदं साक्षात्कारपरं, तस्यैव सवासनिमध्याज्ञानोन्मूळनक्ष्मत्वादिखाहुस्तचिन्खम् । सूत्रस्थतत्त्व-ज्ञानपदस्य सवासनभिश्याज्ञानविरोधिस्वात्मसाक्षात्कारपरत्वे साधर्म्यवै-धर्म्याभ्यामित्सस्य पदार्थानामिति पष्टयन्तार्थस्य चानन्वयापत्तेः । नह्या-त्मसाक्षात्कारे साधर्म्यवैधर्म्यप्रकारकत्वं पर्पदार्थविशेष्यत्वं वास्ति देहा-दिभिन्नत्वेनात्मसाक्षात्कारस्यैव देहाद्यभेदवासनाद्यनमूळनक्षमत्वेन तत्र तद-भावात् । नच योगजधर्मेणात्मनीतरभेदसाक्षात्कारदशायां तादृशसिनन-र्षेण साधम्यैवैधर्म्याभ्यां द्रव्यादिषट्पदार्थज्ञानमपि जायते तत्साममीस-न्वादिति वाच्यम् । तादृशसाक्षात्कारस्य तादृशोदासीनसाधर्म्यादिविषयक-त्वेऽपि तस्य प्रकृतानुपयोगितया मुनीनां तदभिधानस्योन्मत्तप्रलपितत्वापत्तेः। यत्तुपस्कारकारैरात्मसाक्षात्कारस्य मोक्षहेतुतायाम् 'तमेव विदित्वा' इत्यादि-श्रुतिः प्रमाणतयोपन्यस्ता तद्प्यसङ्गतम् ' वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्य-वर्ण तमसः परस्तात् ' इत्यनेन परमात्मन एवोपकान्तत्वेन तच्छन्दस्य तत्परतयाऽनुपकान्तजीवातमपरत्वासंभवादिति संक्षेपः । अत्र पट्पदार्थकी-र्तनं भावाभिप्रायेण वस्तुतोऽभावोऽपि पदार्थान्तरतया सुनेरभिप्रेतः । अत एव द्वितीयाह्निके 'कारणाभावात्कार्याभावः ' इति सूत्रस्य, नवमाध्याये 'कियागुणव्यपदेशाभावात्' इत्यादिसूत्राणां च नासङ्गतिः । अत एव न्या-यळीळावत्याम्-' अभावश्च वक्तव्यो निःश्रेयसोपयोगित्वाद्भावप्रपञ्चवत्का-रणाभावेन कार्याभावस्य सर्वेसिद्धत्वादुपयोगित्वसिद्धेः ' इत्यभिहितम्। न्यायाचार्यरिपि द्रव्यकिरणावल्याम्-'एते च पदार्थाः प्रधानतयोदिष्टाः अभावस्त स्वरूपवानपि नोदिष्टः प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणत्वान तु तुच्छत्वात् ' इत्यन्तेनाभावस्य सप्तमपदार्थत्वमङ्गीकृतम् । तथाच सप्ता-नामेव पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्यज्ञानं ।निःश्रेयसोपयोगि तदुपयोगिता चा-त्मनीतरभेदसाधने लिङ्गज्ञानादिविधयेति मन्तव्यम्। पदार्थविभाजकाश्च द्रव्यत्वाद्यः सप्तथमीः । तत् द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानि जातयः । निस्तत्वे सत्यनेकसमवेतत्वं सामान्यत्वम् । जातिमद्भिन्नत्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं वि-शोषत्वम् । नित्यसंबन्धत्वं समवायत्वम् । द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्व-मिति । अत प्रयोजनं निःश्रेयसम् अभिवेयाः पदार्थाः, संबन्धश्च शास्त्र-निःश्रेयसयोः पदार्थतत्त्वज्ञाननिःश्रेयसयोश्च प्रयोज्यप्रयोजकभावः, शास्त्र-पदार्थतत्त्वज्ञानयोः कार्यकारणभावः, पदार्थतत्त्वज्ञानयोर्विषयविषयिभावः,

पदार्थशास्त्रयोः, प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावश्च । निःश्रेयसं च न्यायवैशेषिक-साङ्ख्यमतेष्वात्यन्तिकदुःखनिवृत्तिरूपं स्वसमानाधिकरणदुःखासमानका-ळीनदुःखर्ष्वंसपर्यवसितम् । भवति हि चरमदुःखर्ष्वंसः स्वसमाना-धिकरणदुःखासमानकाळीनः । तदानीं मुक्तात्मनि कस्यापि दुःखस्यानुत्प-त्तेः । न्यायैकदेशिमते आत्यन्तिकदुारितनिवृत्तिरेव मोक्षस्तस्यैव साक्षादा-त्मसाक्षात्कारसाध्यत्वात् 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे' इति श्रुतेः । एकदण्डिवेदान्तिमते अविद्यानिवृत्तिर्मोक्षः । अविद्या च पदार्थान्तरम् । लिदण्डिमते परमात्मिन जीवात्मनो लयो मोक्षः । स च जीवोपाधिलिङ्गरारीरनिवृत्तिपर्यवसितः । लिङ्गरारीरं च 'पञ्चप्राणसनोबु-द्धिदशेन्द्रियसमन्त्रितम् । अपञ्चीकृतभूतोत्यं सूक्ष्माङ्गं भोगसाधनम् ' इति प्रतिपादितम् । भट्टास्तु नित्यसुखसाक्षात्कारी मोक्षः । नित्यसुखं सर्वेजीवगतमपि संसारदशायामन्यक्तमात्मतत्त्वसाक्षाः च श्रुतिसिद्धं त्कारानन्तरमेव साक्षात्कृतं भवतीति प्राहुः । एषु मतेषु संभवन्तोऽपि दोषा प्रनथगौरवभयात्रोद्धाविताः । किंतु सर्वेषु मतेषु मुक्तताद्शायामा-त्यन्तिकदुःखनिवृत्तिर्मिगवाधैवेति दिक् । ननु शक्तिसादृक्याद्योऽप्यति-रिक्ताः सन्ति पदार्थाः कथमन्यथा मण्यादिसंनिधाने दहनेन दाहो न ज-न्यते जन्यते च तद्संनिधावतो मण्यादिदेहने दाहानुकूळां शक्तिं नाशयति, उत्तेजकं मण्याद्यपसरणं च पुनरुत्पाद्यतीत्यवस्यं कल्पनीयम् । एवं सादः-इयमपि पदार्थीन्तरम् । तद्धि षट्सु भावेषु नान्तर्भवति सामा-न्येऽपि सत्त्वात् । यथा गोत्वं नित्यं तथाश्वत्वमपीति सादृ रयप्रतीतेः । नाप्यभावः भावत्वेन प्रतीयमानत्वादिति चेन्न । मण्याद्यसमवहितवहृशादेः स्वातन्त्र्येण मण्यभावादेवीं दाहादिकं प्रति हेतुताकल्पनेनैव सामश्वस्येऽनन्त-शक्तित्प्रागभावतद्धंसकल्पनानौचित्यात् । न चोत्तेजकसमवहितमणिस-च्वेऽपि कथं दाह इति वाच्यम् । उत्तेजकासमवहितमणिसामान्याभाव-स्यैव तथात्वकल्पनात्। एवं सादृश्यमपि न पदार्थोन्तरं किं तु तद्भिन्नत्वे सति तद्गतभूयोधर्मवत्त्वम् । यथा चन्द्रभिन्नत्वे सति चन्द्रगताह्वाद्कत्वादि-मत्त्वं मुखे चन्द्रसादृश्यमिति संक्षेपः ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) तस्माच- अधर्मविशेषप्रसूताद्द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषस-मवायानां पदार्थानां साधम्येवैधम्यीभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् । नार्थे क्रम

वि

द्वन्द्वसमासः । यथावचनं विग्रहः । पदार्थानामिति शैषिकी षष्टी । तत्त्वस्य शानिमिति कर्मणि । साधर्म्येनैधर्म्याभ्यामिति इत्थंभावे तृतीया । द्रव्यवि-होषः खल्वातमा निःश्रेयसमधिगच्छति, तदाश्रया गुणास्तदुभयनिमित्तं कर्मेति क्रमवचनम् । एतावन्तो विद्यमानार्थाः । अमीपामविपरीतज्ञानार्थ-मुपदेशः । सोऽयमल्पेन सूत्रेण कुत्हास्य तन्त्रस्यार्थ उदिष्टो वेदितव्यः । तन्न, सामान्यादीनां पृथम्बचनमनर्थकमव्यतिरेकात्। सामान्यादयो हि द्रव्यादिष्यन्तर्भवन्तो न व्यतिरिच्यन्ते इति । प्रस्थानभेदोपपत्तेस्तु पृथग्व-चनम् । पृथक्प्रस्थानानि वै तन्त्राणि प्राणभृद्धेदानामनुष्रहायोपदिक्यन्ते । तदिदं वैशोषिकं नाम तन्त्रं, यस्य पृथक्प्रस्थानाः सामान्याद्यः पदार्थाः । यथा तन्त्रान्तरे प्रमाणप्रमेययोर्थयाययमन्तर्भवन्तोऽपि संश्यादयः । त-स्मात्सामान्यादिभिः पदार्थैः पृथक् प्रस्थाप्यते । तथा च शास्त्रमिदं वैशेषिकं भवति । अन्यथा त्वच्यात्मविद्यामात्रमुपनिषद इवैतत्स्यात् । तत्र, समा-नस्य भावः सामान्यम् । कश्च समानः ? यस्तद्धर्भवानपि न तद्भवति सो-Sयं समानः, तस्य भावः सामान्यम् । तचैतत्सामान्यं साधर्म्ययोगः । तदु-क्तम् ' द्रवत्वमद्भिः सामान्यम् ' इति । समानश्च धर्मः कचित्र्यवास्थितो गोत्वादिः, कचिचान्यवस्थित आरोहपरिणाहादियथाविषयं वेदितन्यः। सामान्याद्धि विशेषाविवेकाद्यथास्वं संशयविपर्ययौ भवतः । स्थाणुपुरुषयोः समानं धर्ममारोहपरिणाही पश्यन् विशेषं चाजानानः संशेते; स्थाणुर्वा भवेत्पुरुषो वेति । विपर्ययः खल्विप सामान्यमेव धर्ममुपलभ्य दोपाद्विपर्य-स्यति स्थाणौ पुरुष इति; शुक्तौ रजतमिति । मिध्याबुद्धिस्तु दुःखभूमिः । तिदं सामान्यं द्रव्यादिष्यन्तर्भवदेवमर्थ पृथगुच्यते । येन विशेषेण शि-ष्यते स विशेषः । सामान्येन या मिथ्याबुद्धिरुदेति सेयं विशेषविवेकेना-पोद्यते । तत एव यथार्थवुद्धिर्भवति । या तत्त्वज्ञानमित्याख्यायते । यथो-दाहते स्थाण्वादौ यो विशेषः, तद्विवेकात्तत्त्वज्ञानं भवति स्थाणौ स्थाणु-रिति शुक्ती शुक्तिरिति । सोऽयं विशेषो द्रव्यादिष्वन्तर्भवन्नेवमर्थे पृथगिन-धीयते अथापि खल्वेको भावस्तेन तेन विशिष्यमाणः सामान्यविशेषव्यप-देशं भजते, गुणे तदानीमन्तर्भाव इति । यदि नाम परिभाषामात्रमेतौ, नैवातिरिच्येते इति । समवायस्तुः सस्यगवाप्तिरेकीभावः । अथाप्येतदुक्तम् । समवायोऽपृथनभाव इति । सोऽयं पृथक्त्वप्रतिद्वनद्वी गुण इति । यथा खल संयोगप्रतिद्वनद्वी विभागः पृथक्त्वं चायोगो नाम गुणान्तरम्, तथैव वैलक्ष्-ण्यलक्षणस्यानेकत्वलक्षणस्य वा पृथकृत्वस्य प्रतिद्वनद्वी गुणः समवायो

नाम । द्रव्यं खल्वयमाश्रयति न चासौ गुणवान् न खल्वपि कर्मेति । यश्च अपूर्वशरीरेन्द्रियवेदनाभिः संयोगविशेषो जन्म, ततः शरीरादिभिर-पृथग्भावमात्मनोऽभिमन्यते । यतः खल्वयं पुरुषः संसरन् दुःखराशिमनु-भवति, तदुपरमे च प्रहीणदु:खसंतानोऽपवुज्यते । सोऽयं समवाय एवमर्थ पृथ्गुच्यते गुणान्तर्भूतोऽपि । अथापि खल्ववाप्तिरुपक्तेषविशेषः स्यात्, गुण एवान्तर्भवति । अपरो ह्युपश्लेषो न चिरमवतिष्ठते, अयं तृत्पत्तेः प्रभृत्याविनाशमनुवर्तते तद्पगमाचोपरमो भावस्येति । सोऽयमयुत-सिद्धानामुपऋषः समवायो युतसिद्धानां च संयोगः । सन्त्यन्येऽपि पदार्थाः प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादज-ल्पवितण्डोहत्वाभासच्छलजातिनिम्रहस्थानाख्यास्ते चात्रैवान्तर्भवन्ति इति। साधर्म्य सामान्यं, वैधर्म्य विशेषः। आत्मादेः खलु तत्त्वज्ञानान्निःश्रेय-सम् । अन्येपां तत्त्वज्ञानस्य तत्रोपयोग इति । तत्रात्मादौ मिथ्याज्ञान-मनेकप्रकारं भवति, आत्मिन तावद्नात्मेति अनात्मन्यात्मेति । एवं जुगु-प्सितादौ यथाविषयं वेदिन्यम् । तत्त्वज्ञानं च खलु मिध्याज्ञानविपर्ययेण व्याख्यातम् । आत्मन्यात्मेति अनात्मन्यनात्मेति । एवं होपेषु । एतस्मात् तत्त्वज्ञानान्मिण्याज्ञानमपैति, तद्पायाचिः श्रेयसमपवर्गः प्रादुर्भवति। मिण्या-ज्ञानमूळो हि संसारः तदपाये नावतिष्ठते इति ॥ ४ ॥

पृथिन्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि।।५।।

(उप०) इदानीमपर्वर्गमागितया सर्वपदार्थाश्रयतया च प्रथमोद्दिष्टस्य द्रव्यपदार्थस्य विभागं विशेपोद्देशं च कुर्वन्नाह—पृथिवीति । इतिकारी-ऽवधारणार्थः। तेन नवैव द्रव्याणि नाधिकानि न न्यूनानि वेत्यर्थः। ननु विभागवलादेव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदिसद्धौ किमितिकारेणेति चेत्। उद्देशमालपरतयापि सूत्रसंभवे विभागतालपरेस्फोरणार्थमेवेतिकाराभिधानात् । सुवर्णादीनामिधारस्य चात्रैवान्तर्भावात्। अन्यकारस्य चाधिकन्त्रेनाशङ्कथमानस्याभावत्वव्युत्पादनादेतद्ध्यवस्यम् । असमासकरणं तु सर्वेषां प्राधान्यप्रदर्शनाय। लक्षणमेतेषां तु वेधम्यावसरे सूत्रकृदेव दर्शयिष्यति । ननु सुवर्ण न तावत्पृथिवी निर्गन्धत्वात्, न जलं स्नेहसांसिद्धिक-द्रवत्वर्,न्यत्वात्, न तेजो गुरुत्ववन्तवात्, अत एव न वायुर्न वा कालादि। ततो नवभ्यो भिद्यत इति चेन्न। आद्यद्वितीययोरनाभासत्वं, तृतीयस्य स्वरूपासिद्धत्वं, ततः परं सिद्धसाधनं, हेतोः स्वरूपासिद्धिश्च। साधिक्ययते च सुवर्णस्य तैजसत्विति।। ५।।

भा

377

वि

(विवृ०) द्रव्याणि विभजते-पृथिवीति। इतिशब्दोऽनधारणपरस्तेनोक्ता-नि नंवैव द्रव्याणि नााधिकानि न वा न्यूनानीत्यर्थः।असमासकरणं तु सर्वेषा मितरनैरपेक्षेण कार्यविशेषोत्पादकताप्रदर्शनार्थं स्वसमवेतकार्यजनने सर्वेषां-तुल्यताज्ञापनार्थे वा । नच विभागवळादेव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदसं-भवादवधारणार्थकेतिशन्दो न्यर्थे इति वाच्यम् । यतो विभागस्थले अवधारण-वाचकपदासत्त्वे तदाध्याहारेणैव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदो बोध्यते । अत्र त्वध्याहारं विनैव ताहराव्यवच्छेद्बोधार्थमेव मुनिना इतिराद्दोऽभिहित इति ध्येयम् । द्रव्यत्वजातिस्तु कार्यसामान्यस्य संयोगस्य विभागस्य वा सम-वायिकारणतावच्छेदकतया सिध्यति । नतु कन्दलीकारैः साङ्ख्याचार्येश्च अन्धकारस्य द्रव्यत्वं स्वीकृतं युक्तं चैतत् । कथमन्यथा नीलं तमश्चलतीति गुणिक्रयाप्रत्ययस्तत्र लोकानाम्। स हि न पृथिवी, निर्गन्यत्वात्। ना-प्यस्य जळादावन्तर्भावः, नीलरूपवत्त्वात् । तथा चाविकसंख्याव्यवच्छेदः कर्थं संभवतीति चेन्न । आवश्यकतेजीविशेषाभावेनैवोपपत्तौ द्रव्यान्तर-करपनाया अन्याय्यत्वात् । नीलक्पप्रतीतिस्तु गगन इव तत्र भ्रान्तिरूपा। चलनप्रतीतिरपि आलोकापसरणौपाधिकी भ्रान्तिरेव । यथा नौकादिच-लनौपाधिकी तीरस्थनृक्षादौ चलनप्रतीतिनौस्थानाम् । तमसो द्रव्य-त्वकल्पनेऽनन्ततद्वयवप्रागभावध्वंसकल्पनापत्तेः । कन्द्लीकारमते तु तमसः पृथिव्यामन्तर्भाव इति न तन्मते व्यवच्छेदासङ्गतिरिति ध्येयम् । नवसु द्रव्यविभाजकेषु गगनत्वकालत्वदिकत्वानामेकैकमात्रवृत्ति-त्वात्र जातित्वं शेषाणां पुनर्जातित्वमेवेति ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) अथ तत्त्वज्ञानार्थमुहिष्टस्य विभागवचनम्। तत्र,— अपृथिव्यापस्तेजोवायुराकाशं कालोदिगात्मा मन इति द्रव्याणि। तत्र, पृथिव्यमेजांस्यनित्यानि द्रव्याणि नित्यान्यपराणि। प्रागुत्पद्यमाना पृथिवी गन्धमात्रा
प्रकृतेरुत्पद्यते। पूर्वमस्या आपो रसमात्राः। ताभ्यः पूर्व तेजो रूपमात्रम्।
ततोऽप्यर्वाग् वायुः स्पर्शमात्रः। पूर्व चास्मात् शब्दमात्रमाकाशम्। त इमे
गन्धाद्यो गुणाः पृथिव्यादीनां नेजाः। कारणगुणक्रमात्तु शब्दाद्यो वाय्वादिष्विति। अथाप्येतदुक्तम्,— 'आद्याद्यस्य गुणं तेषामवाप्नोति परः परः।
यो यो यावतिथञ्चैषां स स तावद्वणः स्मृतः'— इति। अभिभवानुद्भवौ त्वमीषां यथाविषयं वेदितव्यौ। 'गन्धरसक्त्पस्पर्शशब्दानां स्परीपर्यन्ताः
पृथिव्याः अप्नेजोवायुनां पूर्व पूर्वमपोद्याकाशस्योक्तरः' इति तन्त्नान्तरे

चोद्भवानभिभववतामेव गुणानामुपसंस्थानमिति। सूक्ष्मेभ्यश्चेतेभ्यः पर-स्परं संहन्यमानेभ्यः स्थूळानां पृथिव्यादीनामुत्पत्तिः। वाय्वाकाशौ त्वनि-त्यावपि परमार्थतो व्यवहारभूमौ नित्यावुच्येते। अवान्तरसर्गप्रळययोरव-स्थानात्। एतेन मनोव्याख्यातम्।

तत्रापां प्रथग्वचनं न कर्तव्यम् । कस्मात् ? वायुसन्निपातात् तदुत्पत्तेः । विशिष्टयोर्वाय्वोः संनिपातात्खल्वाप उत्पद्यन्ते इति । कृत्रिमोत्पत्तेस्तात्त्विकप्रतिषेथानुपपत्तेरप्रतिषेथः वाय्वोः सन्निपातात्वस्वापः उत्पद्यन्ते । कृत्रिमानां चापामुत्पत्तेर्न तात्त्विक्य आपः शक्याः प्रतिषेद्धम् । प्रसिद्धन्यभावात् । तस्मान्नायं प्रतिषेधः पृथग्वचनं न कर्तव्यमिति । उत्पत्तेश्चार्थान्तरभावात् । उत्पत्तेरर्थान्तरभावाचा-प्रतिषेधः । याः खल्वापो वाय्वोः संनिपातादुत्पद्यन्ते ता इमा वायोरर्था-न्तरभूता भवन्ति । तस्माद्प्रतिषेधः । तत्रापि सद्भावाच । ययोर्वाय्वोः संनिपातादाप उत्पद्यन्ते, तत्रापि वायौ सूक्ष्माणामपां सद्भावोऽस्ति । प्रक्रि-याविशेषात्तु तासामभिन्यक्तिरिति । ता इमा वायोरथीन्तरभूता आपः पृथावक्तन्याः । अथापि खल्वस्ति वायौ सूक्ष्माणामपां सद्भाव इति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ? अनुपादानोत्पत्त्यनुपपत्तेः । न वै वाय्वोः संनिपाताद-नुपादानानामपामुत्पित्तरुपपद्यते । अतः प्रतिपद्यामहे अस्ति सद्भानोऽपां सूक्ष्माणामिति । कालदिशोः पृथग्वचनं कार्यभेदाज्यपदेशभेद्ज्ञापनाय । आकाशः खल्वेकोऽपि कार्यभेदात्र्यपदेशभेदं भजते । न त्वर्थान्तरमाका-शात् तत्त्वतः कालो दिक् चेति । कया युत्तया ? तदन्तरेणाप्युप-ळच्युपपत्तेः । यभैतत्काळस्य दिशश्चोपकल्पनं तदुपळच्चेरन्यथानुपपत्त्या । सा चोपछब्धिरन्तरेणापि कालं दिशं चोपपद्यते इति न तयोरर्थान्तरभूतयोः परिकल्पनम् । तपनिक्रियासंयोगोपनयार्थे हि तयोक्रपकल्पनम् । सोऽयमु-पनय आकारोनोपपदाते। अन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयानुपरुव्येरप्रति-वेथः । योऽयं कालस्य दिशस्य प्रतिषेधः स नोपपद्यते । कस्मात् ? यस्मा-दन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयो नोपलभ्यते।तत्कार्यानुपलब्धेः।आकाशं चेदन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयेत्, एकस्यां भेर्यामभिहतायां सर्वासु भेराषु शन्दा उत्पर्धरन् । काञ्मीरकुङ्कुमारुणिस्ना कीकटेषु स्फटिक उपरज्येत । तुरुयत्वादहेतुः । अन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयानुपळच्चेरित्ययमहेतुः । कस्मात् ? तुल्यत्वात् । कालदिशोः परिकल्पनेऽप्येततुल्यं भवति । निह वि

भा

कालोऽप्येकत्राभिघातमन्यत्रोपनयति । क्रियैवानेनोपनीयते संयोगस्त्रसा-विति चेत्, दिगेबैनमुपनयतु । संयोगोपनयार्थं हि तस्याः करपनम् । या च क्रिया निमित्तमभिघातस्य, सेव वा किमिति नोपनीयते । सित चैवं स-र्वत्राभिघातप्रसङ्गः । तस्माद्वस्तुशिक्तिवैतादृशी यित्किचिदेव कुत्रचिदु-पनीयते न सर्व सर्वत्र—इति कथमाकाशोऽप्यनियमेनार्थानुपनयत् । आत्मा तु चेतनो नैवंस्वभावः । जडो हि तथा स्यात् । दृष्टं खल्वन्यस्य गन्धा-दिकमन्यत्रोपनयद्वाय्वादिद्रव्यमचेतनमिति । तस्मादाकाशस्य सतः का-रुस्य दिशश्च पृथन्वचनं कार्यभेदाव्यपदेशभेदार्थम् । सोऽयं पूर्ववत्प्र-स्थानभेदः ॥ ५ ॥

रूपरसगन्धस्पर्जाः संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नाश्च गुणाः॥ ६॥

( ७प० ) गुणत्वेन रूपेण गुणानां सर्वेद्रच्याश्रितत्वं द्रच्याभिन्यङ्गयत्वं द्रव्याभिन्य जकत्वं चेति द्रव्यानन्तरं गुणानामुदेशं विभागं चाह रूपेति । चकारेण गुरुत्वद्रवत्वसेहसंस्कारधर्माधर्मशब्दान्समुचिनोति । ते हि प्रसिद्ध-गुणभावा एवेति कण्ठतो नोक्ताः। गुणत्वं चामीषां यथास्थानं रुक्षणतः स्वरूपत्रश्च वक्ष्यति । रूपरसगन्धस्पर्शानां समानकालीनरूपरसगन्धस्पर्शसा-मानाधिकरण्यं नास्तीति सूचनार्थं समासः।संख्यापरिमाणयोस्तु समानका-ळीनसंख्यापरिमाणसामानाधिकरण्यसूचनायासमासो बहुवचननिर्देशश्च । यराप्येकत्वसमानाधिकरणं नैकत्वान्तरं, न वा महत्त्वदीर्घत्वसमानाधि-करणं महत्त्वदीर्घत्वान्तरं, तथापि द्वित्वादीनामन्योऽन्यं सामानाधिकरण्यं महत्त्वदीर्घत्वादीना च विजातीयपरिमाणयोः सामानाधिकरण्यमस्त्येव । पृथक्तवं च यद्यपि द्विपृथक्त्वादिसमानाधिकरणं तेन संख्यावद्वहुत्वेनैव नि-र्देष्टुमहीत । तथाप्यवधिन्यङ्गयत्वरुक्षणं संख्यातो वैधर्म्यं सूचियतुमेकवचन-निर्देशः। संयोगविभागयोर्द्वयोरप्येककर्मजन्यत्वसूचनाय द्विवचनम्। परत्वा-परत्वयोरन्योन्याश्रयनिरूप्यतया दिकाललिङ्गत्वाविशेषसूचनाय च द्विव-चनम् । बुद्धीनां विद्यादिभेदेन सांख्याभिमतैकमात्रबुद्धिनिराकरणसूचनाय बहुवचनम्। सुखदुःखयोर्द्वयोरपि भोगत्वावच्छेद्यैककार्यजनकत्वम्।अविशेषेण चादृष्टोन्नायकत्वं, सुखस्यापि दु:खत्वेन भावनं च ख्यापियतुं द्विवचनम् इच्छाद्वेषयोद्वेयोरिप प्रवृत्तिं प्रति कारणत्वसूचनाय द्विवचनम्। प्रयत्नानां विहितनिषिद्धगोचराणां दशाविधानां पुण्यहेतुत्वं दशविधानां च पापहेतुत्व-

मिसंधाय बहुवचनित्युन्नेयम् । यद्वा रूपरसगन्धस्पर्शानां भौतिकेन्द्रिय-व्यवस्थाहेतुत्वज्ञापनार्थे पाकजप्रक्रियाव्यवस्थापनार्थे वा ते समस्योक्ताः । संख्यायां द्वित्वबहुत्वादौ विप्रतिपत्तिरिति तन्निराकरणसूचनार्थे बहुत्वेनामि-धानम् । पृथक्त्वे तु संख्याबहुत्वेनैवास्यापि बहुत्वमिति सूचनायावधिज्ञा-नव्यश्वनीयत्वम् । संख्यातो वैधर्म्थमिति सूचनाय च पृथगमिधानम् । परि-माणे तु दीर्घत्वहस्वत्वादिविप्रतिपत्ति निरासाय बहुवचनम् । संयोगविभाग-योरन्योन्यविरोधज्ञापनाय द्विवचनम् । परत्वापरत्वयोदिशिककारिकभेदेन भिन्नजातीयत्वसंभवेन चतुष्ट्वापत्तौ गुणविभागो न्यूनः स्यादिति तत्रापि द्विवचनमित्याद्युन्नेयम् । एतेषां च रुक्षणमंत्रे वक्ष्यते ॥ ६ ॥

(विवृ०) गुणान्विभजते—रूपेति । अत्रानुक्तसमुचायकचकारेण गुरुत्व-द्रवत्त्रहेसंस्कारधर्माधर्मश्रवासमुद्रः । अत एव भाष्ये—चशब्दसमुचि-ताम्च गुरुत्वद्रवत्त्रहेसंस्कारादृष्टशब्दाः सप्तेवेत्येवं चतुर्विश्वतिगुणाः " इति प्रशस्तदेवाचार्थेरभिहितम् । अत्र गुणविभाजकानि रूपत्वादीनि सर्वाण्येव जातयः । सूक्तिकारस्तु वेगस्थितिस्थापकभावनासु वर्तमानं संस्कारत्वं न जातिः प्रमाणाभावादित्याह । अथ गुणत्वजातौ किं मानमिति चेत् इदै—द्रव्यकमिभन्नसामान्यवित या कारणता सा किंचिद्धमीविच्छन्ना निरविच्छन्नकारणताया असंभवात् । निह रूपत्वादिकं सत्ता वा तत्रावच्छित्वा न्यूनातिरिक्तदेशवृत्तित्वात् । अतम्चतुर्विशत्यनुगतं वाच्यं, तदेव गुणत्वमिति मुक्तावछीकारः । नव्यास्तु गुणत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा । इन्द्रियसंयुक्तसमवेतसमवायतस्तत्प्रत्यक्षसंभवात् । न च तद्व यञ्जकविरहान्न तत्प्रत्यक्षमिति वाच्यम्। सर्वत्र व्यञ्जकस्य जातिप्रत्यक्षप्रयोजकत्वे प्रमाणानभावात् । अन्यथा रूपत्वादेरप्यप्रत्यक्षतापत्तेरिति प्राहुः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) अथयथाक्रममुहिष्टाः रूपाद्यश्चत्वारो यथायथं चक्षुरादिभि-रिन्द्रियेगृह्यन्ते। चक्षुपा रूपं, रसनेन रसः, घाणेन गन्धः, त्वचा स्पर्श इति । संख्याश्चैकत्वमारभ्य पर(रार्ध?)पर्यन्ता अनेकप्रकाराः। परिमाणानि महदा-दीनि । यतः सर्वतोभावेन मीयन्तेऽर्थाः। पृथक्त्वमसंयोगो वैलक्षण्यमनेकता चोति । अथाप्येतदुक्तम् । पृथक्त्वं स्यादसंयोगो वैलक्षण्यमनेकतेति । संयोगो नामयेन सम्यग्युज्यन्तेऽर्थाः। योगः पुनरूपश्लेषः। विभागस्तु तत्प्रत्यनीकभा-वापन्नो गुणः। परत्वमपरत्वं च पूर्वत्वमुक्तरत्वं दूरत्वमन्तिकत्वं च । बुद्धिरू-पल्लिक्षिक्षीनिस्यनर्थान्तरम् । सुखदुःखे परस्परप्रत्यनीकभावापन्नौ गुणौ वि

551

भा

प्रत्वात्ममनुकूलप्रतिकूलनेदनीयौ । तथेच्छाद्वेषौ । इच्छनप्रवर्तते द्विपिनव-तेते इति । या तु द्विपतामपि परप्रमापणादौ प्रवृत्तिः, साऽपि तदिच्छात एव । एनं इन्मीतीच्छया हि इन्ति । प्रयत्नस्त्विच्छादिकार्ये क्रियानिमित्तं गुणः । प्रयतमानो हि क्रियामिमनिर्वर्तयतीति । केचिदेतेषु न सहजाः, आश्रयोत्पत्तेः पश्चात्पुरुषप्रयत्नादुत्पद्यन्ते सत्येवाश्रये चोपरमन्ति । सहजा-स्वाश्रयोत्पत्तिमनूत्पद्यन्ते यावद्विनाशं चानुवर्तन्ते।संख्याः खल्वपि उत्पत्तेः प्रभृत्याविनाशमनुवर्तन्ते । नहीकं न कदाचिदेकं भवति द्वौ वा न द्वौ । प्रत्यक्षं त्वस्य द्वयोरिन्द्रियसंनिकर्षादुपजायते । द्वयोः खल्वेतद्भवतीति । चकारेण गुरुत्वलघुत्वद्रवत्वस्त्रेहसंस्कारधमीधर्मशब्दसमवायशक्तिप्रभृतीना-चार्यः समुचिनोति । विप्रतिपत्तेस्तु रूपाद्नां नामथेयेन संकीर्तनम् । गुरुत्वं लघुत्वं चेति संयोगविभागवत्परस्परप्रत्वनीकभावापनं गुणद्वयम्। न त्वेतयोरेकस्याभावादपरस्य सिद्धिः। एकं खल्वेकस्माद्वुरु भवद्रवल-न्यस्माइषु इति । किंचिद्धि गुरुत्वं कचिद्गुरुण्यपि न भवति । गुरुत्वसा-मान्यस्य त्वभावो न भवति गुरुणीति । विशेषहेत्वभावादुभयम् । नद्यस्ति विशेषहेतुर्गुरुत्वस्याभावो लघुत्वं न लघुत्वस्याभावो गुरुत्विभिति । विशेषहे-त्वभावाद्वरुत्वं छघुत्वं चेत्युभयं गुण इति । धर्माधर्मी तु संस्कारविशेपावेव सन्तौ लक्षणभेदात्पृथगुच्येते।पुण्येन कर्मणा संस्कृतः खल्वयं पुरुषो धार्मिको भण्यते । पापेन कर्मणा तत्प्रत्वनीकभावेन संस्कारेण संसृष्टोऽधार्मिक इति । समनायः खलु पृथक्त्वप्रतिद्वन्द्वी गुणविशेष उपश्लेषो वा । सो<u>ऽय</u>मगुत-सिद्धानामुपऋषः समवायो युतसिद्धानांतु संयोग इति प्रकारभेदाव्यपदेश-भेदः । शक्तिः खस्विप प्रतिभावमनुगता न शक्यते निह्नोतुम् । शक्तोति खल्वमिर्देग्धुं जलं चैतं शमयितुम् । माघकर्षणेनाधीयमानशक्तिः शस्यम-विक्रमुत्पाद्यति भूमिः । सेयं प्रलात्ममनुभवाक्ता शक्तिः । न चैतन्नि-ह्नवानः कचिद्भयनुज्ञां लब्धुमहैतीति। हेतुभावेऽपि वस्त्वप्रत्याख्याना-त्संज्ञाभेदमात्रम् । अथापि खल्वियं राक्तिने वस्त्वन्तरं किंतु कारणत्वमा-त्रमिति । एवमपि संज्ञाभेद्मात्रं स्यात् । येयं शक्तिसंज्ञा सा न मृष्यते कारणत्वसंज्ञा त्वभ्यनुज्ञायते । वस्तुतत्त्वं तु न प्रत्याख्यायते इति । यद्वै भवान्कारणत्विमिति मन्यते, न तस्यास्तिभावः शक्यः प्रत्याख्यातुमिति । अनतिरेकेऽपि तुल्यम् । अथापि खल्वयं हेतुभावो हेतोर्नातिरिच्यते, शक्ति-रिप तर्हि शक्तिमतो नातिरिच्यते इति समानमिति ॥ ६ ॥

## उत्सेपणमवसेपणमाकुञ्चनं त्रसारणं गमनमिति कर्माणि ॥ ७ ॥

( उप० ) कर्मणां द्रव्यजन्यतया गुणजन्यतया च रूपवद्द्व्यसमवायाच प्रत्यक्षेतेति द्रव्यगुणाभिधानानन्तरं कर्मोद्देशविभागावाह—उत्क्षेपणमिति । उत्क्षेपणम्, अवक्षेपणम्, आकुञ्चनं, प्रसारणं, गमनमिति कर्माणि। इतिरवधारणार्थः। भ्रमणादेरपि गमनान्तर्गतत्वात् । अत्र च उत्सेपणत्वाव-क्षेपणत्वाकुञ्चनत्वप्रसारणत्वगमनत्वानि कर्मत्वसाक्षाद्याप्याः पञ्च जातयः। नन्वेतदनुपपन्नं गमनस्य कर्मपर्यायत्वात्, सर्वेत्र गच्छतीति बुद्धेर्रष्टस्वात्, उत्क्षेपणत्वादीनां चत्तसृणां जातीनां परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणानां सामानाधिकरण्याननुभवात् १ चतस्त्र एव कर्मस्त्रव्याप्या जातय इति चेत् । सत्यम् । कर्मपर्याय एव गमनं पृथगभिधानं तु भ्रमणरेचनस्यन्दनोर्ध्वज्वलन-नमनोन्नमनादीनां भिन्नभिन्नबुद्धिन्यपदेशभाजामेकेन शब्देन संप्रहार्थम्। यद्वा गमनत्वमपि कर्मत्वव्याप्या पञ्चमी जातिरेव तेन भ्रमणरेचनादिष्वेव गमनप्रयोगो मुख्यः । उत्क्षेपणावक्षेपणादिषु यदि गमनप्रयोगस्तदा भाक्तः। स्वाश्रयसंयोगविभागासमवायिकारणत्वमेव गौणमुख्यसाधारणो धर्मः । गमनत्वजातेस्विनयतद्ग्देशसंयोगविभागासमवायिकारणत्वमेव व्यञ्जकम्। तच भ्रमणादिषु सर्वत्रेति गमनग्रहणेनैव तेषां ग्रहणमिति । निष्क्रमणत्व-प्रवेशनत्वादिका तु न जातिः। एकस्मिन्नेव कर्मणि गृहाद्वृहान्तरं गच्छति पुरुषे कस्यचिद्रष्टुः प्रविशतीति प्रत्ययः कस्यचित्तु निष्कामतीति, तत्र जातिसंकरः स्यात् । तथा भ्रमणादेरेकस्या जलप्रणाल्या निष्कम्यापरां प्रविशति निष्कामति प्रविशतीति प्रत्ययद्वयद्शेनादुपाधिसामान्यमेवैतद्-ध्यवसेयम् । उत्क्षेपणादौ तु मुपलमुद्धिपार्मातीच्छाजनितेन प्रयत्नेन प्रय-लवदात्मसंयोगादसमवायिकारणाद्धस्ते ताबदुत्क्षेपणं तत उत्क्षेपणविशिष्ट-हस्तनोदनादसमवायिकारणान्मुष्ळेऽप्युत्सेपणाख्यं कर्म युगपद्वातत अर्ध्व-मुस्क्षिप्तयोईस्तमुषळयोरवक्षेपणेच्छा जनितप्रयत्नवदात्मसंयोगाद्धस्तनोदनाच युगपदेव हस्ते मुसले चावक्षेपणमुल्खलपातानुकूलं संजायते । ततो दढ-तरद्रव्यसंयोगाद्यदकस्मान्युषळस्योध्वंगमनं भवति तत्र नेच्छा न वा प्रयत्नः कारणं, किंतु संस्कारमात्रादेव मुषलस्योत्पतनम् । तच गमनमात्रं नत्त्वे-पणं भाक्तस्तत्रोत्सेपणव्यवहारः । एवमनुलोमप्रतिलोमवायुद्धयसंघट्टवशा-द्वाय्वोस्तत्प्रेरिततृणतूळकादौ चोत्क्षेपणव्यवहारो भाक्तः । एवं स्रोतोद्वयसं-घट्टवशाज्जलोध्वेगमनेऽपि । एवमुत्सेणावसेपणव्यवहारः शरीरतद्वयवतत्सं- भा

557

वि

युक्तमुपळतोमरादिष्वेव मुख्यः । भवति हि हस्तमुळिस्पति मुपळमुळिसपति तोमरमुख्सिपतीति एवमविक्षपतीत्यपि । आकुञ्चनं तु सत्स्वेवावयवानामार-म्सकसंयोगेषु परस्परमवयनानामनारम्भकसंयोगोत्पादकं वस्त्राद्यवयविकौदि-ल्योत्पादकं कर्म। यतो भवति संकुचति पद्मं, संकुचति वस्रं, संकुचति चर्मेति-प्रत्ययः। एवमवयवानां पूर्वोत्पन्नानारन्भकसंयोगविनाशकं कर्म प्रसारणम्। यतो भवति प्रसरित वस्तं, प्रसरित चर्म, प्रविकसित पद्मित्यादिप्रत्ययः । एतचत्रष्टयभिन्नं यत्कर्मजातं तत्सर्वे गमनविशेषः । तत्र भ्रमणं प्रयत्न-बदात्मसंयोगाद्धस्ते, कर्मवता हस्तेन नोद्नाख्यसंयोगाद्वघट्टनाच चक्रादौ तिर्यक्संयोगानुकूलं कर्भ। एवं रेचनाद्यपि व्याख्येयं एफ्टीकरिष्यति चात्रे । तद्तेषां कर्मणां विहितयागस्नानदानादिषु धर्मानुकूळप्रयत्नवदात्मसं-योगजन्यत्वं निषिद्धदेशगमनहिंसाकल्जभक्षणादिषु चाधमीनुकूलप्रयत्न-वदात्मसंयोगजन्यत्वसध्यवसेयमिति ॥ ७॥

( विवृ ) कर्माणि विभजते-उत्सेपणामिति।इतिः पूर्ववद्धारणपरः।कर्मत्व-जातिः प्रत्यक्षसिद्धा।पवमुख्सेपणत्वादिकमपीति मुक्तावळीकारः । गमनत्वं च जातिविशेषो भ्रमणरेचनस्यन्द्नोर्ध्वज्वलननमनोन्नमनादिष्वपि नाधिवयम्, तद्यश्चकं च नियतिवृद्देशसंयोगविभागकारणत्वम् । उत्क्षेप-णादिषु गमनव्यवहारो भाक्तः। स्वाश्रयसंयोगविभागासमवायिकारणत्वभेव गौणमुख्यसाधारणो धर्मः । निष्क्रमणत्वप्रवेशनत्वादिका तु न जातिः एकस्मिन्नेव कर्माण एकस्माद्विरकाद्विरकान्तरं गच्छति पुरुषे प्रविशत्यय-मिति कस्यचिद्दृष्टुः प्रत्ययः कस्यचिच निष्कामतीत्यतो जातिसंकरप्रसङ्खात्। जगदीशतकां लंकारस्त अध्वसंयोगफलक क्रियावच्छित्रव्यापारत्वमेवोद्धेप-णत्वं तदेवोत्सिपतीत्यत्र धात्वर्थतावच्छेद्कं नत्त्स्रेपणत्वं जातिः प्रवेशनत्वा-दिना संकरात् । लोष्टमुल्झिपतीत्यादौ लोष्टादेः कर्मत्वानुपपत्तेश्चेति प्रका-शिकायां प्राह । गमनत्वं च न जातिः किंतु संयोगाविच्छन्निकयात्वमे-वेति तु नव्याः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्)क्रमप्राप्तानि-अतु उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमन-मिति कर्माणि । तत्रोत्क्षेपणं येनोर्ध्वमुद्धिप्यते । उत्क्षेपस्तु संयोगिव-शेषः । यतोऽवान्तीनं क्षिप्यते तद्वक्षेपणम् । सत्यारम्भके संयोगे येना-परोऽवयवानां संयोगस्तदाकुञ्चनम् । यतस्तु तत्प्रतिद्वन्द्वी विभागस्तत्प्रसा-रणम् । यचान्यत्किचित्कर्मे, तत्सर्वे गमनम् । गमनेऽन्तर्भृतानामेत्रोत्से-

पणादीनां पूर्ववत्प्रथगभिधानमिति ॥ ७ ॥

सदिनत्यं द्रव्यवत्कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्म-

( उप० ) द्रव्यादीनासुद्देशानन्तरं त्रयाणां साधम्बप्रकरणसारसते । तत्र द्रव्यादीनां त्रयाणां साधर्म्थस्य तत्त्वज्ञानानुकूळतया प्रथमं शिष्याकाङ्कि-तत्वात्सामान्यादिपदार्थन्यस्य उद्देशात्यागेव नयाणां साधर्म्यमाह—सदिति । विशेषे सत्यपि अयमविशेषशब्दः साथम्येपरः । सदिति । सदाकारप्रत्य-यव्यपदेशविषयत्वं त्रयाणामेव सत्तायोगित्वात् । अनित्यमिति । ध्वंसप्र-तियोगित्वं यद्यपि न परमाण्वादिसाधारणं तथापि ध्वंसप्रतियोगिवृत्तिपदा-र्थविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । द्रव्यवदिति । द्रव्यं समवायिकार-णतयाऽस्यास्तीति द्रव्यवत् एतद्पि परमाण्वादौ नास्तीति द्रव्यसमवा-यिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । कार्यमिति । प्रागसावप्रतियोगिवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । कारणमिति। ज्ञानितरकार्यनियतपूर्ववर्तिजातीयवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वम् । तेन स्वसाक्षात्कारे विषयतया कारणे गोत्वादौ नातिप्रसक्तिनेवा पारिमाण्डल्या-दावजनकेऽज्याप्तिः । सामान्यविशेषवदिति । सामान्यं सद्विशेषोऽन्योन्य-व्यावर्तकत्या द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादि तद्वत्त्वमित्यर्थः । ननु 'गां द्यात्' - गौ: पदा न स्प्रष्टच्या ? इति श्रुतेर्धर्माधर्भजनकत्वं जातेरपीति कारणत्व-मतिञ्यापीति चेन्न । अवच्छेद्कतामात्रेण जातेविनियोगान् । उपलक्षणं चैतत् । स्वसमवाचार्थशब्दाभिधेयत्वमपि त्रयाणां साधर्म्य द्रष्टव्यम्, यदि तु कार्यत्वानित्यत्वे कारणवतामेव 'कारणत्वं चान्यत्र पारिमाण्ड-ल्यादिभ्यः ' इति प्रशस्तदेवाचार्यव्यवस्थितं साधर्म्यमुच्यते तदा पदार्थ-विभाजकोपाधिमत्तया न विशेष्यं सूत्रोक्तरीत्या त्रयाणां गुणजनकत्वं गुण-जन्यत्वं चान्यत्र नित्यद्रव्येभ्य इति ॥ ८ ॥

(विदृ०) इदानीं द्रव्यगुणकर्मणां साध्यमाह—सदिति । इतित्यनन्तर्गं प्रत्यय इत्यध्याहार्यम्,सामान्यं सिंद्वरोषो द्रव्यत्वादि तद्वत्। सिंदित्यादिप्रत्ययो यथा द्रव्ये तथा गुणकर्मणोरिष तत्र न कश्चिद्विरोषः । तथाच सत्तावत्त्वं ध्वंसप्रतियोगित्वं द्रव्यसमवायिकारणकर्त्वं प्रागमावप्रतियोगित्वं कारणत्वं सत्ताव्याप्यजातिमत्त्वं च द्रव्यगुणकर्मणां साध्ययिमिति भावः । यद्यप्यनित्यत्वादित्रिकं नित्ये द्रव्ये गुणे चाव्यातं कारणत्वं च पारिमाण्डल्यादौ तथापि ध्वंसप्रतियोगिभावद्वत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वमनित्यत्वं,

भा

वि

द्रव्यसमवायिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं द्रव्यवत्त्वं, प्रागभा-वप्रतियोगिसाववृत्तिपदार्थविसाजकोपाथिमत्त्वं कार्यत्वं, समवाय्यसमवा-य्यन्यतरकारणवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं कारणत्वं, द्रव्यादीनां साध-र्म्यमित्यन तात्पर्यम् । प्रथमं चरमं च यथाश्रुतमेवेति हृदयम् । इद्मुप-लक्षणं समवायानुयोगित्वमर्थशन्दाभिषेयत्वं च तेषां साधर्म्यं बोध्यम् ॥८॥

(भा०) प्रविभक्तानि द्रव्यगुणकर्माणि।सामान्यविशेषाविदानीं वक्तव्यौ। तत्र,-असद्नित्यं द्रव्यवत्कार्यं कारणं सामान्यविशेषवद्ति द्रव्यगुणकर्मणा-मविशेषः ॥ न विशिष्यते इत्यविशेषः सामान्यम् । सदिति सत्तावत्। सत्ता च सतां भावः । सामान्याद्यः खल्वन्तर्भवन्ति द्रव्यादिष्विति द्रव्यगुणक-र्भणामेवैतत्सामान्यम् । किंचित्रित्यं पारमार्थिकं किंचिच व्यावहारिकम्। तत्र, यत्काळत्रयेऽपि न स्वरूपात्प्रच्यवते, तत्कूटस्थं जगज्जन्मास्थितिभ-द्वलक्षणमतक्यीमप्रमेर्यं वाङ्मनसयोरगोचरः स्वे महिरन्यवस्थितं वस्तु-भृतं पारमार्थिकं नित्यं विस्तरतस्तन्त्रान्तरेषुपदिष्टम् । ततोऽन्यत्सर्वम-नित्यं परमार्थतः । तत्रापि किंचिद्चिरावस्थानेन व्यवहारभूमावप्यनित्यं भवति । किंचिच प्रागुत्पन्नमवान्तरसर्गप्रलयेष्ववस्थानादनित्यमपि परमा-र्थतो व्यवहारभूमौ नित्यमित्यभिलप्यते। व्यवहारभूमौ खल्वेतत्सचाकार-णवच । अवान्तरसर्गेष्वकारणवन्तो हि वाच्वादयोऽर्था इति । यत्पुनः सत्परमार्थतोऽज्यकारणवत् , तत्पारमार्थिकं नित्यं वस्तुभूतम् । तचात्र नोपदिष्टं प्रयोजनाभावात् । तत्त्वज्ञानार्थे हि शास्त्रारम्भः । तत्त्वज्ञानस्य च प्रयोजनं मिथ्याज्ञानापायादपर्कानिष्पत्तिः । न खलु ब्रह्मात्मनोरित-रेतरबुद्धचा बध्यते पुरुषः । मुच्यते ह्यनयेत्यागमवादः । तदेवं द्रव्यगुण-कर्मणां केषांचिद्यवहारभूमौ नित्यानामपि न पारमार्थिकी नित्यतेत्यनि-त्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः । आत्मानः खलु वै अनुपजनापायधर्मक-स्य परस्यात्मनोंऽशा अम्नेरिन निस्फुलिङ्का अर्णनस्येन जलबुद्धुदास्तस्मात्प्रा-दुर्भवन्तो जायस्व श्रियस्व इत्येतत्तृतीयं स्थानं प्राप्ताः संसरन्तो यावद्पवर्ग पृथगवभासन्ते । अपवर्गनिष्पत्तौ पुनस्तत्रैव विशन्तो मधुनीव पुष्परसाः समुद्र इवापगाः परमे ज्योग्नि अवान्तराकाशवद्विलीनाः तेनैकीभवन्ति न तदानीं पृथगवभासन्ते स्वेनैव रूपेणावतिष्ठन्ते, तत्परमं निर्वाणम्। ते खल्बमी नित्या भवन्तोऽप्येवमनित्या भण्यन्ते । एवं खलु द्वैताद्वैतागमप्र-वृत्तिः। गुणाः कर्माणि च द्रव्यैर्युज्यन्ते, द्रव्याणि द्रव्यैः पृथिव्यद्भिराप-

स्तेजसा पृथिवी पृथिव्यन्तरेण आपोऽवन्तरेण परमाणुः परमाण्वन्तरेण । एवं शेषेषु । तदेवं सर्वाणि द्रव्यवन्ति । अतो द्रव्यवदिति द्रव्यगुणकर्मणाम-विशेष: । किंचित्कस्यचित्कार्यं किंचिच कस्यचिदिति कार्यमिति द्रव्यगुण-कर्मणामविशेषः । एतेन कारणं व्याख्यातम् । सन्ति द्रव्याणि, सन्तो गुणाः, सन्ति कर्माणि, अनित्यानि द्रव्याणि अनित्या गुणा अनित्यानि कर्माणी-त्येवं समानानि द्रव्याणि समाना गुणाः समानानि कर्माणि द्रव्यगुणकर्माणि च । समानानां भावः सामान्यम् । अतः सामान्यवदिति द्रव्यगुणकर्मणाम-विशेषः । द्रव्यं स्वेन रूपेण विशिष्यते गुणकर्मभ्यां, कर्मापि स्वेनैव रूपेण द्रव्यगुणाभ्याम्, तथा द्रव्यं द्रव्यान्तरात्, गुणो गुणान्तरात्, कर्म कर्मा-न्तरात्, पृथिवी पृथिव्यन्तरादापोऽबन्तरात्, तेजस्तेजोऽन्तरादित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । एकं खल्वेकेन रूपेण समानमध्यन्येन स्वेन रूपा-न्तरेण तस्माद्विशिष्यते । अतः विशेषवदित्ययमपि द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः । अथापि परिभाषामात्रमेतौ, सामान्यविशेषवदित्यविशेष एव द्रव्यगुणकर्भणां द्रव्यगुणकर्मसु हासौ भवतीति।सामान्यविशेषवचनेचेत्थमाचार्यप्रवृत्तिज्ञीप-यति; इत्थं सामान्यमित्थं च विशेषः । प्रेक्षावतः खल्वाचार्यस्योपेक्ष्य वक्त-व्यमन्यत्र प्रवृत्तिनीपपद्यते इति । तदेवं द्रव्यगुणकर्मणामविशेष उक्तः॥८॥

## द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधम्यम् ॥ ९ ॥

( उप० ) इदानीं द्रव्यगुणयोरेव साधर्म्यमाह—द्रव्यगुणयोरिति । एतदेव सृत्रान्तरेण स्पष्टयति ॥ ९ ॥

(विवृ०)द्रव्यगुणयोः साधर्म्यमाह्-द्रव्यगुणयोरिति।पार्थिवाः परमाणवः पार्थिवंद्वयणुकमारभन्ते परमाणुनीलक्षपादिकं च द्वयणुकादिगतं नीलक्षपादिकमारभते इति द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं यद्यपि गगनादावन्त्यावय-विनि तद्वणे चाव्याप्तिस्तथापि सजातीयारम्भकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधि-मन्त्रस्य साधर्म्यत्वे तात्पर्यम् ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) अथेदानीं द्रव्यगुणयोर्गुणकर्मणोर्द्रव्यकर्मणोर्द्रव्यस्य गुणस्य कर्मणञ्चाविदेश्योऽभिधीयते,—द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधम्यम् । जातिनीम सामान्यं बुद्धचपेक्षम् । इदं द्रव्यमयं गुण इत्युपठक्येरनयोः प्रतिस्वं सामान्यमनपह्नवं भवति । साधम्ये सामान्यम् । तदिदं द्रव्यगुण-कर्मणां महतः सामान्याद्द्रव्यगुणयोरवान्तरं वेदितव्यम् ॥ ९ ॥

#### द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्र गुणान्तरम् ॥ १० ॥

(उप०) अन्त्यावयिविभुद्रव्याणि तथान्त्यावयित्गुणान् द्वित्विद्विपृथ-क्त्वपरत्वापरत्वादीन् गुणांश्च विहाय सजातीयारम्भकत्वं साधर्म्यं द्रष्टव्यं सजातीयारम्भकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं वा विवक्षितं तेनाजनकद्र-व्यव्यक्तीनामप्युपप्रहः ॥ १०॥

( विदृ० ) पूर्वोक्तमेव स्पष्टयति—द्रव्याणीति । सुगमम् ॥ १० ॥

(भाष्यम्) न वै खलु पृथिव्यप आरमते आपः पृथिवीं रूपं रसं रसो रूपांमिति कुत एतदित्यत आह—ऋद्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् । अन्यहूर्व्यं द्रव्यान्तरम् । येनारभ्यते यचारभ्यते तदुभयमपि द्रव्यमिति सजातीयमारभन्ते द्रव्याणि । पृथिवी पृथिवीजातीयमापोऽव्जा-तीयमिति । एतेन गुणा व्याख्याताः । गुणारम्भादनियमः । पृथिव्या-दि द्रव्यं रूपादिशुणमारभते । तस्मान्नायं नियमः द्रव्याणि द्रव्यान्तरमार-भन्ते इति । द्रव्ये नियमोपपत्तेरप्रतिषेधः । नायं नियमप्रतिषेधः । कस्मात द्रव्ये नियमोपपत्तेः । न ब्रूमो द्रव्याणि गुणं नारभन्ते इति । किंतु द्रव्यमन्यद्वव्यमारभमाणं सजातीयमारभते इति द्रव्ये नियम उपपद्यते । येयं पृथिवी सा खळु पृथिव्यन्तरमारभते, एवं आपोऽवन्तरं तेजस्तेजो-Sन्तरमिति । न खल्वपि पृथिन्यप आरमते आपस्तेजः तेजः पृथिवीमिति वाय्वाकाशौ खल्वपि सूक्ष्मौ द्रव्यमारभमाणौ स्थूलौ वाय्वाकाशावा-रभेते, नापरं द्रव्यम् । एतेन कालदिशोर्द्रव्यारम्भकत्वं व्याख्यातम्। आत्मा च क्षेत्रज्ञ: क्षेत्रज्ञान्तरमारभते पितापुत्रव्यपरेशात् ' आत्मा वै जायते पुत्रः इत्यागमवादाचारमभकत्वं गौणं मन्तव्यम् । एतेन मनो व्याख्यातम् । अथापि खलु नायं नियमो द्रव्येण सताऽवश्यं सजातीयं द्रव्यमारच्यव्यमिति । किंतु द्रव्यं द्रव्यमारभमाणं सजातीयमारभते न विजातीयमिति । एतेन गुणस्य गुणारम्भकत्वं व्याख्यातम् । परमात्मनः सर्वोत्पत्तेरनियमः । परस्मात्वल्वात्मनः सर्वमुत्पद्यते, ततो नायं नियमो भवति द्रव्यं द्रव्यान्तरमारभमाणं सजातीयमारभते इति। उपादाननियमो-पपत्तेरप्रतिषेधः । द्रव्यं द्रव्यस्योपादानं भवत्सजातीयस्य भवतीत्युपादान्नि-यम उपपद्यते । तस्मादप्रतिषेवः । प्रकृतिर्नाम त्रिराणात्मकः परस्यात्मनः राक्तिभेद्श्विगुणात्मकस्य पृथिव्यादेरपादानं न साक्षात्परमात्मा । कर्थ ज्ञायते ? जडंनैतन्ययोहपादानोपादेयभावानुपपत्तेः । यदि वै उप-पद्येत, तयोरैकजात्यानियमेन कार्येऽपि चैतन्यं प्रसज्येत । हाक्तिभेदश्चाय-

斩干

वि

मात्मनो नातिरिच्यते । छोके तथोपछच्छेः अवस्तुत्वाच । शक्तिभेदः खत्वसौ वस्तुभूतो न भवति । वस्तुभूत्य्वात्मा । जगद्प्यवस्तुभूतमेव सम्यवहारभूमौ वस्तुवद्वभासते । तत्त्वज्ञानार्थत्वाच्छास्त्रस्य मिथ्याज्ञानविषयाणामभीषां वचनम् । तेषां च वस्तुत्वावस्तुत्वच्यवस्थापनस्य प्रयोजन्नाभावाद्यावहारिकमेव वस्तुत्वमवछम्च्य तत्त्वज्ञानमुपिद्श्यते । सोऽयं शक्तिभेदो जगच न वस्त्वित्येकेषां दर्शनम् । विपरीतमन्येषाम् । प्रयोजनभावातु न तत्त्वनिर्णयार्थं प्रवृतिराचार्थस्य । चिन्मात्रश्च परमात्मा न परमार्थतो गुणादिमानिखद्रव्यं भवति । यस्त्वपरः क्षेत्रज्ञो नामात्मा सोऽप्यित्रस्त्रित्वचिन्मात्र एव सन्व्यवहारभूमौ गुणादिमानिव भवतिति द्रव्य-मुच्यते तस्य च तत्त्वज्ञानानिथ्याज्ञानोपमर्देनापवर्गनिष्पत्तिभवतीति १०॥

कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते ॥ ११ ॥

( उप० ) ननु कर्माणि कृतो न कर्मान्तरमारभन्त इत्यत आह— कर्मेति । विदिर्यं ज्ञानार्थो ननु सत्ताभिधायी । सजातीयारव्यद्रव्य-गुणयोरिव कर्मसाध्ये कर्मणि प्रमाणं नास्तीत्यर्थः । इदमत्राकृतम् । कर्म यदि कर्म जनयेत् स्वोत्पत्त्यनन्तरमेव जनयेत् शब्दवत् । तथाच पृर्वकर्मणैव यावत्संयोगिद्रव्येभ्यो विभागे जनिते द्वितीयं कर्म केन सह विभागं जनयेत् विभागस्य संयोगपूर्वकत्वात् संयोगान्तरस्य च तत्राधिकरणेऽनुत्पन्नत्वात् विभागाजनने तु कर्मलक्ष्मणक्षतेः । नच क्षणान्तरे कर्मान्तरं जनयिष्यतीति वाच्यं समर्थस्य क्षेपायोगात् । अपेक्षणीयान्तराभावात्। पूर्वसंयोगनाशक्षणे-ऽपि जनने विभागजनकत्वानुपपत्तिरेव । उत्तरसंयोगोत्पत्तिकालेऽपि जनने तथैव । उत्तरसंयोगोत्पत्त्यनन्तरकालं तु कर्मनाश एव। तथाच सुष्ट्रक्तं कर्म कर्मसाध्यं न विद्यत् इति ॥ ११ ॥

(विद्यु०) नैतादृशं कर्मेत्याह्—कर्मीते। कर्मसाध्यं कर्म न विद्यते। तथाच प्रमाणाभावात्र कर्मणः कर्मारम्भकत्वमिति भावः। अयमभिसं-िषः। क्रिया चेत्कियान्तरं जनयेत्तदा स्वोत्पत्तिद्वितीयक्षण एव जनयेत, शब्द्वत्। सत्यां हि सामध्यां फळविळम्बस्यादृष्टचरत्वात्। तथाच प्रथमकर्मणैव विभागे जनिते द्वितीयं कर्म कत्तमं विभागं जनयिष्यति विभागाजनने च तस्य कर्मत्वानुपपत्तिः संयोगविभागयोरनपेक्षकारणं कर्मेति तङ्क्षणादिति।। ११।।

( भाष्यम् ) अथापि खल्वेकमुद्धेपणमपरमुद्धेपणमारभते । छोष्टादेः सुदूरमूर्थ्वमुत्सपणं खल्वन्यथा नोपपद्यते । क्षणचतुष्टयावस्थायिनी हि ਕਿ

TIF

ताव त्कालमवतिष्ठते । एवं सति द्रव्यगुणवत्कर्भणो-Sपि सजाती यारम्भकत्वं साधर्म्ये प्रसञ्यते इति । यदि वे कर्म-साध्यं कर्म विद्येत, भवेदेतदेवम् । न त्वेतदस्तीत्याह- \* कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । न वै खलु किंचित्कर्म कर्मणा साध्यते । कर्म यस्य साध्यं तत् कर्मसाध्यम् । न त्वेवंविधं कर्म । कर्म न कर्मणः कारणमित्यर्थः कस्मात् ? उभयथाऽप्यनुपपत्तेः न वै सजातीयं कर्म कर्मणा साध्यते, न विजातीयम् । कर्म खल्वन्यत् कर्म समानमसमानं वा साययदुत्पन्न-मेव साधयेत् । विलम्बकारणानुपपत्तेः । तत्र पूर्वेण कर्मणा विभागे निष्पा-दिते द्वितीयात्कर्मणो नेदानीं विभागान्तरनिष्पत्तिः संभवति । स्वप्रतिद्व-न्द्रिनः संयोगान्तरस्याभावात् । एतेन पूर्वसंयोगनाशो व्याख्यातः। उत्तरस्य पूर्वभावादिति चेन्न विनाशानुपपत्तेः। अथ मन्येत, योऽयमुत्तरः संयोगः पूर्व-स्मात्कर्मण उत्पद्यते, सोऽयमपरस्य कर्मणः पूर्वो भवति, तमेवैतन्नाशयदन्यं संयोगमुत्पाद्यिष्यतीति।तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मान् ? विनाशानुपपत्तेः । योऽयं पूर्वस्य कर्मण उत्तरः संयोगः स खल्वपरस्य कर्मणः पूर्वी भवन्न-परस्मात् कर्मणो नङ्क्षयतीति मन्यते । तच नीपपद्यते । यदा खत्वयमुत्तरः संयोगः पूर्वस्मात्कर्मण उत्पद्यते, तदा परस्मात्कर्मणो विनाशेनास्य भवित-च्यम् । न त्वेवं भवितुमहिति । न ह्यत्पद्यते च विनश्यति चेत्येकस्यैकदा द्वयमुपपद्यते । विभागस्य चानुत्पत्तेः यत्कालं वै पूर्वस्मात्कर्मणः पूर्वः संयोगो नश्यति, तत्कालमुत्तरस्मात्कर्मणो विभागेन भवितन्यम्। न त्विदानीं विभाग उत्पत्तुमहिति तत्प्रत्यनीकस्य संयोगस्याभावात् । प्रमाणगम्यश्च हेतुफलभा-वो न कर्मणोरस्ति । इतरथा कर्मवतो द्रव्यस्य यावन्न द्रव्यान्तरेणावरोधस्ता-वदनुपरमः कर्मणः प्राप्नोति ।

अवयवकर्मणाऽवयविकर्मोत्पत्तेरप्रतिषेधः । अथापि खल्ववयवस्यैकदेशस्य कर्मणां तद्वयविन एकदेशिनोऽप्युपलभ्यते कर्म चलनाख्यम् । न ह्येतद्नि-मित्तं भवितुमह्दि । उपजनधर्मकाणां हेतुनियमात् । नचान्यद्स्ति निमित्त-मित्यवयवकर्मैव तत्र निमित्तमिति भवति प्रतिपत्तिः । तस्मात्कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते इत्येवं प्रतिषेधो नोपपद्यते इति ।

अस्य प्रतिषेधः । वेगात्तवुत्पत्तिः । वेगात्खल्ववयविनि कर्मोत्पदाते नावयवकर्मणः । कथं ज्ञायते ? तस्मिन्सत्युपळच्चेरसति चानुपळच्चेः । बळवता वेगेन प्रेर्यमाणस्यैकदेशस्य कर्मोत्पत्तौ तेनैवानुरूपस्य बळव- तो वेगान्तरस्थैकदेशिन्युत्पत्तेस्तत्रोपछभ्यते कर्म । यदा त्वेकदेशिस्पन्दन-समर्थो वेगो नैव तस्मिन्नार्थायते, तदैकदेशिन नैवोत्पद्यते कर्मेति । अथापि खल्वेकदेशकर्मीत्पत्तिहेतुरेकदेशिनः कर्मोत्पाद्यति, न त्वेकदेशकर्मेविति । समानो हि स हेतुरेकदेशस्थैकदेशिनश्च भवति । यं वै भवानेकदेशकर्मोत्पत्तौ हेतुं मन्यते, सोऽयमविशेषादेकदेशिकमोत्पत्ताविप हेतुरिति । तस्माद्वयवक-मणाऽवयिकमोत्पत्तिरित्यहेतुः । यच्चोत्क्षिप्तस्य छोष्टादेः सुदूरमूर्ध्वसुत्सपणम् तत्रापि प्रथमकर्मप्रभवाद्वेगात्कर्मसंतानस्योत्पत्तिः, न त्वेकस्मात्कर्मणः कर्मान्त्तरस्य । यावच न वेगस्योपरमस्तावत्कर्मसंतानः प्रवर्तते । तदुपरमे चोपरम्यते । अथाधः पतिति । कर्मणः कर्महेतुत्वे न त्वेतदेवं भवतीति । एतेन कर्मणः क्षणद्वयावस्थिताविप ततः कर्मानुत्पत्तिर्व्याख्याता ।। ११ ॥

### न द्रव्यं कार्यं कारणं च वधित ॥ १२ ॥

( उप० ) गुणकर्मभ्यां द्रव्यस्य वैधर्म्यमाह—नेति । द्रव्यं न स्वकार्यं हिन्त न वा स्वकारणं हिन्त कार्यकारणभावापन्नयोद्रिव्ययोद्रिय्यचातकभावो नास्तीत्यर्थः । आश्रयनाञ्चारम्भकसंयोगनाञ्चाभ्यमिवद्रव्यनाञ्चादिति भावः। वधतीति सौत्रो निर्देशः ।। १२ ॥

( विदृ० ) इदानीं गुणकर्मभ्यां द्रव्यस्य वैधर्म्यमाह—नेति । द्रव्यं स्वस्य कार्यं कारणं वा न हर्न्तात्यर्थः । वधतीति सौद्रः प्रयोगः । अयं भावः जन्य-द्रव्यं हि आश्रयनाशादारम्भकसंयोगनाशाद्वा नश्यति नतु द्रव्यस्य कारणं कार्यं वा तन्नाशयतीति ।। १२ ।।

(भाष्यम्) न वै द्रव्यं कार्यं द्रव्यान्तरं गुणादिकं च वधति, न खल्विप कारणम् । द्रव्यं खल्वेकमपरं द्रव्यमारममाणमानुगुण्येनैवारमते, न कार्यं कारणं च वधतीति ॥ १२ ॥

#### उभयथा गुणाः ॥ १३॥

( उप० ) गुणस्य कार्यकारणवध्यत्वमाह—उभयथेति । कार्यवध्याः कारणवध्याश्चेत्यर्थः । आद्यशब्दादीनां कार्यव ध्यत्वं चरमस्य तु कारण-वध्यत्वम् उपान्त्येन शब्देन अन्त्यस्य नाशात् ॥ १३ ॥

( विष्टु० ) नैतादृशा गुणा इत्याह—उभयथेति । कश्चिद्धणः स्वकार्यण नाश्यते यथादिमः शब्दो द्वितीयेन शब्देन । कश्चिच स्वकारणेन नाश्यते यथोपान्त्यशब्देनान्त्यशब्दः ॥ १३ ॥

( भाष्यम् ) अन्तर्यथा गुणाः। इत्थंभावे तृतीया । गुणास्तूभयथा । गुणः कचित्कारणं वधति कचित्रवधति । सोऽयं प्रत्यासत्त्यतिरेकात्कारणवधेना- TH

वि

स्याभिसंबन्धः । हरिद्राचूर्णसंयोगाज्ञायमाने द्रव्ये हरिद्रास्थं पति चूर्णस्थं शुक्रं च पति शुक्रं च स्त्पमारभते । तत्र हरिद्राचूर्णगताभ्यां तैद्वण्याभ्या-मारभ्यमानेन कार्यद्रव्यगतेन तैद्वण्यविशेषण कारणद्रव्यगते तैद्वण्यं वय्यते । ततः शुक्रपीतयोरवजयाङ्गीहित्यस्याभिव्यक्तिः । कृष्णंत्वत्पत्वाज्ञाभिव्यक्तिः । कृष्णंत्वत्पत्वाज्ञाभिव्यक्तते । प्रथमावे चैतयोर्यथास्वं पूर्वस्त्पोपलव्यिति । एतेन हरिद्राकित-नीसंयोगे लोहित्यानभिव्यक्तिव्याता । तन्त्नां शुक्रं पटस्य शुक्रेन न व्ययते । एवमनियमेन कार्यवय्यतं गुणानां सामान्यम् ॥ १३ ॥

## कार्यविरोधि कर्म॥ १४॥

( उप० ) गुणानां कार्यकारणोभयविरोधित्वमुक्त्वा कर्मणः कार्य-विरोधित्वमाह—कार्येति । कार्य विरोधि यस्येति बहुव्रीहिः । स्वजन्योत्तरसं-योगनाइयत्वात्कर्मणः द्रव्याणां कार्यकारणाविरोधित्वं नियतमेव गुणकर्म-णोस्त्वानियमः, आश्रयनाशासमवायिकारणनाशनिमित्तनाशविरोधिगुणानां नाशकत्वस्य वक्ष्यमाणत्वात् ॥ १४ ॥

(विवृ०) स्वकार्यमेव कर्मणो नाशकिमत्याह—कार्यविरोधीति। कार्य-णोत्तरसंयोगरूपेण कृतो यो विरोधो नाशस्तद्वत् कर्मेत्यर्थः । अथवा कार्य विरोधि नाशकं यस्येति बहुव्रीहिः ।। १४ ।।

(भाष्यम्) नियमतः पुनः-क्षकार्यविरोधि कर्म। कार्यस्य विशोधि, कार्यं वा विरोधि यस्य, तथाभूतं कर्म। एकस्य कर्मणः कार्यभूतः संयोगः अपरेण कर्मणा वष्यते। कार्येण चोत्तरसंयोगेन वधः कर्मणामित्येतदमीषां सामान्यम्।। १४।।

#### क्रियागुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यलक्षणम् ॥ १५ ॥ \*

( ३प० ) शिष्याकाङ्कानुरोधेन त्रयाणां साधर्म्यमिभधायेदानीं त्रयाणां लक्षणमारभमाण आह—कियेत्यादि । कियाश्च गुणाश्च विद्यन्तेऽस्मिनिति कियागुणवत् । अत्र लक्षणशब्दश्चिह्नवचनः समानासमानजाती यव्यवच्छेदकव्यतिरेकिलिङ्गाविशेषवचनश्च लक्ष्यतेऽनेनेतिव्युत्पत्तिबलात् । तत्र कियया कर्मणा द्रव्यमिदमिति लक्ष्यते गुणवत्त्वेन च समानास-मानजातीयेभ्यो व्यावृत्तं द्रव्यं लक्ष्यते तत्र समानजातीया भावत्वेन गुणाद्यः पञ्च । असमानजातीयस्त्वभावः । तेन द्रव्यं गुणादिभ्यो मिन्नं गुणाद्यः, यञ्च गुणादिभ्यो भिन्नं गुणावत्त्वात्, यञ्च गुणादिभ्यो भिन्नते तत्र गुण वत् यथा

गुणादीति । गुणवन्तं यद्यायाद्यक्षणेऽवयविनि नास्ति तथापि गुणा-त्यन्ताभावविरोधिमन्तं विविक्षतं गुणप्रागभावप्रध्वंसयोरपि गुणात्य-न्ताभावविरोधित्वात् । एवं समवायिकारणत्वभपि पट्पदार्थभेदकमेव द्रव्य-पदार्थस्य छक्षणम् । नच साध्याप्रसिद्धिर्गुणादिभेदस्य घटादावेव प्रत्यक्ष-सिद्धत्वात् । नचात्र सिद्धसाधनं घटत्वावच्छेदेनेतरभेदस्य सिद्धत्वेऽपि द्रव्यत्वावच्छेदेन साध्यत्वात्पक्षतावच्छेदकभेदे न सिद्धसाधनं, यथा नित्ये वाड्मनसे इत्यत्रेति केचित्तन्न । पक्षतावच्छेदकावच्छिन्ने कचिदपि साध्य-सिद्धौ पक्षताक्षतेस्तथाप्यावश्यकत्वात् । इतिशब्दश्च इत्यादिपरस्तेन सङ्ख्या-वत्त्वपरिमाणवत्त्वपृथकत्ववत्त्वसंयोगवत्त्वविभागवत्त्वान्यपि द्रव्यछक्षणत्वेन संगृह्यन्ते ॥ १५ ॥

(विद्यु०) द्रव्यस्य लक्षणमाह-क्रियागुणविद्गति । क्रियाश्च गुणाश्च सन्त्यस्मिन्निति क्रियागुणवत् । अत्र क्रियावत्त्वं कर्मवद्वृत्तिपदार्थिविभाज-कोपाधिमत्त्वं, नातो गगनादावव्याप्तिः । यद्वात्र क्रियावत्त्वं स्वजन्यसं-योगवत्त्वसंवन्येन स्वजन्यविभागवत्त्वसंवन्येन वा योज्यम् । उपस्कारका-रास्तु चिह्नत्वक्षपलक्षणत्वं क्रियायाः गुणवत्त्वसभवायिकारणत्वयोश्च समाना-समानजातीयव्यवच्छेद्कत्वरूपलक्षणत्वं लक्ष्यतेऽनेनिति व्युपत्तेद्विविधलक्ष-णवोधादित्याहुस्तचिन्त्यम्, इतरभेदानुमापकत्वातिरिक्तस्य चिह्नत्वस्य दुर्व-वत्वात् । नच द्रव्यत्वसामानाधिकरण्येनेतरभेदानुमापकत्वं द्रव्यचिह्नत्वं तद्वच्छेदेनेतरभेदानुमापकत्वं च व्यवच्छेद्कत्वं, नातो भागासिद्विरिति वाच्यं, गन्धवत्त्वादेरपि द्रव्यचिह्नत्वापत्तेः। न चेष्टापत्तिरुदेशलक्षणपरिक्षा-प्रकाशकशास्त्रेषु केनापि मुनिना निवन्थकारेण वा चिह्नरूपलक्षणस्थान-भिधानादित्यलमनल्पजल्पनेन । अत्रेतिशक्दो गणसूचकः । तेन संख्या-दीनां पश्चानां प्रत्येकस्यापि लक्षणत्वं सूचितमिति दिक् ॥ १५॥

(भाष्यम्) क्रिया परिस्पन्दो गुणश्च रूपादिर्यत्रास्ति तत्क्रियागुण-वत्। यच समवायिकारणं तत् द्रव्यमिति द्रव्यलक्षणं द्रव्याणां सामान्यम्। परिस्पन्दो नाम स्वभावो द्रव्याणाम्। सेयं पृथिव्यामप्सु तेजसि वायौ च स्थवीयसी सर्वोपलब्धियोग्या। आकाशमपि द्रव्यं द्रव्यान्तरैः पृथिव्या-दिभिः संहन्यमानं क्रियावदेव भवत्यादिसगें। परतस्त्वनभिव्यक्तियं व्यवहारभूमौ महचोपलभ्यमानमिक्रयमुच्यते। एतेन दिकालौ व्याख्या-तौ। आत्मा सत्विक्रयोऽपि मनसः क्रियया क्रियावानिव भवति व्यवहार- ST

भा

वि

व्शायामिति व्रव्यमुच्यते । यदा चोत्पद्यते व्रव्यं तदानीमिप नागुणं भवित । कस्मात् ? स्वाभाविकगुणानुवृत्तेः । स्वाभाविकः खर्वि गुणो भवत्युत्पाद्यश्च । पृथिव्या गन्धोऽपां रसस्तेजसो रूपिमस्वेवमादिकः स्वाभाविको गुणोऽनिभव्यक्तोऽपि न शक्यते प्रतिषेद्धम् । तथैकत्वादयः । यन्श्रोत्पाद्यो गुणः शुक्रस्य पटस्य लौहित्यं, सोऽयमुपरश्जनेन पुरुषेणोत्पाच्यते । तत्र योऽसौ स्वाभाविको गुणः, सोऽयमुपरिकालमिप द्रव्यस्यानुवर्तते । न श्चर्यत्तिकालेऽपि द्रावेको भवतः एकं नैकं पृथिव्यादीनि वा अपृथिगिति । स्वाभाविकेष्विप गुणेषु द्रव्याणां कारणभावोऽनुमीयते । अपृथिगिति । स्वाभाविकेष्विप गुणेषु द्रव्याणां कारणभावोऽनुमीयते । अपृथिगिति । तदुक्तम् कारणमिति । द्रव्ये कार्यसमवायादिति । अथाप्युत्पत्तेकत्तरकालं द्रव्येषु गुणोत्पत्तिरिच्यते, हेतुफलयोः पूर्वापरभावनियमात् ; ततः उत्पत्तेकत्तरकालमेव द्रव्यव्यपदेशस्तदानीमेव च लक्ष्मणप्रवृतिः । न श्चर्यक्तिकाले द्रव्यमद्रव्यं वा शक्यं व्यपदेष्टुम् । तत्रापि तस्य हेतुभावात् । द्रव्यमुत्यसे इति तु भाविन्यासंज्ञ्या संव्यवहार इति ।।१५॥ द्रव्याश्रयगुणवान् संयोगिवभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम्॥

( ७५० ) द्रव्यानन्तरं गुणानामुद्देशात् तद्वक्षणमाह-द्रव्याश्रयीति । द्रव्यान्तरं गुणानामुद्देशात् तद्वक्षणमाह-द्रव्याश्रयीति । द्रव्याश्रयीते । एतच्च द्रव्येऽपि गतमत् आह्—अगुणवानिति। तथापिकर्मण्यतिव्याप्तिरित्यतआह्—संयोगविभागेष्वकारणम्। तथापि संयोगविभागधर्मधर्मश्ररङ्गानादीनामसंग्रहः स्यादत उक्तमनपेक्षः इति । अत्रानपेक्षः इत्यनन्तरं गुण इति पूरणीयम् । संयोगविभागोष्वनपेक्षः सन् कारणं यो न भवति स गुण इत्यर्थः । संयोगविभागादीनां संयोगविभागौ प्रति सापेक्षत्वात् । नित्यवृत्तिनित्यवृत्तिसत्ताव्याप्यजातिमत्त्वं गुणत्वम्। संयोगविभागौ मिलितौ प्रति समवायिकारणत्वासमवायिकारणत्वरहिते सामान्यवति यत्कारणत्वं तद्वुणत्वाभिव्यञ्जकम् । संयोगविभागयोः—प्रत्येकमेव संयोगविभागकारणत्वं न मिलितयोः, धर्माधर्मेश्वरङ्गानादीनां द्वयोनिमित्त-कारणत्वमात्रं न समवायिकारणत्वं नाप्यसमवायिकारणत्वमिति तेषां संग्रहः। यद्वा संयोगविभागसमवायि (कारण?) त्वासमवायिकारणत्वरुग्न्यत्वं सामान्यसमानाधिकरणं गुणत्वव्यञ्जकं, सामान्यवत्त्वे सति कर्मान्यत्वे च सत्यनगुणवत्त्वमेव वा गुणलक्षणम् ॥ १६ ॥

(विदृ०)गुणलक्षणमाह-द्रव्याश्रयीति । द्रव्यरूपो य आश्रयः सोऽस्या-

स्तीति द्रव्यमाश्रयितुं शीलं यस्येति वा द्रव्याश्रयी। यद्यपि द्रव्याश्रितत्वं द्रव्यकर्मोदावितव्यातं तथापि सकलद्रव्यगताश्रयतानिरूपकतावच्छेदकसत्तान्यजातिमत्त्वस्य लक्षणत्वे तात्पर्यम् । द्रव्यत्वं कर्मत्वं च न तादृशं गगनादौ
द्रव्यकर्मणोराश्रयत्वाभावात्। सामान्यत्वं च न जातिः। सत्तायासतादृशत्वेऽपि न सत्तान्यत्वमिति। अगुणवानित्यादि अनपेक्ष इत्यन्तमेकं लक्षणम्। अनपेक्ष इत्यनन्तरं गुण इति लक्ष्यपदं पूरणीयम् । संयोगिवभागेषु निरपेक्षः स्वोत्तरभावानपेक्षः सन् कारणं यो न भवति कर्मभिन्न इति फलितार्थः। सामान्यवानिति पूरणीयम् । तथाच गुणविद्वनः कर्मान्यो यः
सामान्यवान् स गुण इत्यर्थः। द्रव्यकर्मणोर्व्युदासाय विशेषणद्वयं, सामान्यादिव्युदासार्थं विशेष्यदलमिति।। १६।।

(भाष्यम्) यो द्रव्यमाश्रयति न गुणवान्न चानपेक्षः सन्संयोगिवभागेषु कारणं भवति, सोऽयं गुणः । कश्च संयोगिवभागेष्वनपेक्षः कारणम् ? कर्मेत्याह । कर्म संयोगिवभागो जनयन्न किंचिद्पेक्षते । संयोगिवभागो व्यपेक्षेते किंचिदिति । द्रव्यं नाम द्रव्यमाश्रयदि गुणवदेव भवति न त्वगुणवत् । कर्म त्वित्यंभूतमपि कर्मेव । गुणस्तु द्रव्यमाश्रयति न गुणन्वान्नो खरुवपि कर्मेति । रूपादयो गुणाः सङ्ख्यादिगुणवन्तोऽपि ये प्रागन्निभ्यक्ताः कार्येष्वभिव्यज्यन्ते, तथाविधगुणवन्तो न भवन्तित्यगुणवन्तः कथ्यन्ते । एकत्वपृथवत्वादयः स्वाभाविका गुणा रूपादिषु न शक्याः प्रतिषेद्धम् । निहं रूपादयः प्रत्येकमेके न भवन्ति न वा पृथक् । एकमेनतद्र्यमेतसमाद्र्यात्प्रथित्युपळव्येरिति । प्रमाणविशेषाभावाच तत्त्वभाक्तव्यवस्थाऽनुपपत्तिः । द्रव्ये एकत्वादिप्रत्ययस्तत्त्वरूपः गुणे तु भाक्त इति व्यवस्था नोपपदाते । कस्मात् ? प्रमाणविशेषस्याभावात् । आचार्यप्रवृति-क्रीपयित सामान्याद्यः खल्विप न पदार्थान्तराणीति । यदि वै भवेयुः, कर्मवद्यतिरेकं तेषामत्राभिद्ध्यात् ॥ १६ ॥

एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षकारणमिति कर्मस्रक्षणम्।।१७।।

( उप० ) गुणानन्तरमुद्दिष्टस्य कर्मणो लक्षणमाह—एकेति । एकमेव द्र-व्यमाश्रयो यस्य तदेकद्रव्यं न विद्यते गुणोऽस्मिन्नित्यगुणं संयोगविभागेष्वन-पक्षकारणमिति स्वोत्पत्त्यनन्तरोत्पत्तिकभावभूतानपेक्षमित्यर्थः । तेन समवा-यिकारणापेक्षाया पूर्वसंयोगाभावापेक्षायां च नासिद्धत्वम् । स्वोत्पत्त्यनन्तरोत्प-त्ति कानपेक्षत्वं वा विवक्षितं पूर्वसंयोगध्वंसस्यापि स्वोत्पत्त्यनन्तरातुरपत्तिकत्वा-त् अभावत्वेन तस्याद्यक्षणसंबन्धाभावात्। नित्याद्वत्तिसत्तासाक्षात्र्याप्यजातिम- 郭

वि

त्त्वं कर्मत्वं, चलतीतिप्रत्ययासाधारणकारणतावच्छेदकजातिमत्त्वं वा, गुणान्य-निर्गुणसात्रवृत्तिजातिमत्त्वं वा, स्वोत्पत्त्यव्यवहितोत्तरक्षणवृत्तिविभागकार-णतावच्छेदकजातिमत्त्वं वा। स चायं चलतीतिप्रत्ययसाक्षिकः पदार्थो नावि-रलदेशोत्पादनादिनोपपाद्यः क्षणभङ्गस्याप्रे निराकरिष्यमाणत्वात्। लक्षणस्य

इतरभेदसाधकताप्रकारः पूर्वोक्त एव ॥ १७॥

(विवृ०) कमेळक्षणमाह—एकद्रव्यमिति। एकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तदे-कद्रव्यम्। यथावयविद्रव्यम्। संयोगादिगुणाश्रानेकाश्रितास्तथा किमपि कर्म नानेकाश्रितम् । तथाचानेकाश्रितावृत्तिसत्तासाक्षाद्वयाप्यजातिमत्त्वं कर्मणो ळक्षणमित्वर्थः। अगुणमिति गुणवद्गित्रमित्वर्थः। तथाच गुणव-द्वित्रवृत्तिगुणावृत्तिजातिमत्त्वं पर्यवसितं ळक्षणम्। संयोगविभागेषु स्वानन्त-रोत्पन्नभावनैरपेक्ष्येण कारणत्वं तृतीयं ळक्षणम्। कर्मण उत्तरसंयोगजनने समवायिद्रव्यकाळादृष्टेश्वरादिभावापेक्षणात्पृर्वसंयोगनाशापेक्षणाच स्वान-न्तरोत्पन्नभावेत्युक्तमधिकमन्यत्रानुसंधेयम् । सूत्रे संयोगविभागयोगिति षष्टयन्तपाठो मुक्तावळीकारादिसंमतः॥ १७॥

(भाष्यम्) यत्वल्वेकमेव द्रव्यमाश्रयति, न गुणो भवति, नवाऽस्ति गुणः प्रागनभिन्यक्तः पश्चाद्भिव्यज्यमानो यत्र, यच संयोगविभागेष्वन-पेक्षकारणं, तत् कर्म । प्रथिव्याद्याः रूपाद्याः उत्क्षेपणाद्याश्च व्यक्तीरूपा-दाय त्रिसूत्रीयं व्याख्येया ।। १७ ॥

#### द्रच्यगुणकर्मणां द्रच्यं कारणं सामान्यम् ।। १८ ।।

(उप०) इदानीं कारणमुखेन त्रयाणामेव साधर्म्यप्रकरणमुपक्रमते । द्रव्येति । समानमेव सामान्यमेकमित्यर्थः । अनयोः समाना मातेतिवत् । एकस्मिन्नेव द्रव्ये समवायिकारणे द्रव्यगुणकर्माणि वर्तन्ते इत्यर्थः । द्रव्यसम-वायिकारणकृतिज्ञातिमस्वं त्रयाणां साधर्म्यम् ।। १८ ।।

(विद्युट) कारणकथनव्याजेन त्रयाणां साधर्म्थमाह—द्रव्यगुणक-मणामिति। समानमेव सामान्यं स्वार्थिकप्रत्ययात्। एकमित्यर्थः। अनयोः समानमधिकरणामितिवत् द्रव्यगुणकर्मणां त्रयाणामेव समवायिकारणमेकं द्रव्यम्। तथाच द्रव्यसमवायिकारणकृष्ट्रत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं त्रयाणां साधर्म्थमित्यर्थः (११८)।

(भाष्यम् ) द्रव्यं द्रव्यमुत्पादयति गुणं कर्म चेति द्रव्यगुणकर्मणां कारणं द्रव्यमित्येतत्तस्य सामान्यम् । महावयविद्रव्यमपि खण्डावयविद्र-व्योत्पत्तौ हेतुरिति ॥ १८॥

### तैथा गुणः ॥ १९ ॥

( उप० ) गुणासमवायिकारणकत्वं त्रयाणां साधम्येमाह—तथेति । गुणा-समवायिकारणकवृत्तिजातिमत्त्वं त्रितयसाधम्ये द्रव्याणां संयोगोऽसमवायि-कारणं कार्यगुणानां रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वादीनां सजाती-यकारणगुणासमवायिकारणकत्वं बुद्धयादीनामात्मगुणानां मनःसंयोगास-मवायिकारणकत्वं पार्थिवपरमाणुगुणानामग्निसंयोगासमवायिकारणकत्वं कर्मणां तु बह्मयादिनोदनाभिघातगुरुत्वद्भवत्वसंस्कारादृष्टवदात्मसंयोगप्रयत्न-वदात्मसंयोगाद्यसमवायिकारणकत्वं यथायथं स्वयमूहनीयम् । कचिदेक-स्यापि गुणस्य त्रयाणां द्रव्यगुणकर्मणामारम्भकत्वं तद्यथा वेगवत्तृरुपि-ण्डसंयोगस्तूरुपिण्डान्तरे कर्म करोति द्वितूरुकं च द्रव्यमारभते तत्परिमाणं च । कचिदेको गुणो द्रव्यगुणावारभते यथा तूरुपिण्डसंयोग एव वेगान-पेक्षप्रचयाख्यो द्वितूरुकं द्रव्यं तत्परिमाणं चारभते ।। १९ ।।

(विद्यु०) साधम्यीन्तरमाह—तथेति । द्रव्यगुणकर्मणां त्रयाणां यथा एकं द्रव्यं समनायिकारणं तथा एको गुणोऽसमनायिकारणम् । तथाच गुणासमनायिकारणकद्वित्तपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं त्रयाणां साधम्यीमिन्यर्थः । भवति हि द्रव्यमनयवसंयोगासमनायिकारणकम् । अवयविगता रूप-रसादिगुणा अवयवगतसमानजातीयगुणासमनायिकारणकाः । कर्मणि नोदनाद्यसमनायिकारणकानीति । गुणासमनायिकारणकवृत्तित्वं द्रव्यत्वा-विपदार्थविभाजकोपाधित्रिके इति ।। १९ ।।

(भाष्यम्) गुणस्तूभयथा—कचिद्र्व्यगुणकर्मणां कारणं भवति, क-चिच न भवतीति द्रव्यगुणकर्मस्वनियतहेतुभावः सामान्यं गुणानाम्। कारणद्रव्ययोः संयोगः कार्यद्रव्योत्पत्तौ हेतुर्न रूपादिकम्। कारणरूपा-दिकं कार्यरूपादौ हेतुः। संख्यादिकं तु न तथा। गुरुत्वादयो गुणा उत्से-पणाद्युत्पाद्यन्ति, न रूपाद्य इति।। १९।।

# संयोगविभागवेगानां कर्म समानम् ॥ २०॥

( उप० ) कचिदेकस्य कर्मणोऽनेककार्यकारित्वमाह—संयोगिति । कारणामित्यनुषद्धाः । यत्र द्रव्ये कर्मोत्पन्नं तेन समं यावद्दव्यं संयुक्तमा-सीत्तावत्संख्याकान्विमागाञ्चनयित्वा तावतः संयोगानिष पुनरन्यत्र जन-यति । वेगं पुनरेकमेव स्वाश्रये करोति । वेगपदं स्थितिस्थापकमप्युपल-क्ष्यति ॥ २०॥

१ ' उभयथा गुणः ' इति चन्द्रकान्तधृतः पाठः ।

fa

भा

( विवृ ० ) द्रव्यगुणयोरिव कर्मणोऽप्यनेककार्यकारित्वमाह—संयोगित । समानमित्यनन्तरं कारणमिति पूरणीयम् । पूर्वसूत्रस्थस्य कारणमिखस्या-नुषङ्गो वा । शरादौ यत् कर्म जायते तद्धनुषः शरस्य विभागमुत्तरदेशेन

संयोगं हारे वेगं च जनयतीति भावः ॥ २० ॥

(भाष्यम्) कारणमिति प्रकृतम् । कर्मणा हि किंचित्संयुज्यते विभ-ज्यते च, वेग्रश्वास्मिन्नाधीयते इति । अथापि खल्ववयवकर्मणा तेषां पर-स्परं संयोगाइव्यमुत्पद्यते, तत्र संयोगवत्कर्मापि द्रव्योत्पत्तौ हेतुः, न खल्व-न्तरेणावयवसंयोगं द्रव्यस्यात्मलाभः, न चान्तरेण कर्मैतस्योत्पत्तिः तदेवं द्रव्यस्योत्पत्तौ कर्मणो हेतुभावो न शक्यते प्रतिषेद्धम् । तदेतदपरं सामान्यं कर्मणः प्रसञ्यते इतिप्रणाल्या खल्वेतहृव्यस्योत्पत्तौ हेतुः । अतिशयहेतुमा-वेनातिशयहेतोहेंतुत्वात् । इत्थमेव हि पाके दहनवदेषसां हेतुमाव इति २०॥

ने द्रव्याणां कर्म ।। २१ ॥

( उप० ) नतु क्रियावता द्रव्येणारम्भकसंयोगे जनिते तेन च द्र-व्यमार्व्यं यत्तद्पि कर्मजन्यमेव कर्मणस्तत्पूर्ववर्तित्वाद्त आह—नेति । कर्म द्रव्याणां न कारणमित्यर्थः ॥ २१॥

( विद्यु॰ ) द्रव्येषु कर्मणः कारणत्वं नास्तीत्याह-नेति। कारणमित्यस्य पूर्वक्तपूर्णमनुषद्धो वा । कर्मपदार्थो द्रव्याणां कारणं न भवतीत्यर्थः ॥२१॥

( भाष्यम् ) अव्यवधानेन तु- अन द्रव्याणां कर्म व्यतिरेकात्। कर्म द्रव्या-णामन्यवधानन कारणं न भवति । कस्मात् ? न्यतिरेकात् । यदा खल्वा-त्मलाभो द्रव्यस्य, तदा व्यतिरेकः कर्मणो भवति । संयोगेन खल्वनयवकर्म निवर्तते द्रव्यं चात्मानं लभते । सोऽयं कर्मणो व्यतिरेकः । तस्मान्नैतद्-व्यवधानेन द्रव्योत्पत्तौ हेतुः । तत्खल्वव्यवधानेन हेतुः, यन्नाम सदेव कार्यस्योत्पत्तौ निमित्तं भवति, न त्वेवं कर्मेति । व्यतिरेकादित्याचार्यप्रवृ-त्तिर्ज्ञापयति व्यवधानेन कर्मणो द्रव्योत्पत्तौ हेतुभावो न प्रत्याख्यायते इति । साक्षाद्धि तस्य न्यतिरेको न प्रणाल्या । अथापि खल महतः स्यात्मप्रहाणात्परतोऽवस्थितेरेव संयोगैः खण्डस्य पटस्योत्पत्तिभैवति । सोऽयं कर्मणोर्व्यतिरेकेऽप्युत्पद्यते । तस्माद्वगच्छामः नात्र द्रव्योत्पत्तौ क-भेणो हेतुसाव इति ॥ २१ ॥

व्यतिरेकात् ॥ २२ ॥

(उप०) कुत एवमत आह-व्यतिरेकादिति । निवृत्तेरित्यर्थः । उत्तरसंयो-

गेन कर्मणि नियुत्ते द्रव्यमुत्पद्यते इति न कर्मणो द्रव्यकारणत्वं विनञ्चयद्वस्थं च कर्म न द्रव्यकारणम् । किं च कर्म द्रव्यस्यासमवायिकारणं वा भवेकि-मित्तकारणं वा । न तावदाद्यः,द्रव्यस्यासमवायिकारणनाशनाश्यत्वेन अवय-वकर्मनाशादेव द्रव्यनाशापत्तेः । न द्वितीयः, महापटनाशेऽवस्थितसंयोगेभ्य एव खण्डपटोत्पत्तौ निष्कर्मणामेवावयवानां द्रव्यारम्भद्शेनाद्यभिचा-रात् ॥ २२ ॥

(विदृ०) नन्ववयवसंयोगजनकं कर्म क्रुतो न द्रव्यकारणिमत्यत आह्—व्यतिरेकादिति । व्यतिरेकात् द्रव्योत्पत्तिसमये कर्मणोऽभावाद् यत् कर्मावयवारम्भकसंयोगं जनयति संयोगस्य तन्नाशकत्वेन संयोगोत्तरं द्रव्यो-त्पत्तिकाछे तस्य नाशात् । नच कर्मणः कार्यकाछेऽसत्त्वेऽपि तत्पूर्वक्षणवृ-त्तित्वात्कारणत्वं निरावाधिमिति वाच्यम् । महापटनाशानन्तरं खण्डपटा-द्युत्पत्तेः पूर्वक्षणेऽपि तद्वयवेषु कर्मणोऽभावात् । वस्तुतः कर्मजनि-तारम्भकसंयोगाधीनद्रव्येऽपि न कर्म कारणं संयोगेनान्यथासिद्धत्वा-दिति ध्येयम् ॥ २२ ॥

### द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् ॥ २३ ॥

(७प०) बहूनामेकस्यारम्भकत्वमुक्त्वा इदानीमेकस्मिन्कार्ये बहूनामारम्भकत्वमाह-द्रव्याणामिति। द्रव्यो च द्रव्याणि चेति द्रव्याणि तेषां द्रव्याणामिति। द्रव्यो च द्रव्याणि चेति द्रव्याणि तेषां द्रव्याणाम्। तत्र द्वाभ्यां तन्तुभ्यां द्वितन्तुकः पटो बहुभिरपि तन्तुभिरेकः पट आरभ्यते । नन्वेकतन्तुकोऽपि पटो दृश्यते यत्रैकेनैव तन्तुना तानप्रतितन्त्रौ (तानौ?) भवत इति चेन्न। तत्रैकस्य संयोगाभावेनासमवायिकारणाभावान्त्यटानुत्पत्तः । नचांशुकतन्तुसंयोगोऽसमवायिकारणाभवयवावयविनोर्युतन्तिद्धत्वेन संयोगाभावात् आरभ्यारम्भकभावानभ्युपगमान्मूर्तानां समान्त्रदेशताविरोधात् । दृश्यते तावदेविमिति चेन्न तत्र वेमाद्यभिधातेन महावयविनस्तन्तोर्नाशात्वण्डावयविनानातन्त्र्यत्तौ तेषामन्योन्यसंयोगात्पटो-द्रपत्तेः । वस्तुगत्या तत्र नानाभूतेषु तन्तुषु एकत्वाभिमानात् ।। २३ ।।

(विवृ०) इदानीमेकस्यानेककारणकत्वमाह—द्रव्याणामिति । बहूना-मवयवरूपद्रव्याणामवयविरूपमेकं द्रव्यं कार्यमित्यर्थः । सामान्यशब्दस्य पूर्वोक्तरीत्या एकवोधकत्वात् । इद्मुपल्रक्षणम् । द्वयोरिप द्रव्ययोरेकं द्रव्यं कार्यमित्यपि द्रष्टव्यम् । असमवायिकारणसंयोगाभावादेकस्यावयवस्य नावयव्यारम्भकत्वमिति ॥ २३ ॥ वि

भा

(भाष्यम्)कारणसामान्यमुक्त्वा कार्यसामान्यमभिधीयते, — % द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् । द्रव्याणां द्रव्यमित्येवं कार्यं सामान्यम् । द्रव्यका-रणभाववद्वव्यकार्यभावोऽपि सामान्यं द्रव्याणाम् । अनेकेषामवयवद्वव्याणा-मेकमवयविद्रव्यं कार्यमिति । यत्र महत्वेकेन तन्तुना तानप्रतितानाभ्यां पटस्योत्पत्तिस्तत्राप्येनकेभ्यस्तन्त्वंशेभ्य एव पट उत्पद्यते, न त्वेकस्मात्तन्तोः । तानप्रतितानानुपपत्तेश्च न कल्पान्तरम् । न खल्वेकस्य तन्तोस्तान-प्रतितानं उपपद्यते । यो हि तन्यते यश्च प्रतितन्यते सोऽयं हेतुः । अवयवा एव तन्तोस्तन्यन्ते प्रतितन्यन्ते चेति तेषामेव हेतुभावो न त्ववयविन-स्तन्तोरिति ।। २२ ।।

### गुणवैधम्यीच कर्मणां कर्म ॥ २४ ॥

( उप० ) ननु यथा द्रव्याणां द्रव्यं कार्य गुणानां च गुणस्तथा किं कर्मणामपि कर्म कार्यभित्यत आह—गुणिति । कार्यभिति शेषः। द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधम्यमुक्तं तत्र कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते इति सू-त्रेण कर्मणां कर्मजनकत्वं प्रतिषिद्धमेव तिदहानूद्यते इति भावः ॥ २४ ॥

(विदृ०) एकस्मिन्कर्मण्यनेककर्मजन्यत्वं नास्तीत्वाह—गुणेति । कर्मे-ति कार्थमिति होषः । नतु गुणकर्मणोर्द्रव्यसमवेतत्वाविशेषाद् गुणानां गुण-जन्यत्ववत् कथं न कर्मणां कर्मजन्यत्वमित्यत उक्तं गुणवैषम्यौदिति । यथा द्रव्यसमवेतत्वरूपं गुणसाधम्यं कर्मणि तथा कर्मत्वादिरूपं गुणवैषम्यम-पीति सजातीयानारम्भकत्वमपि वैषम्योन्तरं कर्मणीति भावः । एतच पूर्वो-क्तमपि स्पष्टार्थमुक्तम् ॥ २४॥

(भाष्यम्) गुणोऽपि द्रव्यमाश्रयति कर्मापि । तत्र यथा गुणः कार्य गु-णानां, तत्सामान्यात्कर्मापि कार्यं कर्मणां प्राप्नोति । तदेतदाचार्यः प्रत्याचष्टे \*गुणवैधन्यात् कर्मणां कर्म। न व खलु कर्मणां कार्यं कर्म। कस्मात्?गुण-वैधन्यात् । गुणसाधन्यात्मातं गुणवैधन्यात्मितिष्यते । कारणगुणा रूपा-द्यः कार्यगुणं रूपाविकसारभन्ते । न त्ववयवकर्मावयविनि कर्माग्रयते । तदे-यदि वै आरभेत, अवयवकर्मोत्पत्ताववयविनि कर्माग्रत्यतिनोपपद्यते । तदे-तत्कृतभाष्यं पुरस्तादिति । तस्माद्नैकान्तिको हेतुः । पुरस्तात्कारणसामा-न्यमत्र तु कार्यसामान्यमाश्रित्योक्तम् । एवं परत्र ।। २३ ।।

द्वित्वमसृतयः संख्याः पृथक्त्वसंयोगविभागाश्च ॥ २५ ॥ ( ७५० ) इदानीं व्यासज्यवृत्तीनां गुणानामनेकद्रव्यारभ्यत्वं दर्श- यन्नाह्-द्विति।अनेकद्रव्यारभ्या इति शेषः। द्वित्वादिसमभिव्याहृतं पृथ-क्त्वपदमपि द्विपृथक्त्वादिपरम्। एवं च द्वित्वादिकाः परार्धपर्यन्ताः संख्या द्वि-पृथक्त्वादीनि च संयोगा विभागाश्च द्वाभ्यां वहुभिश्चैव द्रव्येरारभ्यन्ते इत्य-नेकवृत्तित्वममीषां तच समवाय्यन्योन्याभावसामानाधिकरण्यम्।। २५।।

(विद्यु०) केषांचित् गुणानामप्यनेकद्रच्यारव्यत्वसित्याह्—द्वित्वेति । अत्र प्रथक्त्वपदं द्विप्रथक्त्वादिपरम् । तथाच द्वित्वादिपरार्थपर्यन्ताः संख्या द्विप्रथक्त्वादीनि संयोगा विभागाश्च अनेकद्रच्यारच्या इत्यर्थः ॥ २५ ॥

(भाष्यम्) कार्यसामान्यमिति प्रकृतम् । केषाम् ? अनन्तरनिर्दिष्टानां द्रव्यगुणकर्मणाम् । नचेदेवम्, संनिकषितिरेकात्कर्मणामेव प्राप्नोति । न त्वेवं भिवतुमहिति । कस्मात् ? उपलब्ध्यविशेषात् । तस्माहित्वाद्यः संख्याः पृथक्त्वसंयोगविभागाश्चैते द्रव्यगुणकर्मणां कार्यं सामान्यम् । विप्रतिपत्ते- द्वित्वप्रभृतिवचनम् । सप्तमे त्वेकत्वचिन्ता वर्त्यतीति । द्वे द्रव्ये त्रीणि द्रव्याणि द्वे गुणौ त्रयो गुणाः द्वे रूपे त्रीणि रूपाणि द्वे कर्मणी त्रीणि कर्माणि द्वे उत्थेपणे त्रीण्युत्क्षेपणानीत्यादि यथाविषयमुपल्यव्यक्तप्रीक्षित्वया । संयोगः खल्वपि, गुणाः कर्माणि च द्रव्यैक्पिक्षच्यन्ते । तानि च परस्परम् । उपक्षेषो हि संयोगः । सम्यक् युज्यते अनेनेति । सोऽयमुपक्षे- पो द्रव्याणामिव गुणकर्मणोरिप कार्यमिति । तथा, विभक्तानि द्रव्याणि विभक्तागुणाः विभक्तानि कर्माणीति । विभागोऽप्यमीषां कार्यमिति । रथा।

#### असमवायात्सामान्यकार्य कम न विद्यते ॥ २६ ॥

( उप० ) नन्ववयित्र व्याणां गुणानां चोक्तानां यथा व्यासञ्यवृत्तितं तथा कर्मणामि किं न स्यादत आह—असमवायादिति । असमवायादित्यत्र द्रव्ययोर्द्रव्येष्विति योज्यं, तथाच न द्रव्ययोरेकं कर्म समवैति न वा द्रव्ययोदेकं कर्म समवैति तेन सामान्यस्य समुदायस्य कार्यं कर्म न विद्यते । अत्रापि विदिर्ज्ञानार्थों न सत्तावचनः । यदि कर्म व्यासञ्यवृत्ति स्यादेकस्मिन्द्रव्ये चलति द्वयोद्रव्ययोर्वहुषु च द्रव्येषु चलतीति प्रत्ययः स्यात् । नचैतत् । तस्मान्न कर्म व्यासञ्यवृत्तीत्यर्थः । ननु शरीरतद्वयन्वानां कर्म शरीरतद्वयवैर्वहुभिरार्भ्यत एव कथ्मन्यथा शरीरे चलि करचरणादाविप चलतीति प्रत्ययः, एवमन्यत्राप्यवयिनीति चेन्न । अवयन्वकर्मसामग्रीव्याप्तत्वात् । तथोपल्ब्येः नतु वैपरीत्यं, नह्यवयवे चलति सर्वत्रावयविनि चलतीतिप्रत्ययः । अन्यथा कारणाकार-

णसंयोगात्कार्याकार्यसंयोगोऽपि न स्यात्कारणकर्मणैव कार्यस्यापि संयो-गोपपत्तेः ॥ २६ ॥

(विदृ०) कर्मण्यनेकारच्यत्वं नास्तीत्याह्-असमवायादिति। असमवायात् द्वयोर्वहुषु च समवायेन कर्मणोऽभावात्सामान्यकार्यमनेकारच्यं कर्म न विद्यते नास्तीत्यर्थः। तथाच प्रतिद्रव्यं भिन्नं भिन्नं कर्म अनुभवसिद्धम्।।२६॥

(भाष्यम्) यथा खलु द्वित्वादिकं द्रव्यगुणकर्मणां कार्य, तथा कर्मापि द्रव्यगुणकर्मणां कार्य स्यादिति दृष्टान्तबलात्पुनः प्रत्यवतिष्ठमानं
प्रत्याह, असमवायात्सामान्यकार्य कर्म न विद्यते । समानानां द्रव्यगुणकर्मणां कार्य न भवति कर्म । कस्मात् ? असमवायात् । द्वित्वादिकं हि
द्रव्येषु गुणेषु कर्मसु च समवैति । समवायाद्धि कारणभावः । तदुक्तम्कारणमिति द्रव्ये कार्यसमनायादिति । न त्वेवं कर्म । न खल्वेतद्रव्य इव
गुणे कर्मणि च समवैति । यदि व समवेयात्, द्वौ गुणौ द्वे कर्मणी इतिवद् गुणो गच्छति कर्म गच्छतीति प्रतीयेत । न त्वेवम् । तत्र यादगिदं
भवति रूपवज्ज्ञानमपि पृथिव्या गुणः न वाऽऽत्यनो गुण इति, तादगेतद्रवति द्वित्वादिवत्कर्मापि द्रव्यगुणकर्मणां कार्यमिति । सोऽयं दृष्टान्तोऽस्ति
हेतुस्तु नास्तीति ॥ २५ ॥

संयोगानां द्रव्यस् ॥ २७ ॥

( उप० ) पुनर्वेहूनामेकं कार्यमाह—संयोगानामिति । बहूनां संयोगानां द्रव्यमेकं कार्यमित्यर्थः । निःस्पर्शानां द्रव्याणामन्त्यावयनिनां विजातीयद्र-व्याणां च ये संयोगास्तान्विहायेति द्रष्टव्यम् ॥ २७ ॥

(विद्यु०) पुनरनेकारच्यं कार्यमाह-संयोगानामिति । बहूनां तन्त्वादि-संयोगानां पटादिरूपमेकं द्रव्यं कार्यमित्यर्थः ॥ २७ ॥

(भाष्यम्) कार्यं सामान्यम् । सूक्ष्मेभ्यः पृथिन्यादिभ्यः परमात्मना संस्टज्यमानेभ्यः स्थूलानि पृथिन्यादीन्युत्पद्यन्ते, अनेकेभ्यस्तन्त्वादिसंयोगे-भ्यक्षेकं पटादिकमित्यादि यथाविषयं वेदितन्यम् ॥ २६ ॥

#### रूपाणां रूपम् ॥ २८ ॥

( ७५० ) इदानीं बहूनां गुणानामेकं गुणकार्यमाह—रूपाणामिति । रूपमेकं कार्यमित्यन्वयः। रूपपद्मुभयमपि ठाक्षणिकम्। अजहत्स्वार्था चेयं ठक्षणा। कारणैकार्थसमबायप्रत्यासत्त्या जन्यजनकभावाश्रयत्वं च शक्य- ठक्ष्यसाधारणो धर्मस्तेन रूपरसगन्धस्पर्शस्त्रोहसांसिद्धिकद्रवत्वैकपृथकत्वानि संगृह्यन्ते। एते हि कारणे वर्तमानाः कार्येषु समानजातीयमेकमेव गुणमा-

रभन्ते। द्विथा ह्यसमवायिकारणानां गतिः। केचित् कारणैकार्थप्रत्यासत्त्या जनयन्ति। कारणिमह समवायिकारणम्, तच जन्यस्य रूपादिलक्षणस्य कार्यस्य तेन रूपादिलक्षणकार्यस्य यत् समवायिकारणं घटादि तेन सह कपाले वर्तमानं रूपं कारणैकार्थसमवायेन घटरूपमारभते। एवं रसाचिप। कचित्तु कार्येकार्थप्रत्यासत्त्याऽसमवायिकारणत्वं यथा—कारणमि शब्दो नभसि कार्यमि शब्दान्तरमारभते नभस्येवं रूपाचिप पार्थिवपरमाणाव- व्रिसंयोगेन कार्येकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या जन्यते।। २८।।

(विवृ०) एकस्य गुणस्यानेकगुणजन्यत्वमाह्—रूपाणामिति । रूपपदे रसगन्धस्पर्शस्त्रेहसांसिद्धिकद्रवत्वैकत्वैकपृथक्त्वपरिमाणवेगस्थितिस्थापकगु— रुत्वानामप्युपळक्षके। तथाच समवायिकारणगतैर्वेहुभी रूपादिभिरवयविगत-मेकं रूपादिकं जायत इत्वर्थः ॥ २८॥

(भाष्यम्) रूपाणां लोहितशुक्कष्णानां तेन तेन रूपेण संसृज्यमा-नानां पीतादिकमेकं रूपं कार्य सामान्यम् । कृष्णशुक्कलोहितानि पृथिच्यप्ते-जसां रूपाणि प्रकृतिभूतानि । तेभ्य एव तारतस्येन संसृज्यमानेभ्यपीतादी नामुत्पत्तिरिति । बहूनां चावयवरूपाणामेकमवयविरूपं कार्यमिति ।। २७।।

गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्सेपणम् ॥ २९ ॥

(उप०) एकस्य कर्मणोऽनेककार्यत्वमाह—गुरुत्वेति । उत्क्षेपणेमकं कार्यममीषामित्यर्थः । अत्र गुरुत्वस्य हस्तलोष्टादिवर्तिनो निमित्तकारणत्वं प्रयत्नवदात्मसंयोगस्यासमवायिकारणत्वं हस्तिनष्टोत्क्षेपणस्य, लोष्टनिष्टोत्क्षेपणस्य तु हस्तनोदनमसमवायिकारणम् । अत्राप्युत्क्षेपणपदमवक्षेपणादाविष लाक्षणिकम् ॥ २९ ॥

( विदृ० ) इदानीमेकस्य कर्मणो बहुकारणकत्वमाह—गुरुत्वेति । एकं कार्यमिति शेष: । उत्क्षेपणपदमबक्षेपणादेरप्युपळक्षकम् । उत्क्षेप्यस्य गुरुत्वम् उत्क्षेपु: प्रयत्न: उत्क्षेप्यहस्तनोदनं च एते त्रय एवोत्क्षेपणहेतवः, अतः कर्म-ण्यप्यनेककारणत्वं निराबाधमिति भावः ।। २९ ।।

( भाष्यम् ) कार्यं सामान्यम् । गुरुणो छोष्टादेः प्रयत्नेन हस्तसंयोगेन चोत्सेपणमुत्पद्यते । अन्यद्पेक्ष्य छव्वपि भवत्यन्यद्पेक्ष्य गुर्विति सर्वत्रोत्से-पणं गुरुत्वकार्यमिति ॥ २८॥

रेसंयोगविभागाश्च कर्मणाम् ॥ ३०॥

( ७प० ) ननु मूर्तेगुणानां कायीणां कारणगुणपूर्वकत्वं स्वाश्रयगुणपू-

संयोगविभागवेगाश्चेति चन्द्रकान्तघृतः पाठः ।

वैकत्वं चोक्तं द्रव्यकर्मणोश्च न कर्म कारणिमत्युक्तम् । तथाच कर्मणः किमिप न कार्यमित्यायातम् । तथाचातीन्द्रियाणां सूर्योदिगतीनामनुमानमिप दुर्लमं लिङ्गाभावादतः संयोगिवभागवेगानां कर्मेति सूत्रोक्तमेव स्मारयन्नाह—संयोगिति । जन्या इति शेषः । व्यक्त्यभिप्रायेण बहुवचनम् । संस्कारोऽप्युपलक्ष्मणीयः ॥ ३० ॥

(विदृ०) ननु यथा धूमादिरूपकार्येण वह्नयादिकारणानामनुमानं तथाऽतीन्द्रियाणां चन्द्रसूर्योदिगतीनां केन लिङ्गेनानुमानं कर्मणः कार्या-भावादित्यतः पूर्वोक्तानि कर्मकार्याणि स्मारयति—संयोगिति । चकारो वेग-स्थितिस्थापकयोः समुचायकः । तथाच एत एव कर्मणो जायन्ते इति कर्मणो न कार्यदारिद्रयमिति भावः ॥ ३०॥

( भाष्यम् ) कार्य सामान्यभिति प्रकृतम् । कर्मणा खल्वपरेण देशेन किंचित्संयुज्यते, पूर्वसमाद्देशाद्विभज्यते, वेगश्चास्योत्पाद्यते इति ॥ २९ ॥

# कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् ॥ ३१ ॥

(उप०) ननु द्रव्यकर्मणी न कर्मकार्ये इति पूर्वमुक्तम्, संयोगवि-भागौ तु संयोगविभागकार्यावेव तथाचेदानीं कर्मणः कारणत्वाभिधानं विरुद्धमित्यत आह्—कारणेति । कारणसामान्यपदेन तत्प्रकरणमुपलक्ष्यते । तिन कारणसामान्याभिधानप्रकरणे द्रव्यकर्मणीप्रति कर्मणोऽकारणत्वमुक्तं न तु सर्वधाप्यकारणमेव कर्मेति विवक्षितं, येन संयोगविभागाश्च कर्मणामिबि सूत्रं व्याह्नयेतेति भावः ॥ ३१ ॥

इति ज्ञाङ्करे वैद्योषिकस्त्रोपस्कारे प्रथमाध्यायस्य प्रथमाहिकम्।

(विवृ०) ननु संयोगो यदि कर्मजन्यस्तदाऽवयवसंयोगद्वाराऽवयवकर्म-णोऽवयविद्रव्यं प्रति विह्निनोदनद्वारा विह्वकर्मणः परमाण्वादिक्रियां प्रति च कारणत्वं दुरपह्नवं यथा स्वजन्यसंयोगद्वारा चाह्यषादिकं प्रति चक्क्षरादेः कारणत्वं तथाचकर्मणो यद्द्रव्यकर्माकारणत्वमुक्तं तिकं द्रव्यं प्रति क्रियां प्रति च कर्मणो नासमवायिकारणत्वमित्येतत्परिमत्यत आह्—कारणोति । द्रव्यकर्मणामकारणं कर्मेति यत्पूर्वमुक्तं तत्कारणसामान्ये कारणसामान्य-परिमत्यर्थः। तथाच पूर्वे द्रव्यकर्मकारणसामान्यभिन्नत्वमेव कर्मण्युक्तम्, नतु तदसमवायिकारणान्यत्वमवयवकर्मणो विह्वकर्मण्यावयवसंयोगेन बहिनोद- नेन चान्यथासिद्धत्वात्। चक्षुरादेस्तु चाक्षुषादिकं प्रति संयोगेन नान्यथा-सिद्धत्वं व्यापारेण व्यापारिणोऽनन्यथासिद्धत्वादिति भावः॥ ३१॥

> इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननञ्जतायां कणदस्त्रविद्यतौ प्रथमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

(भाष्यम्) तदेवं गुणेषु केषांचित्कारणं भवदपि—क्षकारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कमीकारणमुक्तम् । द्रव्यकर्मणामकारणमिति कारणसामान्य एवोक्तमित्युक्तं द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यमिति ॥ ३०॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये प्रथमाध्यायस्याचमाहिकस्।

## प्रथमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

#### कारणाभावात्कार्याभावः ॥ १ ॥

(उप०) नन्वनेन प्रघट्टकेन द्रव्यादीनां त्रयाणां पदार्थानां कार्येकत्व-घटितं कारणेकत्वघटितं च साधर्म्यमुक्तं तचानुपपन्नं कार्यकारणभावस्य-वासिद्धेरित्यत आह्—कारणाभावादिति । दृश्यते हि मृचक्रसिळळुळाळ-सूत्रादौ समवहितेऽपि दृण्डाभावाद्धटाभावः भूसिळळादौ समवहितेऽपि बीजाभावाद्कुराभावः । स च दृण्डघटयोर्बीजाङ्कुरयोर्वो कार्यकारणभावम-न्तरेणानुपपन्नः । अन्यथा वेमाचभावेऽपि घटाभावः शिळाशकळाद्यभावे-ऽप्यङ्कराभावः स्यात् । किंच घटपटादीनां कादाचित्कत्वमनुभूयते तद्पि हेतुफळभावमन्तरेणानुपपन्नं, निह किंचित्काळासत्त्वे सित किंचित्काळस-त्त्वरूपं कादाचित्कत्वं भावानां कारणापेक्षामन्तरेण संभवति । तदा हि स्यादेव न स्यादेव वा नतु कदाचित्स्यात् । निह भावो न भवत्येव, नाप्यहेतोर्भवति, नाप्यकस्मादेव भवति, न वा निरुपाख्यादेव शशिवपा-णादेर्भवति । किंतु दृण्डवेमादेः सोपाख्यस्यावधेर्घटपटादौ कार्ये दर्शनाद्व-धिस्तु कारणमेव । एवं कार्यकारणभावाभावे प्रवृत्तिनिवृत्ती न स्याताम् । तथाच निरीहं जगज्ञायेत । नहीष्टसाधनताज्ञानमन्तरेण प्रवृत्तिरिनिष्टसा-धनताज्ञानमन्तरेण निवृत्तिः ॥ १ ॥

(विवृ०) ननु पूर्वोह्निके कार्यत्वघटितं कारणत्वघटितं च साधर्म्यमुक्तं तत्कथं संगच्छते कार्यकारणभावस्यासिद्धत्वेन शशिवषणसमानत्वादि-त्यतः कार्यकारणभावमेव व्यवस्थापयति—कारणाभावादित्यादिना । दण्डा-भावाद्धटाभाव इत्यादिप्रतीतौ हि दण्डाभावे घटाभावप्रयोजकत्वं भासते ।

तच दण्डघटयोः कार्यकारणसावं विना नोपपदाते । अन्यथा दण्डाभावात्प-टाभाव इत्यपि प्रतीत्यापत्तेः । एवं घटादिकार्याणां किंचित्कालासत्त्वे सति किंचित्कालसत्त्वरूपं कादाचित्कत्वमनुभूयते तद्पि घटादेः कारणापेक्षा-मन्तरेण न संभवति । अन्यथा घटादिः सर्वदैव स्यात्किंवा सर्वदैव न स्या-त्र तु कदाचित्स्यात् । अपि च कार्यकारणभावाभावे प्रवृत्तिर्निवृत्तिश्च छो-कानां न स्यात् । तथाच निरीहं जगदापद्येत । निह प्रवृत्तिरन्तरेणेष्टसा-थनताज्ञानं न वा विनाऽनिष्टसाधनतालुद्धिं निवृत्तिः। सांख्यासतु-' मृदा-दौ पुरा तिरोभृतः सन्कलसादिराविभवति पुनर्भुद्धरप्रहारादिना तत्रैव तिरोभूतस्तिष्ठतीत्याविर्भावतिरोभावावेवोत्पाद्विनाशौ नतु वास्तवौ । तथा सित कथं न तन्त्रतः कलसोत्पादः । न चोत्पत्तेः पूर्व कार्याणां कारणे सत्त्वमप्रामाणिकमिति वाच्यम् ' सदेव सौम्येद्मप्र आसीत् ' इत्यादि-श्रुतेरेव प्रमाणत्वादित्याहुः, तिचन्त्यम् । आविभीवस्याविभीवस्वीकारेऽनव-स्थाप्रसङ्गात् । आविभावस्य पूर्वमसत्त्वेऽसदुत्पत्तिस्वीकारस्यावश्यकत्वेन घ-टादीनां पूर्वे सत्त्वाङ्गीकारस्य निर्युक्तिकत्वादिति कारणत्वं चानन्यथासिद्ध-नियतपूर्ववर्तिजातीयत्वं सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववन्त्वं स्वरूपसंब-न्धविशेषोऽतिरिक्तपदार्थों वेति ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) उक्ता द्रव्यगुणकर्माख्याः पदार्थाः । सामान्यं चैपाम-भिहितम्। विशेषस्तु तत्प्रत्यनीकभावात्प्रतिपत्तव्यः।तावता तत्त्वज्ञानोत्पत्तिः पर्याप्ता । तत्त्वज्ञानाच निःश्रेयसम् । सोऽयमपर्याः । स खळु किंस्वरूपः कथं च पादुर्भवतीत्येतदिदानीमभिधीयते,-\*\*कारणाभावात्कार्याभावः । कारणस्य मिथ्याज्ञानादेरभावात्कार्यस्य दोषादेरभावः । आत्मा खल्वपेत-स्वभावशुद्धस्तत्त्वम् । कामाद्यः मनसो धर्मा सुखाद्यश्च अनात्मन्यात्माभिमानाद्नादिमिध्याज्ञानादात्मन्यवभासन्ते, इव स्फटिके दर्पणमालिन्यादय इव मुखे । सोऽयमात्माऽभेदेन मनः प्रति-संद्धानः इरीरादिकं च सर्वार्थकारिणमुपकारभावादात्मानं मन्यमानः प्रियाप्रियरहितोऽपि शरीरादेरनुकूळं प्रतिकूळं चार्थमर्थयते द्वेष्टि च।अथप्रव-र्तते । प्रवर्तमानो धर्ममभ्युद्यसाधनमधर्मे चानभ्युद्यहेतुमाचरतीव । आच-रंसत्फलै: मुखदु:खैर्मनोगतैरेव मुखिनं दु:खिनं चात्मानं मन्यते । सो-ऽयमित्थमनवरतं धर्मोधर्मफलोपभोगार्थं भवति। भूत्वा म्रियते । मृत्वा पुनर्भ-वति । पुनर्भूत्वा पुनर्श्रियते । इत्येवमनिशमावर्तमानो न स्वस्तिभावमापद्यते ।

अथ विषयदोषदर्शी विरज्यते । विरक्तस्तद्धानामिच्छति । इच्छंस्तदुपायम-वधारयति। अवधार्यं तत्त्वज्ञानाय यतते । यतमानस्तत्त्वं जानाति । तत्त्व-ज्ञानं च दीर्घकाळादरनैरन्तर्थसेवितं दृढभूमिः । एतस्मात् तत्त्वज्ञानात् प्रत्यनीकं मिथ्याज्ञानमपैति। मिथ्याज्ञानस्य चात्मन्यनात्मबुद्धेरनात्मन्या-त्मबुद्धेश्चापगमे हेत्वभावात् दोषा अपयन्ति प्रवर्तनाळक्षणाः । परस्येव शरी-रादेरपि सुखदु:खाभ्यां न हृष्यति नचोपतप्यते । दोषस्यापाये प्रवृत्तिर्वा-ग्बुद्धिशरीरारम्मोऽपैति । इच्छाद्वेषपूर्विका हि धर्माधर्मप्रवृत्तिः । स खल्ब-यमात्मानं तत्त्वतो जानानः कस्यकामायधर्माधर्मयोः प्रवर्तेतं । प्रवृत्त्यपाये च कारणाभावाज्ञन्मापैति । जन्मनोऽपाये दुःखसन्तानोऽत्यन्तमुच्छि-द्यते । कारणाभावादन्यस्य दुःखस्योत्पत्तिर्ने भवति । आत्मनश्च स्वरूपेणाव-स्थानम्। सोऽयमपर्वर्गः। दुःखजन्मप्रवृत्तिदोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तद्नन्तराभावाद्पवर्गः'-इतितन्नान्तरसमाचाराचैतदेवं प्रतिपत्तव्यमिति। कथं पुनर्स्य मिथ्याज्ञानमुद्तित्यत्र प्रयोजनाभावादप्रवृत्तिराचार्यस्य। तत्त्वज्ञानार्थे हि शास्त्रस्यारम्भः । तच यथावस्थितानेव मिध्याज्ञानवतः प्राणभृद्भेदानधिकृत्योपदिक्यते । तत्त्वज्ञानस्य चोत्पत्तौ न मिथ्याज्ञानम-वतिष्ठते । तद्पायाद्पर्वानिष्पत्तिरिति । नात्र मिथ्याज्ञानानिमित्तावगमस्यो-पयोगः । मिथ्याज्ञाननिमित्तमनवगच्छतोऽपि दशमस्य तत्त्वज्ञानोत्पत्त्या मिथ्याज्ञानोपरमेन दुःखनिवृत्तेरुपलञ्चेः । न वै खल्वयमपवर्गी नामार्थ-नीयः पुरुषस्य । कुतः ? सुखोपरमादप्रवृत्तेः । सुखं खल्वनुकूलेवदनीयं प्राणभृतामपन्गे छुप्यते इति न तत्र प्रवृत्तिः पुरुषस्य । को हि बुद्धिमा-न्सर्वसुखोपरमळक्षणं भीष्ममपवर्गमर्थयेत् । न । दुःखोपरमात्प्रवृत्तेः । उचावचान्यरुन्तुदानि प्रतिकूळवेदनीयानि बहूनि दु:खान्यपर्को उपरम्य-न्ते इति कथं बुद्धिमान्सर्वेदुःखोपरमलक्षणं शान्तमपवर्ग नार्थयेत्। प्र-भूततरं हि पुरुषाणां दुःखं भवत्यल्पीयश्च सुखम् । यथा च खस्वयं पुरुषो दुःखेनोपतप्यते न तथा सुखेन निर्वृतो भवति । सोऽयं दुःखनि-करेपे सुखाभिमानो न खल्विप न बुद्धिमतां हातव्या भवति । दृश्यते खल्वनर्थे बळवन्तं सोढुमक्षमास्तन्मात्रनिविवृत्सयोद्वन्धनादिभिरात्मानं व्यापाद्यन्तीति ॥ १ ॥

न तु कायीभावात्कारणाभावः ॥ २ ॥ ( उप० ) ननु सदेवोत्पद्यते नासत् ' सदेव सौन्येदमय आसीत् '

इत्यादिश्चितिप्रामाण्यात् । अन्यथाऽसत्त्वाविशेषे तन्तुभ्य एव पटो न कपा-छेभ्य इति नियमो न स्यादिति चेत् परिणामवादिभिरपि स्वीकृतकारण-कैर्यं नियमोऽभ्युपगन्तच्य एव । अन्यथा घटाभिच्यक्तिः कपालेष्वेव न तन्त्रिक्विति कयं स्यात् । किंच यद्यभिव्यक्तिरिप पूर्वमासीदेव तदा तस्या अपि नित्यत्वे आविर्भावतिरोभावावेवोत्पादविनाशाविति रिक्तं वचः। अधाविभीवतिरोभावी कारणापेक्षी तदा घटपटादीनामपि कारणापेक्षेवा-सतामप्युत्पत्तिरित्यायातम् । यत्तु कारणं प्रति नियमानुपपत्तिरित्युक्तं तत्र स्वभावनियमेनैवोत्तरम् । स च स्वभावनियमोऽन्वयव्यतिरेकावगम्यो भवति । भवति हि दण्डमन्तरेण न घटो दण्डे सति घट इति सर्वसाक्षिकोऽनुभवः।एवं चानन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्तिजातीयत्वं सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभावनन्त् वा कारणत्वम् । यद्यपि ' यवैर्यजेत ब्रीहिभिर्वा ' इत्यादी नियतपूर्वेव-र्तित्वं नास्ति । नहि यवकरणकयागानिष्पाद्ये फले त्रीहिकरणकयागस्य पूर्ववर्तित्वं तथापि विकल्पितं विहितकारणं कारणमेव । फलैकजात्येऽपि द्वयोः कारणत्वोपपत्तेः । तथाच सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववन्त्वं लोकवेदसाधारणी कारणता । नियतपूर्ववर्तित्वं तु अन्वयञ्यतिरेकगम्या कारणता लौकिकी, निह ' स्वर्गकामी यजेत ' इत्यादौ व्यतिरेकभा-गोऽपि विषयः प्रवृत्तेरन्वयमात्रज्ञानादेवोपपत्तेः, अत एव ' विकल्प उभय-मशास्त्रार्थः ' इत्यपि घटते । तज्जातीयस्य फलस्य एकेनैवोपपत्तेरपरानु-ष्टानवैयर्थात् । अत एव ' औतात्साङ्गात्कर्मणः फळावरयंभावनियमः ' इत्यप्युचितम् । ' आगममूळत्वाचास्यार्थस्य व्यभिचारो न दोषाय ' इ-त्याचार्याभिधानमृज्वर्थतात्पर्यकमेव । तृणारणिमणिस्थले तु कार्यवैजाल-मावस्थकं तत्रान्वयव्यतिरेकगम्यत्वात्कारणताया व्यतिरेकाद्यतिरेकस्या-वस्यकत्वात् । विकल्पस्थले तु फलवैजात्यकल्पने राजसूयवाजपेयादावपि वैकल्पिकी कारणता स्यादिति कार्यकारणभावनियममेवोपपादयन्नाह-नत्विति । यदि कार्यकारणभावनियमो न भवति तदा कार्याभावादपि कारणाभावः स्यात्कायीभावः कारणाभावं प्रत्यतन्त्रं, कारणाभावस्तु का-र्याभावं प्रति तन्त्रम् । तने दुःखाभावार्थं जन्माभावे, जन्माभावार्थ प्रवृत्त्यभावे, तद्र्थे च दोषाभावे, तद्र्थे भिध्याज्ञाननिवृत्त्ये, चात्मसाक्षात्काराय मुमुक्षूणा प्रवृत्तिः प्रयोजनमीपोद्धातिकस्याप्यस्य द्विस-त्रकप्रकरणस्य ॥ २ ॥

( वित्रु० ) कार्यकारणभावनियममेवोपपादयति—नित्वति । कार्यकार-णभावनियमाभावे कार्याभावः कारणाभावाप्रयोजकः कारणाभावस्तु कार्या-भावप्रयोजक इति नियमानुपपत्तेरिति भावः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) यस्तु दुःखाभावमात्रमपवर्गे प्रतिजानीते, तस्वैतत्स्यात्,—क्षन कार्याभावात्कारणाभावः । कार्यस्य दुःखस्याभावात्र कारणस्य जन्माद्र-भावः । एवं सित, यदा वे न भवित दुःखं तदापि जन्माद्यो भवेयुः। यदि वे भवेयुः, कारणसद्भावादुःखमपि पुनक्तपद्येत । तस्मान्मिध्याज्ञानाद्यपायक-मेणात्यन्तदुःखनिवृत्तिरपवर्गो न दुःखाभावमात्रमिति । सिद्धश्चातीतस्य दुःखस्याभावो न तद्थी प्रवृत्तिरपपद्यते । अनागतमपि दुःखं नोत्पन्नमिति नास्ति तद्भावार्थमपि प्रवृत्तिः । भवच दुःखमन्तरेणापि तत्त्वज्ञानं स्वकारणान्नङ्क्यति । मिध्याज्ञानाद्यपमद्कमेण जन्मोच्छेदार्थे तु प्रवृत्ति-रूपपद्यते इति ।। २ ।।

#### सामान्यं विशेष इति बुद्धचपेक्षम् ॥ ३ ॥

( उप० ) पदार्थत्रयोदेशलक्षणानन्तरमिदानीमुद्दिष्टस्य सामान्यपदा-र्थेस्य लक्षणमाह—सामान्यमिति । सामान्यं द्विविधं परमपरं च । तत्र परं सत्ता अपरं सत्ताव्याप्यं द्रव्यत्वादि । तत्र सामान्यस्य तद्विशेषस्य च लक्षणं बुद्धिरेव । अनुवृत्तबुद्धिः सामान्यस्य, न्यावृत्तबुद्धिविशेषस्य । इतिना द्वयमविच्छिद्य परामृत्रयते । तेन बुद्धयपेक्षमिति नपुंसकनिर्देशः। वृत्तिकारस्तु विशेषान्वयमाह परंतु ' नपुंसकमनपुंसकेनैकवचास्यान्य-तरस्याम् ' इत्यनेनैकवद्रावो नपुंसकता चेत्याह । बुद्धिरपेक्षा, लिङ्गं लक्षणं वा यस्य तद्भुद्धचपेक्षम्। तत्र नित्यमनेकव्यक्तिवृत्ति सामान्यं, नित्यत्वे सति स्वाय्यान्योन्याभावसमानाधिकरणं वा । परमपि सा-मान्यमपरमपि तथा । परंतु सामान्यं विशेषसंज्ञामपि लभते यथा— द्रव्यमिदं द्रव्यमिद्मित्यनुवृत्तप्रत्यये सत्येव नायं गुणो नेदं कर्मेति विशेषप्रत्ययः । तथाच द्रव्यत्वादीनां सामान्यानामेव विशेषत्वम् । ननु विधिरूपं सामान्यं नास्त्येव अनुगतमतेरतद्व्यावृत्त्यैवोपपत्तेः । भवति हि गौरयिमति प्रतीतेरगोव्यावृत्तोऽयिमति विषयः वादिनाऽपि गोत्वादिविशिष्टप्रत्ययस्य तद्विषयत्वाभ्युपगमात् । वैशिष्ट्यमतद्भ्यावृत्तेरन्यत्, गवादिपदप्रवृत्तिनिमित्तमप्यगोव्यावृत्त्यादिरेव। किंच गोत्वं कुत्र वर्तते न ताबद्गवि गोत्ववृत्तेः पूर्वे तस्याभावात् । नाप्यगवि विरोधात् । यत्र गोपिण्ड उत्पद्यते तत्र कुत आगत्य गोत्वं वर्तते ।

इत्यादिश्वतिप्रामाण्यात् । अन्यथाऽसत्त्वाविशेषे तन्तुभ्य एव पटो न कपा-लेभ्य इति नियमो न स्यादिति चेत् परिणामवादिभिरपि स्वीकृतकारण-कैर्यं नियमोऽभ्युपगन्तन्य एव । अन्यथा घटाभिन्यक्तिः कपारेष्वेव न तन्त्रिष्विति कथं स्यात् । किंच यद्यभिव्यक्तिरिप पूर्वमासीदेव तदा तस्या अपि नित्यत्वे आविर्भावतिरोभावावेवोत्पाद्विनाशाविति रिक्तं वचः। अयाविर्भावतिरोभावो कारणापेक्षौ तदा घटपटादीनामपि कारणापेक्षैवा-सतामप्युत्पत्तिरित्यायातम् । यतु कारणं प्रति नियमानुपपत्तिरित्युक्तं तत्र स्वभावनियमेनैवोत्तरम् । स च स्वभावनियमोऽन्वयन्यतिरेकावगम्यो मवति। भवति हि दण्डमन्तरेण न घटो दण्डे सति घट इति सर्वसाक्षिकोऽनुभवः। एवं चानन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्तिजातीयत्वं सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वं वा कारणत्वम् । यद्यपि ' यवैर्यजेत ब्रीहिभिर्वा ' इत्यादी नियतपूर्वव-र्तित्वं नास्ति । निह यवकरणकयागनिष्पादो फले ब्रीहिकरणकयागस्य पूर्ववर्तित्वं तथापि विकल्पितं विहितकारणं कारणमेव । फलैकजात्येऽपि द्वयोः कारणत्वोपपत्तेः । तथाच सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वं लोकवेद्साधारणी कारणता । नियतपूर्ववर्तित्वं तु अन्वयव्यतिरेकगम्या कारणता ळीकिकी, निह ' स्वर्गकामी यजेत ' इत्यादी व्यतिरेकमा-गोऽपि विषयः प्रवृत्तेरन्वयमात्रज्ञानादेवोपपत्तेः, अत एव ' विकल्प उभय-मशास्त्रार्थः ' इत्यपि घटते । तज्जातीयस्य फलस्य एकेनैवोपपत्तेरपरातु-ष्ट्रानवैयर्थात् । अत एव 'श्रीतात्साङ्गात्कर्मणः फळावश्यंभावनियमः ' इत्यप्युचितम् । ' आगममूळत्वाचास्यार्थस्य व्यभिचारो न दोषाय ' इ-त्याचार्याभिधानमुज्वर्धतात्पर्यक्रमेव । तृणार्राणमणिस्थले तु कार्यवैजाल-मावश्यकं तत्रान्वयन्यतिरेकगम्यत्वात्कारणताया व्यतिरेकाद्यतिरेकस्या-वश्यकत्वात् । विकल्पस्थले तु फलवैजात्यकल्पने राजसूयवाजपेयादावपि वैकल्पिकी कारणता स्यादिति कार्यकारणभावनियममेवोपपादयन्नाह-नित्वति । यदि कार्यकारणभावनियमो न भवति तदा कार्याभावादपि कारणाभावः स्यात्कार्याभावः कारणाभावं प्रत्यतन्त्रं, कारणाभावस्तु का-र्याभावं प्रति तन्त्रम् । तने दुःखाभावार्थे जन्माभावे, जन्माभावार्थ प्रवृत्त्यभावे, तद्र्थे च दोषाभावे, तद्र्थे मिध्याज्ञाननिवृत्त्ये, चात्मसाक्षात्काराय मुमुक्षूणा प्रवृत्तिः प्रयोजनभौपोद्धातिकस्याप्यस्य द्विस-त्रकप्रकरणस्य ॥ २ ॥

( विवृ ) कार्यकारणभावनियममेवोपपादयति—नित्वति । कार्यकार-णभावनियमाभावे कार्याभावः कारणाभावाप्रयोजकः कारणाभावस्तु कार्या-भावप्रयोजक इति नियमानुपपत्तेरिति भावः ॥ २॥

(भाष्यम्) यस्तु दुःखाभावमात्रमपर्या प्रतिजानीते, तस्यैतत्स्यात्,—क्षन कार्याभावात्कारणाभावः । कार्यस्य दुःखस्याभावात्र कारणस्य जन्मादेरभावः । एवं सित, यदा वे न भवित दुःखं तदापि जन्मादयो भवेयुः । यदि वे भवेयुः, कारणसद्भावादुःखमपि पुनरुत्पर्येत । तस्मान्मिण्याज्ञानाद्यपायक्रभणात्यन्तदुःखनिवृत्तिरपवर्गो न दुःखाभावमात्रमिति । सिद्धश्चातीतस्य दुःखस्याभावो न तद्शी प्रवृत्तिरुपपयते । अनागतमपि दुःखं नोत्पन्नमिति नास्ति तद्भावार्थमपि प्रवृत्तिः । भवच दुःखमन्तरेणापि तत्त्वज्ञानं स्वकारणात्रङ्क्यति । मिण्याज्ञानासुपमर्दक्रमेण जन्मोच्छेदार्थं तु प्रवृत्ति-रुपपयते इति ॥ २ ॥

#### सामान्यं विशेष इति बुद्धचपेक्षम् ॥ ३ ॥

( उप० ) पदार्थत्रयोदेशलक्षणानन्तरमिदानीमुद्दिष्टस्य सामान्यपदा-र्थस्य लक्षणमाह—सामान्यमिति । सामान्यं द्विविधं परमपरं च । तत्र परं सत्ता अपरं सत्ताव्याप्यं द्रव्यत्वादि । तत्र सामान्यस्य तद्विशेषस्य च लक्षणं बुद्धिरेव । अनुवृत्तबुद्धिः सामान्यस्य, न्यावृत्तबुद्धिर्विशेषस्य । इतिना द्वयमविच्छिद्य परामृदयते । तेन बुद्धयपेक्षमिति नपुंसकनिर्देशः । वृत्तिकारस्तु विशेपान्वयमाह परंतु 'नपुंसकमनपुंसकेनैकवचास्यान्य-तरस्याम् ' इत्यनेनैकवज्ञावो नपुंसकता चेत्याह । बुद्धिरपेक्षा, लिङ्गं लक्षणं वा यस्य तहुद्धथपेक्षम्। तत्र नित्यमनेकव्यक्तिवृत्ति सामान्यं, नित्यत्वे सति स्वाश्रयान्योन्याभावसमानाधिकरणं वा । परमपि सा-मान्यमपरमपि तथा । परंतु सामान्यं विशेषसंज्ञामपि लभते यथा-द्रव्यमिदं द्रव्यमिद्मित्यनुवृत्तप्रत्यये सत्येव नायं गुणो नेदं कर्मेति विशेषप्रत्ययः । तथाच द्रव्यत्वादीनां सामान्यानामेव विशेषत्वम् । ननु विधिरूपं सामान्यं नास्त्येव अनुगतमतेरतद्व्यावृत्त्यैवोपपत्तेः । भवति हि गौरयमिति प्रतीतेरगोव्यावृत्तोऽयमिति विषयः गोत्वादिविशिष्टप्रत्ययस्य तद्विषयत्वाभ्युपगमात् । वैशिष्ट्यमतद्भ्यावृत्तेरन्यत्, गवादिपदप्रवृत्तिनिमित्तमप्यगोव्यावृत्त्यादिरेव। किंच गोत्वं कुत्र वर्तते न ताबद्गवि गोत्ववृत्तेः पूर्वे तस्याभावात् । नाप्यगवि विरोधात्। यत्र गोपिण्ड उत्पद्यते तत्र कुत आगत्य गोत्वं वर्तते ।

新刊

বিং

न तावत्त्वैवासीहेशस्यापि तस्य गोत्वापत्तेः । नापि गोत्वमपि तदानीमेवो-त्पन्नं, नित्यत्वाभ्युपगमात् । नाप्यन्यत आगतं, निष्क्रियत्वाभ्युपगमात् । न च एकस्यैव नित्यस्य नानाव्यक्तिवृत्तित्त्वं, काल्क्लिंकदेशविकल्पानुपपत्तेः। निह कुत्लामेक त्रैव वर्तते अन्यत्र तिद्विशिष्टप्रत्ययानुद्यप्रसङ्गात् । नाप्येकदे-शेन, जातेरेकदेशस्याभावात् । तदुक्तम् ' न याति नच तत्रासीन्न चोत्पन्नं न चांशवत् । जहाति पूर्वे नाधारमहो व्यसनसन्ततिः ' इति । सामान्य-मस्ति । तच संस्थानमात्रव्यङ्गयं गोत्वघटत्वादिवत् । न तु गुणकर्म-गतमपीति सगोत्रकछहः । अत्रोच्यते सामान्यं नित्यं व्यापकं च । व्याप-कत्वमपि स्वरूपतः सर्वदेशसंवद्धत्वम् । न देशानां गोव्यवहारापत्तिः सम-वायेन तक्ष्यवहारस्याभ्युपगमात् । काले रूपादिमत्त्वेऽपि कालो रूपवा-नित्यप्रतीतिन्यवहारवत् । नच कालो नास्त्येव पश्चरकन्थसंज्ञाभेद्मालमि-त्यभ्युपासादिति वाच्यम् , काळस्य साधियष्यमाणत्वात् । तथाच यस पिण्ड उत्पद्यते त्वस्थमेव गोत्वं तेन संवध्यते, जातः संबद्धश्चेत्येकः काल इत्यभ्युपगमात् । एतेन कींदृइयाश्रये वर्तते इत्यत यत्न प्रतीयते इत्यत्तरम् । कुत्र प्रतीयते इत्यत्र यत्र वर्तते इत्युत्तरम् । गोत्ववृत्तेः पूर्व स पिण्डः कीद्यगासीदित्यव नासीदित्येवोत्तरम् । एवं च ' न याति न च तलासीत् ! इत्यादिकं परिदेवनमात्रम् । अतव्यावृत्तिरेव गोत्वमित्यत्र गौरय-मिति विधिमुखः प्रत्यय एव वाधकः। नह्यनुभवोऽपि व्याख्यायते। तदुक्तम्-'विधिजः प्रत्ययोऽन्योऽयं व्यतिरेकासमर्थकः' इति । नहि गौरयमिति प्रत्य-येऽगोव्यावृत्तिरिप भासते । काल्हींकरेशिवकल्पस्तदा भवेद् यदोकस्य सा-मान्यस्य काल्ट्यं भवेदेकदेशो वा । कृत्सनता ह्यनेकाशेपता सा चैकस्मिन्नो-पपन्ना । गौरयमित्याचनुभव एवासद्विषयो न वस्तुव्यवस्थापनक्षम इत्यवो-त्तरं वक्ष्यते । प्राभाकरास्तु संस्थानमात्रव्यङ्गयं सामान्यमाचक्षते । तन्य-चनुगतप्रतीतिसाक्षिकं तदा किमपराद्धं गुणकर्मगतैः सामान्यैः। भवति हि रूपरसादावनुगतधीः सा च जातिन्यवस्थापिकैव बाधकाभावात् । रूप-त्वादिजातिषु न तावळात्त्यभेदो बाधकः आकाशत्वादिवत् । रूपरसादि-व्यक्तीनामनेकत्वात् । नापि बुद्धित्वज्ञानत्वादिवद्भटत्वकलशत्वादिवद्भा तुल्यत्वं वाधकम्,तचान्यूनानतिरिक्तव्यक्तिकत्वं गुणत्वापेक्ष्या न्यूनव्यक्ति-कत्वात् नीलत्वाचपेक्षयां चाधिकव्यक्तिकत्वात्। अत एव न संकरः भूत-त्वमूर्तेत्ववत्, परस्परात्वन्ताभावसामानाधिकरण्ये सति जात्यन्तरेण सा-मानाधि भ्रण्यामावात् । नाप्यनवस्था क्षत्वादिगतसामान्यान्तरानभ्य- पगमात् । नापि रूपहानिर्विशेषत्ववत्, यदि विशेषाः द्रव्याश्रितत्वे सित जातिमन्तः स्युः गुणाः कर्माणि वा स्युः विभुवृत्तित्वे सित यदि जातिमन्तः स्युःगुणाः स्युरिति यथा विशेषपदार्थस्वरूपहानिस्तथा प्रकृते-ऽभावात् । नापि समवायत्ववदसंबन्यः समवाये समवायाभ्युपगमेऽनवस्था-भयात्त्वथास्तु, प्रकृते तु समवायस्यैव संबन्धस्याभ्युपगमात् । यद्यपि समवायत्वजातिबाधको व्यत्त्यभेद एव तथापि यन्मते उत्पाद्विनाशशीला बहवः समवायास्तन्मते द्रष्टव्यम् । अभावत्वादिजात्यभ्युपगमे वा बाधक-मेतत् । विवादपदमनुगतबुद्धिरनुगतानिमित्तसाध्या अवाधितानुगतमित्वात् दामकुसुमबुद्धिवत् इति जातौ मानिमिति वृत्तिकारास्तिचन्त्यम् ।। ३ ।।

( विदृ० ) सामान्यपदार्थस्य छक्षणमाह-सामान्यमित्यादिना । सा-मान्यं परं विशेषः अपरं सामान्यमिति द्वयं बुद्धचपेक्षं बुद्धिरपेक्षा छक्षणं यस्य तत् । तथाच सामान्यं द्विविधं परमपरं च । तत्र परसामान्यं सत्ता । द्रव्यत्वादिकं त्वपरसामान्यम् । तत्र सामान्यविशेषयोः परापरयोळेक्षणं बुद्धिरेव । अनुवृत्तत्वबुद्धिः सामान्यस्य व्यावृत्तत्वबुद्धिर्विरोपस्य छक्षणम्। अनुवृत्तत्वमधिकदेशवृत्तित्वं व्यावृत्तत्वमरपदेशवृत्तित्वम् । तथाच सत्तायाः सर्वसामान्यापेक्षयाऽधिकदेशवृत्तित्वात्परत्वमेव । द्रव्यत्वादिजातेस्तु सत्ता-पेक्षया न्यूनदेशवृत्तित्वाद्परत्वं पृथिवीत्वाद्यपेक्षयाऽधिदेशवृत्तित्वात्परत्व-मपीति परत्वरूपं सामान्यत्वम् । अपरत्वरूपं विशेषत्वं च न नियतं किंतु बुद्ध-यपेक्षामिति । जातिबाधका उक्ता न्यायाचार्यै:-'व्यक्तेरभेद्स्तुल्यत्वं संकरोऽथानवस्थितिः । रूपहानिरसंबन्धो जातिबाधकसंग्रहः इति । तत्रै-कन्यक्तिकत्वादाकाशत्वं न जातिः। अन्यूनानतिरिक्तन्यक्तिकत्वाद्घटत्वं क-लशत्वं च न जातिद्वयम् । परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोरेकव्यक्तिस-मावेशेन संकरेण भूतत्वं मूर्तत्वं च न जातिः। अनवस्थाभयात्सामा-न्यत्वं न जातिः । विशेषस्य व्यावृत्तस्वभावस्य रूपहानिर्विशे-षत्वजातिबाधिका। यदि विशेषत्वं जातिः स्यात्तदा जातिमतः स्वतो-व्यावृत्तत्वासंभवेन स्वतोव्यावृत्तत्वरूपस्य असाधारणधर्मस्य व्याघातः स्यादतो विशेषत्वं न जातिः । अथवा रूपहानिः स्वरूपहानिः । तथाच विशेषा यदि मूर्तवृत्तित्वे सति जातिमन्तः स्युस्तदा गुणाः कर्माणि वा स्युः । विभुवृत्तित्वे सति जातिमन्तः स्युस्तदा गुणाः स्युरिति विशेषस्य स्वरूपहानिर्विशेषत्वजातिबाधिका । समवायसंबन्धाभावात् समवायत्वं न जातिः । समवाये समवायान्तरस्वीकारेऽनवस्थाप्रसङ्गात् । उत्पाद्विनाश-शालिनो बहवः समवाया इतिमतेनैतत् । अन्यथैकव्यक्तिकत्वादपि समवायत्वं न जातिः स्यात् । एवमभावत्वस्य जातित्वे समवायसंवन्धाभाव एव वाधक इत्यादिकमूहनीयम् । प्राभाकरास्तु संस्थानव्यङ्ग्भव जातिः सा च गुण-कर्मणोर्नास्तीत्याहुः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्)पर्याप्तः शास्त्रार्थः । परीक्षेदानीं पदार्थानां वर्तिष्यते। तत्राल्पत्वा-द्वयुत्क्रमेण सामान्यविशेषौ तावद्रन्यादीनां परीक्ष्येते । श्रूयते खल्वत्र विप्र-तिपत्तिरिति-असामान्यं विशेष इति बुद्धचपेक्षम् । समानानां भावः सा-मान्यं तुल्यार्थता । तद्धिपर्ययश्च विशेषः । सामान्यमिति विशेष इति या-वेतौ प्रत्ययच्यवहारौ, तदेतह्यं बुद्धयपेक्षम् । बुद्धिरपेक्षा यस्य, यद्वा अपेक्षते बुद्धिं तद् बुद्धःचपेक्षम् । कथम् ? येथं भिन्नेष्वभिन्ना बुद्धिस्तया हि समानव्यपदेशो भवति । तत्प्रत्यनीकभावाद्विशेषो व्याख्यातः । न वै खळु वस्तुभूतं निमित्तमन्तरेण भिन्नेष्वभिन्ना बुद्धिर्भवति, यदस्या निमित्तं सामान्यं नाम तत् । किंचास्या निमित्तम् ? सद्नित्यमित्यादिभिर्यद्वयाख्यातं तदस्या निमित्तम्। भिन्नेषु खल्वपि भावेषु कुतश्चित्सामान्यादभिन्ना बुद्धि-भैनति । यथोदकपयसोः संसुज्यमानयोः सेनावनादिपु चेति । अथापि व-क्याति सर्पिजेतुमधूच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्वत्वमद्भि सामान्यमिति । सा-मान्ये सामान्यान्तरापेक्षया न व्यवतिष्ठते बुद्धिरिति चेत् सामर्थ्याद्यवस्थाः स्यते । यावति न व्यवस्थोपपद्यते तावति न व्यवस्थास्यते, परतस्तु सा-मर्थ्योद्यवस्थास्यते । सामान्यभावादिवत् । यथा खल्वन्यः समानानां भावः सामान्यमन्यो भावः सामान्यस्य, तस्याप्यन्यस्तस्याप्यन्य इत्यञ्यवस्था बुद्धेः प्राप्नोति । सामर्थ्यात्तु व्यवतिष्ठते । तथाऽन्यत्रापि व्यवस्थास्यते 🏿 येषु समाना बुद्धिरुदेति तेष्वर्थान्तरभूतस्य सामान्यस्य परिकल्पने चोद्-कपयसोः संसुज्यमानयोर्द्रव्यगुणयोरन्येषु च केनचिद्र्पेण समानबुद्धिनि-र्पाह्येषु भावेष्वर्थान्तरभूतानां सामान्यान्तराणां परिकल्पनं प्राप्नोति । तत्रान्तरेणार्थान्तरभूतं सामान्यं केनचिद्रूपेण समाना बुद्धिरिति चेत्समा-नमन्यत्र । एतेनैकस्यां व्यक्तौ गौरयमित्युपदिष्टस्य व्यक्तयन्तरे गौरयमिति प्रतिपत्तिर्व्याख्याता । अथापि खल्वयं धर्मधर्मिभावः परमार्थतोऽसन्नपि विषयतादिवत्स्वभावाद्धासते । धर्मश्चाभिन्नो धर्मिणो भिन्नवदुपलभ्यते । अ-थाप्येतदुक्तम् । अर्थिकियाकारितया भिन्ना एव हि व्यक्तयः । ता एव

व्यक्तयस्त्यक्तमेदा जातिरदाहतेति।अथापि खल्बस्त्येको भावाना भाव:। स एव तेन तेन विशेषेण तत्र तत्रोपळभ्यमानः सामान्यविशेषबुद्धिहेतु-गकाशादिवदिति । द्रव्याणां भावो गुणानां भावः कर्मणां भावः इत्यनुव-र्तमान एव हि भावो व्यावर्तमानैर्द्रव्यादिभिर्विशिष्यते । अथाप्येतदुक्तम्-ं एको भावस्तत्त्वतो येन दृष्टः सर्वे भावास्तत्त्वतस्तेन दृष्टाः ' इति । तदेतत्सामान्यं यदि भावः, गुण एव । यदि चान्यकिंचित्, यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवति । एतेन विशेषो व्याख्यातः । अथानेकानि द्रव्य-त्वाविलक्षणानि सामान्यानि भावाद्भिन्नानि मन्येरन्, नैव गुणलक्षणम-तिवर्तन्ते इति । अथापि खळु परिभाषामात्रं सामान्यविशेषौ । परिभा-पातो हि समाना वुद्धिर्विशेषवुद्धिश्चोत्पद्यते । येथं नवसु पृथिन्यादिषु द्रव्यमिलनुगता दुद्धिः, सा खलु परिभाषाबलान् । यथा हि परिभाषा-विशेषाद्वाद् जल्पवितण्डादिञ्यवहारास्तत्र तत्र प्रवर्तन्ते प्रत्याश्च तथा नथोत्पचन्ते, तद्भदेतत्प्रतिपत्तन्यम् । यदि वै कश्चिद्धुणपरिभाषां पृथिन्या-दिषु कुर्यात्, तथैव हास्य बुद्धिभेवेदिति । इत्थमेव प्रतितन्त्रमभिन्नेऽप्यर्थे विभिन्ना बुद्धिरिति । यस्तु द्रव्यपरिभाषां नाभ्यनुजानाति, नासौ क्षिति-पयस्तेजांस्युपलभमानो द्रव्यमिति प्रतिसंधत्ते । यस्यार्थान्तरभूतं द्रव्यत्वा-दिकं, तस्यैतन्नोपपद्यते । प्रत्यक्षं हि तद्भयनुज्ञायते । यथा स्वल्वालयवि-ज्ञानसंप्रज्ञातमौठिकार्थप्रतिपत्तिजातिसकळादिबुद्धयस्तन्नान्तरपरिभाषाभि-स्तन्न तन्नोत्पद्यन्ते, तथाऽन्यत्रापि प्रत्येतव्यम् । न वै खळु गुरुनिकादिषु मत्वादिसामान्यं वस्तुभूतमस्ति । परिभाषातस्तु मत्वादिरूपेणानुगता बुद्धि-भवतीति । सेयमसत्यर्थे बुद्धिरिति बुद्धचपेक्षता सामान्यविशेषयोरिति । तावेतौ सामान्यविशेषौ परस्परबुद्धचपेक्षौ भवतः । द्रव्यत्वं पृथिवीत्वा-पेक्ष्या सामान्यं सत्तापेक्ष्या च विशेष इति । सत्ता नामान्त्यं सामान्यं, तत्तत्पृथिवीत्वादिकं चान्त्यो विशेष इत्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् ॥ ३ ॥

## भावोऽनुष्टत्तेरेव हेतुत्वात् सामान्यमेव ॥ ४॥

( उप० ) सामान्यं विशेष इति द्वैविध्यं यदुक्तं तदुपपाद्यन्नाह—भाव इति । भावः सत्ता अनुवृत्तेरेव हेतुः न तु व्यावृत्तेरिप हेतुः । तथाच विशे-पसंज्ञां न लभते ॥ ४ ॥

(विदृ०) सत्तायाः परत्वमेव नापरत्वमित्याह्—भाव इति । भावः सत्ता । अनुवृत्तेरथिकदेशवृत्तित्वबुद्धेहेंतुत्वात् । एवकारेणाल्पदेशवृत्तित्वबु- The state of the s

fe

द्धिन्यवच्छेदः । तादृशबुद्धिस्तु सत्ता द्रव्यत्वाद्यपेक्षयाऽधिकदेशवृत्तिरि-त्याकारिका । तस्याः प्रत्यक्षात्मिकाया हेतुत्वं सत्तायां विषयमुद्रया । तथाच सत्तायां क्रांचिद्पि जातिमपेक्ष्याल्पदेशवृत्तित्वबुद्धेरमावान्न विशेषत्वं किंतु प्रत्वमात्रमेवेति ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) तत्र सत्ता नाम सतां भावः । सोऽयम्— %भावोऽनुवृत्ते-रेव हेतुत्वात्सामान्यमेव । न विशेषः । भावः खल्वयमनुवृत्तेरेव हेतुर्ने व्यावृत्तेरिष आचार्यप्रवृत्तिज्ञीपयति, नैव सामान्यादीन्यर्थान्तराणीति । यदि वै भवेगुः, व्यावृत्तिं तेभ्यो भावस्य प्राप्नोतीति । सोऽयं भावः सामान्यमेव समानो हि सर्वेषामर्थानाम् । सन्तो हि सर्वेऽर्था इति ॥ ४ ॥ द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्च ॥ ५ ॥

( उप० ) केषां सामान्यानां विशेषसंज्ञेत्यपेक्षायामाह-द्रव्यत्वमिति । चकारः पृथिवीत्वादीनि द्रव्यगतजातीः रूपत्वादीनि गुणगतजातीः उत्क्षे-पण्त्वादीनि कर्मगतजातीः समुचिनोति । द्रव्यत्वमित्यादावसमासः परस्परं व्याप्यव्यापकभावाभावसूचनार्थः । सामान्यानि विशेषाश्चेत्यत्रासमासः सामान्यत्वे सत्येव विशेषत्वं यथा ज्ञायेत तद्रथम्। अन्यथा सामान्यवि-द्योषा इति पष्टीसमासभ्रमः स्यात् । तथाच सामान्यत्वे सति विशेषत्वं न प्रतीयते । ननु द्रव्याकारानुगतमतिसाक्षिकं न द्रव्यत्वम्, पृथिव्यादौ कथंचित्तत्सत्त्वेऽपि वाय्वाकाशादौ तदसंभवात् । न च गुणत्वावच्छित्र-कार्यसमवायिकारणतावच्छेदकतया तत्सिद्धिः, नित्यानित्यवृत्तितया गुण-त्वस्य कार्यतानवच्छेदकत्वात् । गुणत्वार्थमपि पर्यनुयोगस्य तादवस्थ्यात् । मैवम्, संयोगत्वावच्छित्रकार्यसमवायिकारणतावच्छेदकतया द्रव्यत्वसिद्धेः। सा हि न पृथिवीत्वाद्यवच्छेद्या, न्यूनवृत्तित्वात् । नापि सत्तावच्छेद्याऽवि-कवृत्तित्वात् । अवश्यं ह्यवच्छेदकेन भवितव्यम्, अन्यथाकस्मिकतापत्तेः । तत्र परमाणुषु द्व्यणुकासमवायिकारणवत्तया द्व्यणुकेषु त्र्यणुकासमवा-यिकारणवत्तया विभुचतुष्टयस्य सर्वमृतसंयोगितयैव सिद्धेः । मनसि इन्द्रियमनःसंयोगाधारतया वायौ तृणादिनोदनाश्रयतया प्रत्यक्षद्रव्येषु प्रत्यक्षतयैव संयोगाभ्युपगमस्यावश्यकत्वात् । अजस्तु संयोगो नास्त्येव

येन संयोगत्वस्यापि कार्योकार्यवृत्तितया कार्यतावच्छेद्कता न स्यात् । एवं विभागसमवायिकारणतावच्छेदकतयाऽपि द्रव्यत्वसिद्धेः सुप्रतिपद्त्वात् । गुणत्वं तु संयोगविभागसमवायिकारणत्वासमवायिकारणत्वशून्ये सामा- न्यवित यत्कारणत्वं तद्वच्छेदकतयैव सिद्धमित्युक्तत्वात्। कर्मत्वमिष प्रस्रक्ष-द्रव्येषु चलतीति प्रस्रयसाक्षिकम्। अन्यत् तु संयोगिवभागानुमेयं संयोग-विभागोभयासमवायिकारणतावच्छेदकतयाऽपि कर्मत्वसिद्धेरावश्यकत्वात्। अत एवादिसस्य देशान्तरप्राप्त्या गस्तनुमानम्। तत्व च देशान्तरस्याकाँ-शादेरतीन्द्रियत्वेऽपि तिकरणसंयोगिवभागयोस्तन्मण्डलेन प्रत्यक्षत्वात्तत्त एव गत्यनुमानं देशान्तरप्राप्तिमानादित्यः अविनाशित्वे द्रव्यत्वे च सित प्राङ्मुखोपलब्यस्य प्रत्यङ्मुखेन तेनैवोपलभ्यतया प्रत्यभिज्ञायमानत्वादिति देशान्तरप्राप्त्या अनुमितया आदित्यगत्यनुमानमित्युद्दचोतकराचार्याः॥।।।।

(विवृ०) ननु के विशेषा इत्याकाङ्कायामाह—द्रव्यत्वमिति। चकारेण पृथिवीत्वादीनां द्रव्यगताना, रूपत्वादीनां गुणगतानाम्, उत्क्षेपणत्वादीनां कमेगतानां च जातीनां समुचयः। तथाच द्रव्यत्वादीनां पग्त्वरूपं सामान्य-स्वमपरत्वरूपं विशेषत्वं चेत्यर्थः।। ५।।

( भाष्यम् ) सिंद्वरोषाणां पुनर्भावः—श्रद्गव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामा-न्यानि विशेषाश्च । सत्ताऽपेक्षया विशेषाः पृथिवीत्वाद्यपेक्षया सामा-न्यानि । न वै खळु सिंद्वरोषाणां सर्वे भावाः सामान्यानि विशेषाश्च ॥५॥

#### अन्यज्ञान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु य एव विशेषपदार्थ उदिष्टः स एव किं सामान्यिक्शे-परवेनाभिषीयते इति शिष्याकाङ्क्षामपनयन्नाह—अन्यत्रेति । अन्तया विशेषा नित्यद्रव्यवृत्तयो येऽभिहिताः तान्वर्जियत्वा सामान्यिवशेषाभिषानमि-त्यर्थः । अन्तेऽवसाने भवन्तीत्यन्त्याः । यतो न व्यार्वतकान्तरमस्तित्या-चार्याः । उत्पाद्विनाशयोरन्तेऽवसाने भवन्तीत्यन्त्या नित्यद्रव्याणि तेषु भवन्तीत्यन्त्या विशेषा इति वृत्तिष्ठतः । ते हि विशेषा एव व्यावृत्तिबु-द्विहेत्वो न तु सामान्यरूपा अर्पाति ।। ६ ।।

(विवृ०) नतु सामान्यस्य विशेषत्वाभ्युपगमे भावानां षट्त्वसंख्या व्याहनेतिति तटस्थाशङ्कां निरस्यति—अन्यत्रेति । अन्त्या नित्यद्रव्यवृत्तयो ये विशेषा अभिहितास्तान्वर्जायित्वा सामान्यविशेषाभिधानमित्यर्थः । अन्ते-ऽवसाने तिष्ठन्ति यद्पेक्ष्या विशेषो नास्ति एकमावृत्त्त्य इति फलितार्थः । तथाच पूर्वेसूत्रे विशेषपदं नैकमात्रवृत्तिविशेषपदार्थपरं, किंतु व्याप्यसामान्यपरमिति न पट्त्वसंख्याव्याघात इति भावः ॥ ६ ॥

Fa

( भाष्यम् ) किं तर्हि ?— अन्यज्ञान्त्येभ्यो विशेषभ्यः । अन्त्याविशे-षास्तत्तत्पृथिव्यादिभावाः । तेभ्योऽन्यत्र ये सिद्धशेषाणां द्रव्यादीनां पृथि-व्यादीनां च भावाः, त इमे सामान्यानि विशेषाश्च, नत्वन्त्या विशेषा इति । यथा खल्वन्त्या विशेषाः विशेषा एव, न सामान्यानि, तथाऽन्त्य-मपि सामान्यं सामान्यमेव न विशेषः ॥ ६॥

# सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता ॥ ७ ॥

( ७५० ) सत्तासामान्यमित्यत्र बहूना विप्रतिपत्तिरतस्तत्र प्रमाण-माह-सिद्तीति । इतिकारेण प्रत्यव्ययवहारयोः प्रकारमुपदिशति । तथाच द्रव्यादिषु त्रिषु सत्सिद्ति प्रकारको यतः प्रत्ययः, सिद्दं सिद्दमित्या-कारकः शब्दप्रयोगो वा यदधीनः सा सत्ता ॥ ७॥

(विवृष्ट) सत्तासामान्ये प्रमाणमाह—सदितीति । इतिशब्देन प्रत्य-यव्यवहारयोः संप्रहः । यतो यस्याः सत्ताया हेतोर्द्रव्यगुणकर्मस् अयं सन्नित्याकारकः प्रत्ययः व्यवहारस्य भवति सा सत्ता इत्यर्थः । तथाच सत्तायामनुगतः प्रत्ययो व्यवहारस्य मानमिति भावः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) यस्मात्— \* सिद्ति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सासता । द्रव्य-गुणकर्मस्विवशेषितौ सिद्तिप्रत्ययव्यवहारौ यतः, सा सत्ता । कुतश्चैतौ प्रत्ययव्यवहारौ ? अविशेषिता द्रावात् । द्रव्यत्यादयस्तु विशेषितो भावः । द्रव्याणां भावः द्रव्यत्वं गुणानां भावो गुणत्वं कर्मणां भावः कर्मत्वम् । एवं शेषेषु । द्रव्यादिकं तु क्रियागुणविद्त्याद्यक्तम् ।। ७ ॥

# द्रव्यगुणकर्मभ्योऽथीन्तरं सत्ता ॥ ८॥

( ७प० ) ननु द्रव्यगुणकर्मभ्यः पृथग्भावेन सत्ता नानुभूयतेऽतो द्रव्याचन्यतममेन सत्ता । यतो हि यद्भिन्नं भवति तत्ततो भेदेनानुभूयते यथा
घटः पटात् । न च सत्ता तेभ्यो भेदेनानुभूयते इति तदात्मिकैवेत्यत
घटः पटात् । न च सत्ता तेभ्यो भेदेनानुभूयते इति तदात्मिकैवेत्यत
आह—द्रव्येति । द्रव्याद्योऽननुगताः । सत्ता चानुगता । तथाच अनुगतत्वाननुगतत्वलक्षणिविरुद्धधर्माध्यासेन तेभ्यो भेदस्य सिद्धत्वात् । यत्तु
तभ्योऽन्यत्न नोपलभ्यते तद्युत्तसिद्धिवलात् । घटपटयोस्तु युत्तसिद्धिः । न
च व्यक्तिस्वरूपमेव सत्ता, व्यक्तीनामननुगमात् । स्वरूपत्वं यद्यनुगतं तदा
सेव सत्ता । अननुगतैरिप स्वरूपैरनुगतव्यवहारश्चेत्तदा गोत्वादिभिरिप
गतम् । अत एव यत्न सत्ता समवैति ताद्यशैराधारैरेव तत्यवद्दारोपपत्तौ किं

सत्त्रयेत्यपास्तम् । अत एवार्थिक्रयाकारित्वं प्रामाणिकत्वं वा सत्त्वमित्य-युक्तं तदननुसंधानेऽपि सन् इति प्रत्ययात् ॥ ८॥

( विवृ० ) ननु स्वरूपसंबन्धरूपैव सत्ता सा च द्रव्यादिस्वरूपानति-रिक्तेत्याशङ्कां निरस्यति-द्रव्येति।अर्थान्तरं भिन्ना। तथाच द्रव्यादिषु त्रिषु सदित्यनुगतप्रत्ययस्य सर्वेसिद्धत्वेनानुगता सत्ता स्वीकार्या। सत्ताया अननुगतद्रव्यादिस्वरूपत्वे ताहशानुगतप्रत्ययापठापप्रसङ्गादिति भावः॥८॥

(भाष्यम्) अन्योऽथोंऽर्थान्तरम्। कश्चार्थः ? अर्थ इति द्रव्यगुण-कर्मसु इति वक्ष्यति। सोऽयमर्थः। तस्मादियमप्येष्वेवान्तर्भवति। अर्थः खिल्वतरथा न स्यादिति । द्रव्यगुणकर्मणामेव काचिद्रवन्ती सत्ता न खल्विप निर्दिष्टेषु द्रव्यगुणकर्मस्वन्तर्भवतीति तेभ्योऽर्थान्तरम्।। ८।।

#### गुणकर्मसु चै भावाच कमे न गुणः ॥ ९ ॥

(डप०) भेदकान्तरमाह—गुणेत्यादि। न गुणो न कर्मेति वक्तन्ये व्यत्ययेनाभिधानं न द्रव्यामित्यपि सूचयित। निह कर्म कर्मसु वर्तते, न वा गुणो गुणेषु। न वा द्रव्यं गुणे कर्मणि वा। सत्ता तु गुणे कर्मणि च वर्तते। तेन द्रव्यगुणकर्मवैधर्म्यात्तेभ्यो भिन्नैव सत्ता।। ९।।

(विद्यु०) इतोऽपि सत्ता न द्रव्यादिस्वरूपेत्याह—गुणकर्मस्विति । न कर्म न गुण इति व्यत्ययेनाभिधानान्न द्रव्यमित्यपि मुनेरभिप्रेतम् । त-थाच सत्ताया गुणकर्मवृत्तित्वाद्व्यादीनां च तदभावात्सत्ता द्रुव्यादिभ्यो भिचत इत्यर्थः ॥ ९॥

(भाष्यम्) कस्मान्नेयं निर्दिष्टेषु द्रव्यगुणकर्भस्वन्तर्भवति ? यस्मात्— %गुणकर्मसुभावान्न कर्म न गुणः । सत्ता खिल्वयं गुणेषु भवित कर्मसु च । तस्मात् नासौ कर्म न खल्विप गुणः । एतेन द्रव्यं व्याख्यातम् । यः खल्छ गुणो गुणेषु न भवित नासौ सत्ता । तेभ्यः खल्वर्थान्तरिमयिमिति । यस्तु गुणो गुणेषु भवित, नात्र तस्य प्रतिषेधः । सत्ता नाम गुणो गुणेषु भविति संख्यादिवत् । द्रव्यं खिल्वयमाश्रयति न त्वसौ गुणवती न कर्मेति।। ९।।

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १०॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह—सामान्येति । यदि सत्ता द्रव्यं गुणः कर्म वा स्यात्तदा सामान्यविशेषवती स्यात् । न च सत्तायां सामान्यविशेषा

१ चन्द्रकान्तश्रकार्मत्र न पठिति।

द्रव्यात्वाद्य उपलभ्यन्ते । निह भवति सत्ता द्रव्यं गुणः कर्म वेति केषाचिदनुभवः ॥ १० ॥

( विष्टु० ) भेद्कान्तरमाह—सामान्येति । सामान्यविशेषाः पूर्वोक्ताः द्रव्यत्वाद्यः । तथाच द्रव्यत्वाद्यभावात्सत्ता न द्रव्याद्यात्मिकेत्यर्थः ॥१०॥

( भाष्यम् ) अथापि संख्यादयो गुणाः सत्ता स्युः, गुणकर्मसु खल्वेते भवन्तीत्यत आह- \* सामान्यविशेषासावेन च । न कर्म न गुण इति प्रकु-तम् । सत्तायां तावत्सामान्यविशेषौ न भवतः । भवतस्त्वेतौ विति न संख्याद्यः सत्ता । अथापि रूपादीनां कर्मणां चान्यतमः सत्ता, निह तद्विनाकृतं द्रव्यमिति यो मन्यते, तस्यैतत्स्यात् ; गुणकर्मसु भावान कर्म न गुणः, सामान्यविशेषाभावेन चेति । सेयं खरूपसती प्रदीपवत् । यथा खल्बन्येऽथीः प्रदीपप्रभयोपलभ्यन्ते प्रदीपस्तूपलञ्ची न प्रदीपान्तरमंपेक्षते, स्वयेव प्रभयाऽन्यानिप प्रकाशयति स्वयं चो-पलभ्यते, तथा सत्ताऽपि स्वरूपेणैव सती न सत्ताऽन्तरमपेक्षते। स्वयमेव खल्वसौ भावो न तत्र भावान्तरापेक्षेति । सोऽयं भावः परिभा-षा वाडन्यो वा, नैवाथों भिद्यते । साडिप हि सत्येव न त्वसती स्वयमेव चात्र हेतुरिति । सामान्यविशेषाभावः सामान्यविशेषवत् । यथा हि सामा-न्यानि द्रव्यत्वादीन्येकबुद्धिनिर्घाद्याणि समानानि भवन्त्यपि स्वेनैव रूपेण भवन्ति न तत्र सामान्यान्तरं विशेषान्तरं वाऽस्ति, यथा चानन्ता विशेषा विशेषतया समानाः स्वेन स्वेन रूपेण च विशेषा भवन्तोऽपि न सामा-न्यान्तरं विशेषान्तरं वाऽपेक्षन्ते । तथा स्वभावात् । तथा सत्ताऽपि न सामान्यविशेषवती । सोऽयमतक्यों वस्तुस्वभावो न खल्वपि पर्यनुयोगमई-तीति । अथापि गुणकर्मणोर्यौ सामान्यविशेषौ तावत्र न भवत इति न कर्म न गुण इत्युक्तमिति॥ १०॥

## अनेकद्रव्यवस्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥

(उप) एवं सत्ताया द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरत्वमिभ्याय द्रव्यत्वस्य तेभ्योऽर्थान्तरत्वमाह—अनेकेति । अनेकं द्रव्यं समवायितया यस्यास्ति तदनेकद्रव्यवत् । अनेकपद्मिह सर्वपरं, तेन पृथिवीत्वादिभ्यो भेदः । नि-त्यत्वं तु सामान्यलक्षणप्राप्तमेव तेनावयविभ्यो भेदः। अनेकद्रव्यवत्त्वं च अ-नेकद्रव्यमावसम्वेतत्वं तेन सत्ताया भेदः । तेन नित्यमनेकद्रव्यमावसम- वेतं द्रव्यत्वम्, अतः संयोगो नेष्यत इत्युक्तम् । द्रव्यत्वं च साधितमेव । द्रव्यत्वमुक्तमिति द्रव्यत्वमपि सत्तावदेव व्याख्यातमित्यर्थः ।। ११ ॥

(विदृ०) द्रव्यत्वमपि न द्रव्याद्यात्मकमित्याह्—अनेकेति । अनेक-द्रव्यवत्त्वं समवेतत्वसंबन्धेन, नित्यत्वं तु सामान्यत्वादेव प्राप्तं तथाच द्रव्यत्वमनेकद्रव्यसमवेतत्वेन नित्यत्वेन च द्रव्यादिभिन्नतया सत्तावदेव व्याख्यातमित्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) अनेकेषु द्रव्येषु भवन् भाव एव द्रव्यत्वम् । द्रव्याणाः भावो हि द्रव्यत्वमिति ।। ११ ।।

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १२ ॥

( उप० ) ननु द्रव्यत्वमि जातिः स्वाश्रयाद्भिन्नमेव स्यात् को दोष इत्यत आह—सामान्येति । यदि द्रव्यत्वं जातिद्रेव्याद्यात्मिकैव स्यात्तदा तस्यां पृथिवीत्वजलत्वतेजस्त्वाद्यः सामान्यविशेषाः स्युरित्यर्थः । निह भवति द्रव्यत्वं पृथिवी जलं तेजो वेति केषांचित्प्रत्यय इत्यर्थः ॥ १२ ॥

(विद्यु०) द्रव्यादिगतधर्माभावादिष द्रव्यत्वं न द्रव्याद्यात्मकासि-त्याह्—सामान्येत्यादि । द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वप्रथिवीत्वजलत्वतेजस्त्वाद्यभा-चाद्र्व्यत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ॥ १२ ॥

(भाष्यम् ) द्रव्यगतौ हि सामान्यविशेषौ न तत्र भवत इति । अथापि खलु न द्रव्यत्वे सामान्यविशेषौ भवतः, तथा चायमिति ॥ १३ ॥

#### तथी गुणेषु भावादुणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

( उप० ) गुणत्वमाह—तथेति । गुणेष्वेव भावात्समवायाद्धुणत्वं द्रव्य-गुणकर्मभ्यो भिन्नं सत्तावदेवोक्तमित्यर्थः ॥ १३ ॥

( विवृ० ) गुणत्वमपि न द्रव्याद्यात्मकमित्याह—तथैति । भावात्सम-वायेन सत्त्वात्तथाच गुणसमवेतत्वाद् गुणत्वं द्रव्यादिभिन्नं तथा सत्तावदेव व्याख्यातमित्यर्थः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) यथैतत् ,क्षतथा गुणेषु भावाद्गुणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १४॥

( ७प० ) भेदकान्तरमाह—सामान्येति । यदि द्रव्यगुणकर्मभ्यो गुण-त्वमतिरिक्तं न भवेत्तदा द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वं तद्वान्तरजातिमत्तयोपळभ्ये-तेत्यर्थः ॥ १४ ॥

१ 'तथा' इत्यंशस्तु न सूत्रान्तर्गतः किंतु भाष्यांश एष इति प्रतिभातीति चन्द्रक्

वि

( तितृ० ) इतोऽपि गुणत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्याह—सामान्येति । द्रव्यत्वाद्यभावाद् गुणत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ॥ १४ ॥ ( भाष्यम् ) श्रसामान्यविशेषाभावेन च ॥ १४ ॥

# कर्मसु भावात्कर्मत्वमुक्तम् ॥ १५॥

( ७प० ) द्रव्यगुणकर्मभ्यो भेदकं कर्मत्वमाह—कर्मस्विति । कर्मस्वेव भावात्समवायात्कर्मत्वमपि जात्यन्तरं द्रव्यगुणकर्मभ्यो भिन्नमुक्तं, सत्ता-वदित्यर्थः ॥ १५ ॥

( विवृ ) कर्मत्वमप्यतिरिक्तमित्याह-कर्मस्विति । कर्मसु भावात्स-

न्वात्कर्भत्वं सत्तावद्तिरिक्तमुक्तमित्वर्थः ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) एवस् अन्कर्भेसु भावात् कर्मत्वमुक्तम् ॥ १५॥

## सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १६॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह—सामान्येति । कर्मत्वं यदि द्रव्याद्यात्मकं भवेत्तद्दा द्रव्यत्वादिसामान्यविशेषस्तत्र समवेयादित्यर्थः । सेयमेकाकारा चतुःसूत्री सत्ताद्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानां चतसृणां जातीनां द्रव्यगुणकर्मभे-द्पतिपादनाय एकप्रकरणेनोक्तत्यवधेयम् ॥ १६ ॥

(विदृo) द्रव्यादिगतधर्मीभावादिष कर्मत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्याह— सामान्येति । द्रव्यात्वाद्यभावात्कर्मत्वमपि न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ।। १६ ॥

( भाष्यम् ) असामान्यविशेषाभावेन च ॥ १६ ॥

# सदितिलिङ्गाविशेषाद्विशेषेलिङ्गाभावाचैको भावः ॥ १७॥

(उप०) ननु सत्ता द्रव्यगुणकर्मसु वर्तमाना द्रव्यत्वाद्यवच्छेद्मेदेन मिन्नैव कथं न स्यादत आह—सदितीति । सदित्याकारकं ज्ञानं शब्द्रप्रयोगो वा सत्ताया लिङ्गम् । तच द्रव्यगुणकर्मसु समानमविशिष्टम् । तेन भाव सत्ता एकैव तेषु वर्तते । अन्यथा द्रव्यत्वादिभिस्तुल्यव्यक्तिकतया सत्ता वा न स्यात्तानि वा न स्युः । विशेषलिङ्गाभावाचेति । विशेषो भेदस्तत्र यिङ्गिमनुमानं तद्भावाच न भेद इत्यर्थः । भवति हि स एवायं दीप इत्यन् नुगमस्तत्र यथा विशेषलिङ्गं दीर्घह्नस्वत्वादिपरिमाणभेद्स्तथात्र विशेषलिङ्गं नास्तीति भावः ।। १७ ॥

इति श्रीभगवत्कणादस्त्रीपरकारे शांकरे प्रथमाध्यायस्य हितीयमाहिकस् ।

१ विदेशिमासावादिति चन्द्रकान्तसंमतः पाठः ।

(विवृ०) नतु द्रव्यादिषु वर्तमाना सत्ता द्रव्यत्वाद्यवच्छेद्कभेदेन भिन्ना कथं न स्यादित्यत आह—सदितीति । सदित्याकारकप्रत्ययव्यवहा-रयोः सत्ताछिङ्गयोविंशोषाभावाद्भेदकछिङ्गान्तराभावाच भावः सत्ता एक एव नतु नाना।भिन्नत्वे तुल्यवृत्तिकत्वात्सत्ताया द्रव्यत्वादेर्वोऽर्थान्तरत्वं न स्या-दिति भावः । स एवायं दीप इत्यनुगतयोः प्रत्ययव्यवहारयोः सत्त्वेऽपि तत्र परिमाणादिभेद एव भेदकः न चात्र तथा कश्चिदस्तीति भावः ॥१७॥

इति श्रीजयनारायणतर्भपश्चाननकृतायां कणादस्यविवृत्ती प्रथमाध्यायस्य द्वितीयाद्विकम् ।

(भाष्यम्) असिद्ति छिङ्गाविशेषाद्विशेषाभावाचैको भावः।सिद्ति प्रत्ययव्यवहारिछङ्गाद्रावोऽनगम्यते।तचाविशिष्टम्। न च विशेषे छिङ्गमस्ती-त्येको भावः।सत्तया हि सिद्ति प्रत्ययव्यवहारी।सत्ता च भाव इति॥१७॥

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये प्रथमस्याध्यायस्यद्वितीयमाहिकम् ।

समाप्तश्चायं प्रथमोऽध्यायः।

### अथ द्वितीयाच्याये प्रथमाहिकम्।

## रूपरसगन्धस्पर्भवती पृथिवी ।। १ ॥

(उप०) द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाह्निकस्य नवानां द्रव्याणां छक्षणमर्थः। तत्र प्रथिव्यप्तेजसां छक्षणप्रकरणम्, ईश्वरसिद्धिप्रकरणम्, आकाशानुमान्त्रप्रकरणम् । तत्र प्रथमोद्दिष्टायाः पृथिव्या छक्षणमाह—क्योति । रूपं नी-छपीताद्यनेकप्रकारं पृथिव्या एव। तथाच नील्रूपसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यज्ञातिमत्त्वं छक्षणम् । एवं रसः कदुकषायाद्यनेकप्रकारकः पृथिव्यामेव । तथाच कदुरससमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यज्ञातिमत्त्वं छक्षणम् । एवं कषायादिपद्प्रक्षेपेण छक्षणान्यूह्नीयानि । गन्यो द्विविधः सुरभिरसुर-भिश्च । तथाच गन्धसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यज्ञानितमत्वं छक्षणम् । तथा गन्धसमानाधिकरण—गन्धासमानाधिकरणपुणासमानाधिकरण—जात्याविकरणद्रव्यत्वं द्रष्टव्यम् । नच पाषाणादौ गन्धरसयोरननुभवान्त्रत्राव्यापकमिद्मुभयमपीति वाच्यम् । तत्रापाततो गन्धरसयोरननुभवान्त्रत्राव्यापकमिद्मुभयमपीति वाच्यम् । तत्रापाततो गन्धरसयोरननुभव्यत्वेऽपि तदीयभस्मसु तदुपछम्भात् । य एवावयवाः पाषाणारम्भकास्त एव तद्रसमारम्भका अपीति नाव्याप्तिः । कथं वर्हि सुरभिः समीरणः तिक्तं कारवेहज्ञछमिति प्रतीतिरिति चेन्न । पार्थिवोपाधिकत्वात्त्योर्गन्थर-

fa

सयोः । स्पर्शोऽप्यनुष्णाशीतः पाकजः पृथिन्यामेव । तथाच पाकजस्पर्श-समानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं लक्षणम्। पाकजत्वं च विशेषान्त-रव्यक्षयं पृथिवीस्पर्श एव, विशेषान्तरं च शिरीषळवङ्गीकुसुमादौ स्पर्श-विहोषे एफटतरम्, न त्वेवं जलादिस्पर्शे । यद्याप्यवयविनि पाकादिप्रसंयो-गात्स्पर्जादयो न जायन्ते तथापि तत्परंपराप्रभवतया तत्रापि वैजात्यविशे-षोऽनुसर्णीयः । ननु रुक्षणिमदं न्यतिरेकिलिङ्गिमतरभेदसाधकं न्यवहा-रसाधकं वा । तत्र पृथिवीतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्त्वात् यन्नेतरभिन्नं तन्न गन्धवत् यथा जलादि इतरभेदाभावव्यापकाभावप्रतियोगिगन्धवती चेयं तसादितरभिन्ना। तत्रेतरभेदस्य साध्यस्य प्रसिद्धौ ततो हेतोर्न्यतिरेके सपक्ष-विपक्षव्यावृत्ततयाऽसाधारण्यमव्यतिरेके चान्वयित्वम् । अप्रसिद्धौ च अप्र-सिद्धविशोषणः पक्षः, तथाच तत्र न संदेहो न वा सिपाधायेषा न वा तिद्विशिष्ट-ज्ञानरूपाऽनुमितिः। किं च व्यतिरेकयोर्व्याप्तिस्तथाच न व्याप्तस्य पक्षधर्मत्वं पक्षधर्मस्य न ज्यामत्विमिति वैषम्यम् , अत एवोपनयवैयर्थ्यमपि ज्याख्यायते न त्वगृहीतव्याप्तिकमपि। तदुक्तम्-'साध्याप्रसिद्धिवेषम्यं व्यर्थतोपनयस्य च। अन्त्रयेतैव सिद्धिश्च व्यतिरेकिणि दुषणम्' इति । एवं व्यवहारसा-ध्यकेऽपि । तत्र यद्यपि व्यवहारः पृथिवीपद्वाच्यत्वं तच पृथिवीत्वजाता-वप्यस्ति तत्र च पृथिवीत्वं हेतुर्नोस्तीत्यसाधारण्यं तथापि पृथिवीत्वप्रवृ-त्तिनिमित्तकपृथिवीपदवाच्यत्वं साध्यमिति नासाधारण्यम् । यद्वा पृथिवीत्वं काचित्कपद्रप्रवृत्तिनिमित्तं जातित्वात् घटत्ववदिति सामान्यतः सिद्धौ पृथिवीपदं पृथिवीत्वप्रवृत्तिनिमित्तकम् इतराप्रवृत्तिनिमित्तकत्वे सति सप्र-वृत्तिनिमित्तकत्वात् यन्नैवं तन्नैविमिति साध्यम् । तथाचात्रापि साध्याप्र-सिद्धिरेवेति चेन्मैवम्, इतरेषां जलादीनां भेदस्य घट एव प्रसिद्धेः वाय्वादेरतीन्द्रियस्यापि भेदस्य अन्योन्याभावस्य घटादौ प्रत्यक्षत एव सिद्धत्वात् । अन्योन्याभावमहे अधिकरणयोग्यतामात्रस्य तन्नत्वात्, स्तम्भः पिशाचो न भवतीत्यादौ यथा दर्शनात्। नचैवं घट एव तर्हि दृष्टान्तोऽस्त । किं व्यतिरेकिणा ' ऋजुमार्गेण सिद्धयन्तं को हि वक्रेण साध्येत ' इति वाच्यम् ।अन्यतिरेकिलिङ्कं चेदनाभासं, तदाऽयमपि मार्गो वक्रक्विं प्रत्य-प्रतिहत एव साध्याप्रसिद्धेर्निरासे तन्मूळकदोषाणां निरस्तत्वात् । व्यतिरे-कसहचारेण अन्वयन्याप्तरेव बहात् व्यतिरेकव्याप्त्याऽन्वयव्याप्तरम्मा-नाद्वां न वैषम्यम् । नचोपनयनैयर्थ्यम्, गृहीतव्याप्तेरेव हेतोः पक्षे उपसं-

हारात्। तदुक्तम्-'नियम्यत्वनियन्तृत्वे भावयोर्यादशी मते । त एव विपरीते तु विज्ञेये तद्भावयोः ' इति । व्यवहारस्तु गन्धवर्ता पृथिवीत्यु-पदेशादेव यथा कम्बुमीवादिमान् घटपदवाच्य इति । तथा कुत्रचिदेव घतादी मृदादी च गन्धवत्त्वेनोपलक्षणेन पृथिवीत्वे पृथिवीपदप्रवृत्तिनिम-त्तत्वं येनोपदेशाद्गृहीतम्, गन्धवत् सर्वे पृथिवीत्वेन प्रवृत्तिनिमित्तेन पृथिवीपद्वाच्यं गन्थवत्त्वात् यन्नैवं तन्नैवामिति व्यतिरेकी तस्याप्यवतर-त्येव। नन् भेद्साधकव्यतिरोकिणि भेदो वैधर्म्यं, स्वरूपभेदो वा, अन्योन्या-भावो वा। न तावदाद्यौ प्रत्यक्षत एव तद्वगमात्। न तृतीयः अभावभेदस्यापि साध्यत्वेन तद्न्योन्याभावस्य तत्राभावात् । तेन सह स्वरूपभेदे साध्ये साध्यानुनुगमादिति चेन्न, अभावप्रतियोगिकान्योन्याभावस्यापि साध्य-त्वात् । स यद्यतिरिक्तस्तद्राऽस्त्येव न चेत् स्वरूपमादाय तत्पर्यवसानात् वस्तुतो भिन्न एव तद्वैधर्म्यस्य तद्न्योन्याभावव्याप्यत्वात्। नचानवस्था यावत्येवानुभवस्तावत्येवाविश्रामात् अन्यत्र त्वननुभवेनैव विश्रामात् । यतु त्रयोदशान्योन्याभावास्त्रयोदशसु प्रसिद्धाः मिलिताः पृथिव्यां साध्यन्ते इति तत्तुच्छं प्रत्येकं प्रसिद्धरतन्त्रत्वात् मिलितप्रसिद्धेरभावात् । किंतु निर्गन्थत्वावच्छित्रप्रतियोगिताकान्योन्याभावः साध्येत प्रतियोगितावच्छे-द्कभेदेनाभावभेद्स्यावश्यकत्वात् स च घटादावेव प्रत्यक्षसिद्ध इत्युक्त-त्वात् । आकाशादौ का गतिरिति चेत् आकाशमितरभिन्नं शब्दाश्रयत्वात् यन्नैवं तन्नैविमत्यादौ पक्षैकदेशे यदापि न साध्यं प्रसिद्धं तथापि यदाद्रै-धर्म्यवत् तत्तत्प्रतियोगिकान्योन्याभाववदिति सामान्यप्रवृत्तव्याप्रिबलेन शब्दाश्रयत्वात्वन्ताभाववत्प्रतियोगिकान्योन्याभावस्य पूर्वमेव सिद्धौ केवलं पक्षनिष्ठतया इदानीं बोध्यते विहिरिव पर्वतिनिष्ठतया इत्यन्योऽस्मित्स-द्धान्तः तद्वैधर्म्यस्य तद्नयोन्याभावन्याप्यत्वात् । शन्दाश्रयत्वात्यन्ताभाव-वस्त्रमेव विपक्षे न गृहीतिमिति चेत्तिहिं शब्दाश्रयत्वस्य न लक्षणत्वं न वा **छिङ्गत्वं** विपक्षगामित्वशङ्काग्रस्तत्वादिति ॥ १ ॥

(विवृः ) जनयन्तं पालयन्तं नाशयन्तं जगन्मुहुः । अगजाङ्कजमानन्दाद्गजाननमहं भजे ॥

द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाह्निके द्रव्यलक्षणान्यभिवास्यति, तत्रातौ पृथिव्या लक्षणमाह—रूपेति । नीलादिरूपसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्य-जातिमत्त्वकषायादिरससमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वगन्धवत्त्वपा- वि

कजस्परीसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वादीनि पृथिव्या लक्षणा-न्युह्यानि । अत्र शंकरिमश्राणां गन्धवत्त्वं परित्यज्य तत्समानाधिकर-णद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वपर्यन्तानुधावनस्य प्रयोजनं त एव जानन्ति॥ १॥

( भाष्यम् ) परीक्षितौ सामान्यविशेषौ । पृथिव्यादिकमिदानीं परीक्ष्य-ते । तत्र प्रत्यक्षाणां स्थूळानां पृथिव्यादीनां न स्वरूपतः परीक्षापेक्षा । गुण-तस्त-अरूपरसगन्धस्परीवती पृथिवी । तत्र कृष्णं रूपं पृथिव्याः स्वाभावि-कम्। निमित्तव्यपाश्रयमन्यत्। रसो मधुरादिः। गन्धः सुरीभरसुरभिश्च। स्पर्शस्त्वनुष्णाशीतो विरुक्षणः । तत्र गन्धो नाम नैजो गुणः पृथिव्याः । कारणगुणकमाच रूपादयः । शब्दस्त्वनभिव्यक्तः सन्नपि नोक्त इति । यस्त सर्वेषां समानो गुणः संख्यादिनीत्र तस्योपसंख्यानम् । यस्तु भूतानां विशे-षो गुणस्तस्येतदुपसंख्यानमिति । एवं परत्र ॥ १ ॥

## रूपरसस्पर्भवत्य आपो द्रवाः स्त्रिग्धाः ॥ २ ॥

( ७५० ) पृथिन्यनन्तरमुद्दिष्टानामपां लक्षणमाह—रूपेति । शुक्कमधुर-शीता एव कपरसस्पर्शाः द्रवत्वं च सांसिद्धिकं स्नेहस्तु स्वरूपतः । नतु शुक्रमेव रूपमपामित्ययुक्तं कालिन्दीजलादौ नैल्यस्योपलम्भात् । मधुर एव रस इत्यप्ययुक्तं जम्बीरकरवीररसादौ आम्ल्यतैक्त्यादेहपळम्भात् । शीत एव स्पर्श इत्यप्यनुपपन्नं मध्यन्दिने आँष्ण्यस्यैवोपलम्भात् । सांसिद्धिकं च द्रव-त्वमञ्यापकं हिमकरकादावभावात् । स्तेहस्तु स्वरूपासिद्धोऽतिञ्यापकश्च जलेऽननुभवात् घृतादौ पार्थिवेऽनुभवाच । न च जलत्वं जातिरेव जलल-क्षणं, व्यवस्थापकाभावेन तद्नुपपत्तेः । न च स्तेहसमवायिकारणतावच्छे-द्कत्वेन तित्तिद्धिः स्नेहत्वस्य कार्याकार्यवृत्तितया कार्यतानवच्छेद्कत्वात्। तस्माद्भेदकाभावाज्जलं न भिद्यत इति चेन्मैवम् । अभाखरशुक्रमात्ररूपस्यैव तद्भेदकत्वात् कालिन्दीजलादौ नैल्यस्याश्रयोपाधिकत्वात् र्णकालिन्दीजले धावल्यस्योपलम्भात् । तेनाभास्वरशुक्केतररूपासमानाधि-करणरूपबद्वत्तिद्रव्यत्वसाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वमपां लक्षणम् मधुर एव जम्बीरकरवीररसाम्ल्यतैत्तयादेः पार्थिवोपाधिकत्वात् । जले मा-धुर्यं नानुभूयत एवेति चेन्न कषायद्रव्यमक्षणानन्तरं तद्भिव्यक्तेः । न च हरीतक्या एव तन्माधुर्ये जलाभिव्यङ्गयं तत्र कषायरसस्यैवोपलम्भात्। हरीतक्यां चामलक्यामिव कषाय एव रसः तस्यैवानुभवात्। न च गुणवि-रोधेन तत्र रसानारम्भः अवयवानामपि तत्र कषायरसवत्त्वात् षड्सत्व-प्रवादस्तु तत्तद्रसकार्यकारित्वनिबन्धनः । चित्ररसस्तु प्रमाणाभावादेव नि-

रस्तः। चित्रक्षे तु पटोपलम्भ एव प्रमाणम्। सुरभ्यसुरभ्यवयवारम्भस्तु गुण-विरोधनिरस्त एव चित्रगन्धे प्रमाणाभावात् । तस्मान्द्ररीतकीभक्षणानन्तरं यन्माधुर्यमुपलभ्यते तज्जलस्यैव उल्बणता तु द्रव्यविशेषसन्निधानाधीना श्रीखण्डसन्नियोगाज्नले हैत्योल्वणतेव।कर्कटीभक्षणानन्तरं तु तिकता या-ऽनुभूयते सा कर्कट्या एव तद्वयवे जलपानमन्तरेणापि तिक्ततोपलम्भात । रसनायवर्तिपित्तद्रव्यतिकताया वा तत्रानुभवातः । तथाच मधुरेतररसास-मानाधिकरणरससमानाधिकरणद्रव्यत्वसाक्षाद्धाप्यजातिमत्त्वमपां रुक्ष्णम् । एवं शीतस्परीसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वमपां लक्षणम् । मध्य-न्दिने तु यदौष्ण्यं तत्तेजस एव तदन्वयव्यतिरेकानुविधानात्। एवं सांसि-द्धिकद्रवत्वं स्वरूपत एव ळक्षणं सांसिद्धिकद्रवत्ववद्वृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजाति-मत्त्वं वा जलत्वम् । स्नेहस्तु गुणविशेषो न तु दुग्धत्वद्धित्ववत् सामा-न्यविशेषः स्निग्धस्निग्धेतरस्निग्धतमेति तारतम्यप्रतीतैः । न च जातौ तार-तम्यं संभवति । ननु भवतु स्नेही गुणः स तु जले वर्तत इत्यत्र कि प्रमा-णमिति चेन्न, सक्तुसिकतादौँ जलेन संग्रहे तद्नुमानात् । संग्रही हि स्नेह-द्रवत्वकारितः संयोगविशेषः स हि न द्रवत्वमात्राधीनः काचकाञ्चनद्रवत्वेन संयहानुपपत्तेः। नापि स्नेहमात्रकारितः स्त्यानैर्वृतादिभिः संयहानुपपत्तेः। तस्मादन्वयन्यतिरेकाभ्यां स्नेहद्रवत्वकारितः स च जलेनापि सक्तासिकतादौ दृश्यमानः स्नेहं जले द्रहयति । इयं च प्रत्यक्षोपष्टिम्भिकेव युक्तिः स्नेहस्य प्रत्यक्षत्वात् । घृतादौतु स्तेह उपष्टम्भकजलिष्टः संयुक्तसमवायेन तद्गततया भानात्। एवं तैलरसादिष्वपि। उपष्टम्भकं चातिशायितस्नेहमेव जलम्, स्ने-हाधिक्यादेव तस्य जलस्य नानलविरोधित्वम् । यदि पृथिवीविशेषगुणः स्नेहः स्यात् सर्वेपार्थिववृत्तिः स्यात् गन्धवत् । जल्दवं च द्रव्यत्वसाक्षा-द्याप्यजातिः स्नेहवन्मात्रवृत्तिसंयोगसमवायिकारणतावच्छेदिकाया जातेः परमाणुसाधारण्येन सिद्धत्वात् ॥ २ ॥

(विवृ०) क्रमानुरोधात्पृथिव्यनन्तरं जळळक्षणमाह—रूपरसेति । जळे रूपं शुक्रं रसो मधुरः स्पर्शः शीतः द्रवत्वं सांसिद्धिकं, तथाच जळ-सूत्रे पञ्चानां गुणानागुपादानात्पञ्चेव जळळक्षणानि मुनेरभिप्रेतानि । तथाच नीळासमानाधिकरणभास्वरशुक्षासमानाधिकरणरूपवद्गृत्तिद्रव्यत्व-साक्षाद्वर्याप्यजातिमत्त्वं तिक्तावृत्तिमधुरवृत्तिद्रव्यत्वसाक्षाद्वर्याप्यजातिमत्त्वं शीतस्पर्शवत्त्वं सांसिद्धिकद्रवत्ववत्त्वं स्नेहवत्त्वमित्येतानि ळक्षणानि जळस्येति भावः । हिमकरकादौ यदि न सांसिद्धिकद्रवत्वं तदा सांसिद्धिकद्रवत्वव-

वि

द्रृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं विवक्षणीयम् । छवणोदकाछिन्दीजछादौ या नीलोपलब्बः सा आश्रयौपाधिकी भ्रान्तिरेव । वियति विसेपे तस्यैव धविष्मोपलब्बेः । यद्यपि जले कोऽपि रसो नानुभूयते तथापि हरीतक्या-विकषायद्रव्यभक्षणानन्तरं जलमाधुर्यमनुभूयत एव तस्य तद्वयञ्जकत्वात्, न च जलसंयोगाद्धरीतक्यादावेव माधुर्योत्पत्तिरिति वाच्यम् । पात्रस्यहरी-तक्यादावि जळसंयोगेन मधुरिमोत्पत्त्यापत्तेः, कषायेन रसान्तरोत्पाद-तत्प्रागभावादिकल्पनाया गौरवाच । कर्कटीअक्षणानन्तरं जलस्य या तित्तन तोपलब्धः सा कर्कट्या एव जलमन्तरेणापि तद्ग्रहात्। जम्बीररसादावम्लोप-लिबः कारवेहरसादौ तिक्तत्वोपलिबम्ब एतेन व्याख्याता। सूरकरादिसंयो-गाजाले य उष्णस्पर्शः प्रतीयते सोऽपि सूरकरादेरेव, यद्यपि हिमकरकादौ द्रवत्वं नानुभूयते इति कथं तस्य जलेऽन्तर्भावः संभवति तथापि ऊष्मणा विलीने तत्र जलतं प्रत्यक्षसिद्धमेव दिञ्यतेजःसंयोगानु तत्र द्रवत्वप्रतिरोधः। काठिन्यप्रतीतिस्तु तत्र भ्रान्तिरवेति मुक्तावलीकारः । केचितु दिव्यतेजः-संयोगात् जलपरमाणुभ्यां द्वयणुकं तैश्च त्रसरेण्वादिकं क्रमेण हिमादौ जायते तादृशद्वयणुकादिकं च द्रवत्वरहितं कठिनमेवेति हिमादौ काठिन्यप्रतीतिर्न भ्रान्तिरित्याहुः । स्नेहस्तु जल एव घृतादाविष तदुपष्टम्भकजलस्यैव स्नेहः तत्प्रकर्षाच घृतादेर्दहनानुकूछलं सक्तुसिकतादौ पिण्डीभावरूपः संग्रहना-मकः संयोगविशेषो द्रवत्वसहितस्नेहकारित एव द्रवत्वमात्रकारितत्वे का-चका चनद्रवत्वादितोऽपि तदुत्पत्त्यापत्तेः । नापि स्नेहमात्रकारितः धनी-भूतैर्वृतादिभिरपि तदुत्पत्तिप्रसङ्गादित्यलमधिकेन ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) ऋमप्राप्तास्तु-क्षरूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाः ॥ शुक्तं रूपमपां स्वाभाविकं निमित्तव्यपाश्रयमन्यत् । रसो मधुरः । रसान्तरं निमित्तकारितमिति । स्पर्शः शीतः । तत्र रसो नैजः कारणगुणक्रमात् रूपस्पर्शै । अन्यस्त्वनभिव्यक्तत्वान्नोक्त इति । द्रवस्त्रेहाव-पि नैजावेव गुणी, कारणगुणक्रमेणान्यत्र तदारम्भकी न भवत इति पृथ-गुक्तौ । सेयमननुयोज्या वस्तुशक्तिरिति । एतेन पृथिव्यादीनां खरा-

द्यो गुणा व्याख्याताः ॥ २ ॥

तेजो रूपस्परीवत् ॥ ३ ॥

( उप० ) उद्देशक्रमानुरोधेन तेजोलक्षणमाह—तेज इति । रूपं भास्वरं स्पर्रिश्चोष्णस्तद्वन्तेज इत्यर्थः । ननु भास्तरत्वं परप्रकाशकत्वं तादृशं च रूपं नोष्पणि न वा चामीकरस्थे भर्जनकपालस्थे वारिस्थे वा तेजसि । शुर्छं च

रूपमुक्तेषु न कापि, उष्णश्च स्पर्शों न चान्द्रे न वा चामीकरे तत्कथमेत-दिति चेन्न ऊष्मादों तेजस्त्वेन भास्वररूपानुमानात् । तेजस्त्वमेव तत्र स्वरूपासिद्धमिति चेन्न उष्णस्पर्शवत्त्वेन तद्नुमानात् । चामीकरे कथामिति चेत् तत्र भास्वररूपाभावेऽपि अत्यन्तानलसंयोगेनानुच्छिद्यमानजन्यद्रय-त्वाधिकरणत्वेन व्यतिरेकिणा तेजस्त्वानुमानादिति वक्ष्यमाणत्वात्, भर्ज-नकपालादिनिष्ठे चोष्णस्पर्शवत्त्वेन तेजस्त्वानुमानात् । चतुर्विधं हि तेजः किंचिद्नुदूतरूपस्पर्शियथा सौरादि, किंचिद्नुदूतरूपमनुदूतस्पर्शि यथा चान्द्रम् । किंचिद्नुदूतरूपस्पर्शियथा नायनम्, किंचिद्नुदूतरूपमुदूतस्पर्शि यथा नेदाघं वारिमर्जनकपालादिगतं च तेजः । नायनमभे साधियष्यते ॥ ३ ॥

(विद्यु०) क्रमप्राप्तं तेजोलक्षणमाह—तेजोरूप इति । भास्वरशुक्ररूपव स्वम् उष्णस्पर्शवस्वं च तेजोलक्षणमित्यर्थः । नच सुवर्णोष्ममर्जनकपाला-विस्थतेजः प्रभृतिषु परप्रकाशकत्वरूपभास्वरत्वविशिष्टशुक्ररूपमावाद्व्याप्ति-रिति वाच्यं तेष्वपि तेजस्त्वेन तद्वुमानात् । सुवर्णस्य तेजस्त्वं च सुवर्णे तेजसम् अत्यन्तानलसंयोगेऽप्यनुच्छिद्यमानजन्यद्रवत्वात् यत्रैवं तत्रैवं यथा पृथिवीति व्यतिरेक्यनुमानात्सिद्धम् । ऊष्मादौ तु उष्णस्पर्शवस्त्वेन उष्णस्पर्शोऽपि चान्द्रकरचामीकरादौ जलीयपार्थिवस्पर्शेनामिभवात्र गृह्यते इति न तत्र द्वितीयलक्षणाव्याप्तिः, तेजस्त्वेन तत्र तद्वुमानात् । चतुर्विधं हि तेजः किंचिदुद्भृतरूपस्पर्शे यथा सौरादि, किंचिद्वुद्भृतरूपस्पर्शे यथा चक्षुरादि, किंचिदुद्भृतरूपमनुद्भृतस्पर्शे यथा चान्द्रप्रभादि, किंचिद्वुद्भृतरूपमुद्भृतस्पर्शे यथा क्रातिविशेषः। नित्यस्य स्वरूपयोग्यस्यत्या-दिनियमाभ्युपरामे तु जनयोष्णस्पर्शसमवायिकारणतावच्छेद्कत्या तिजस्वजातिसिन्दिरिति मुक्तावलीकारः।। ३ ॥

(भाष्यम्) रूपं छोहितं तेजसः स्पर्शश्चोष्णः। निभित्तकारिता चान्यथो पछिथिरिति । तत्र रूपं नैजो गुणः, कारणगुणप्रक्रमाद्परः । अन्यस्वन भिव्यक्तो नोक्त इति ॥ ३ ॥

स्पर्शवान् वायुः ॥ ४॥

( ७प० ) कमप्राप्तं वायुळक्षणमाह—स्पर्शवानिति । रूपासमानाधिकर-णस्पर्शसमानाधिकरणजातिमत्त्वं रसासमानाधिकरणानुष्णाशितस्पर्शसमा-नाधिकरणजातिमत्त्वं गन्धासमानाधिकरणानुष्णाशितस्पर्शसमानाधिकरण- 6

जातिमत्त्वं स्पर्शेतरिवशेषगुणासमानाधिकरणिवशेषगुणसमानाधिकरणजा-तिमत्त्वं वा वायुळक्षणम् ॥ ४॥

( विद्यु ) वायुं लक्ष्यित—स्पर्शवानिति । अत्र स्पर्शोऽपाकजोऽनुष्णा-राितो प्राह्यः।तेन वायवीयो विज्ञातीयस्पर्शो लभ्यते । तथाच तादृशविजा-तीयस्पर्शवत्त्वमेव वायुलक्षणवैज्ञात्यन्तु वायुस्पर्शप्रत्यक्षसिद्धमिति ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) स्पर्शो नाम वायोनैजो गुणोऽभिन्यक्तश्च । अनुष्णाशीतो विलक्षणस्पर्शो वायोः । निमिक्तन्यपाश्रयोऽन्यः। शन्दस्तु कारणगुण-क्रमादुत्पन्नो नाभिन्यज्यत इति ॥ ४ ॥

#### त आकाशे न विद्यन्ते ॥ ५॥

(उप०) नन्वाकाशकालिदगात्मनामिष रूपादिमत्त्वं कथं न लक्षणमत आह—त इति । अत्र विदिक्षणलिक्षवचनः नोपलभ्यन्ते यतोऽतो न ते रू-पादयो नियोगतः (?) समुखयतो विकल्पतो वा वर्तन्ते नमः प्रभृतिषु द्रव्ये-ध्वित्यर्थः । ननु द्धिषवलमाकाशामिति कथं प्रतीतिरिति चेन्न मिहिरमहसां विशद्रूष्पणामुपल्प्यात्त्रथाभिमानात् । कथं तर्हि नीलं नम इति प्रतीति-रिति चेन्न सुमेरोद्धिणदिशमाकस्य स्थितस्येन्द्रनीलमयशिखरस्य प्रभामा-लोकयतां तथाभिमानात् । यन्तु सुदूरं गच्छचक्षः परावर्तमानं स्वचक्षः-कनीनिकामाकलयत्तथाभिमानं जनयतीति मतं तद्युक्तम् , पिङ्गलसारनय-नानामिष तथाभिमानात् । इहेदानीं रूपादिकमिति प्रत्ययात् दिक्कालयो-रिप रूपादिचतुष्कमिति चेन्न समवायेन पृथिव्यादीनां तद्धक्षणस्योक्तत्वात् न तु संवन्धान्तरेणापि इहेदानीं रूपात्यन्ताभाव इत्यिप प्रतीतेः सर्वोधार-तैव दिक्कालयोः ॥ ५॥

(विवृ०) नन्वाकाशादाविप नीलादिरूपोपल्ड्येस्तस्य कथमतीन्द्रियत्वमत् आह् । यद्वा रूपादिचतुष्कं निःस्पर्शद्रव्ये नास्तीति वस्तुगतिमनुरुध्याह्—त इति। ते रूपरसगन्यस्पर्शाः आकाशे न सन्तित्यर्थः । द्धिथवलमाकाशामिति प्रतीतिस्तु स्र्रकर्धविलमोपाधिकी आन्तिरेव नीलं नम इति प्रतीतिर्पि सुमेरोदिक्षिणदिगवस्थितस्येन्द्रनिलमयाशिखरनीलिमाविषयिणी आन्तिरेव । केचित्तु सुदूरगतस्य परावर्तमानस्य चक्षुषः स्वगोलकस्थकनीनिकापतनात् तद्गतनीलरूपविषयिणी तादृशप्रतीतिरित्याहुस्तन्न पिङ्गलसारनयनानामपि तथो पलमादिति संक्षेपः ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) ते रूपाद्यो गुणा आकारो न सन्ति । रूपाद्यो हि नैजा-

स्तेजः प्रभृतीनां, न चैतान्याकाशकारणानि, आकाशाद्धितेषागुत्पत्ति-रिति ॥ ५॥

#### सर्पिर्जतुमवृच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्रवत्वयद्भिः सामान्यम् ॥ ६ ॥

(उप०) नन्वपां द्रवत्वं छक्षणमुक्तं तद्युक्तं पृथिव्यामपिद्रवत्वोपलम्भादि-त्यत आह—सर्पिरिति । सर्पिरादीनां यद्द्वत्वमस्ति तद्मिसंयोगान्निमित्तात् न तु सांसिद्धिकं तादृशं चापां छक्षणं द्रवत्वमात्रं तु पृथिव्या अद्भिः सामान्यं न तु सांसिद्धिकं द्रवत्वमपीति नातिव्याप्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥

(विदृ०) ननु पृथिव्यादाविप द्रवत्वसत्त्वात् जलसूत्रे जलमात्रस्य द्रवत्वकथनमसंगतमत आह—सिर्पिरिति । सिर्पिषृतम् , मधून्छिष्टं सिक्थ-कम् , घृतादीनां यवद्द्रत्वमित्रसंयोगान्निमित्ताद्भवति तद्द्रिः जलैः सामान्यं समानं स्वार्थिकतद्धितप्रत्ययादत्र जलवाचकशब्दस्य जलद्रवत्वे लक्षणा तथाच घृतादीनां यन्नैमित्तिकं द्रवत्वं तज्जलगतसांसिद्धिकद्रवत्वतुरुयं द्रवत्व-त्वजातेसमयत्र सत्त्वात् । सांसिद्धिकद्रवत्वं तु घृतादिषु नास्ति जलसूत्रोक्तत्व्वपदं सांसिद्धिकद्रवत्वविशिष्टपरमिति नासंगतिरिति भावः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वापो द्रवाः स्त्रिग्धा इत्येतन्नोपपद्यते सर्पिरादी-नासपि द्रवत्वादित्यत आह्— \* सर्पिर्जेतुमधूच्छिष्टानामाग्निसंयोगाह्रवत्वम-द्भिः सामान्यम् । अग्निसंयोगात् सर्पिरादीनां यह्त्ववं तत्खल्वद्भिः सामा-न्यम् । आग्निसंयोगादिति निदर्शनमात्रम् । आतपसंयोगादिष कुत्रचिह्रवत्व-मृत्पद्यते इति ।। ६ ।।

त्रपुसीसले।हरजतसुवर्णानामियसंयोगाद्रवत्वमिद्धः सामान्यम् ॥०॥

( ७प० ) ननु तथापि त्रपुसीसछोहादौ तेजिस गतत्वेन तद्वस्थैवाति-व्याप्तिरित्यत आह्-त्रिष्वित । ७पछक्षणंचैतत्कांस्यताम्रारकूटपारदादीनाम-प्युपसंम्रहः । शक्यछक्ष्यसाधारणं च अत्यन्ताग्निसंयोगानुच्छिद्यमानजन्य-द्रवत्वाधिकरणत्वमेव । तथाच सुवर्णादीनामिप द्रवत्वं नैमित्तिकमेव निमि-त्तस्याग्निसंयोगस्यान्वयव्यतिरेकिसिद्धत्वात् , परंतु पूर्वसूत्रेऽभिपदमौष्ण्यप्र-कषवत्तेजःपरम् , इह तु बह्विपरामिति विशेषः । ननु सुवर्णादीनामिप पार्थिवत्वमेव द्रव्यान्तरत्वं वा पीतिमगुरुत्वादेः पार्थिवत्वव्यवस्थापकत्वाद्व-त्वानुच्छेदस्य पृथिवीवैधर्म्यस्याप्यनुभवात् द्रव्यान्तरत्वव्यवस्थापकत्वादिति चेत्र । सुवर्ण तैजसम् अत्यन्ताग्निसंयोगेऽप्यनुच्छिद्यमानद्रवत्वाधिकरण-त्वात् । यत्नैवं तत्नैवं यथा पृथिवीति व्यतिरेकिणा तैजसत्वसिद्धेः । न च fa

जलपरमाणी विरुद्धता द्रवत्वस्यानित्यत्वेन विशेषणीयत्वात्। नच प्रदीपादेः सपक्षाद्धेतोव्यां वृत्तेरसाधारण्यं सुवर्णं न पार्थिवमिति साध्यार्थत्वात्। नचात्व गुरुत्वाधारस्य पक्षत्वे वाधः, तद्तिरिक्तस्य पक्षत्वे चाश्रयासिद्धिः द्रवत्वाधिकरणत्वेन पक्षत्वात्। नचात्यन्तिकत्वं दुर्वचं, प्रहरपर्यन्तम-प्रिसंयोगेऽप्यनुच्छिद्यमानानित्यद्रवत्वाधिकरणत्वादिति विविधितत्वात्। नच तरतमादिप्रत्ययादाश्रयनाशाच द्रवत्वनाशोऽप्यवश्यं वाच्य इति वाच्यं, समानाधिकरणद्रवत्वसामध्यसमविह्ताग्निसंयोगजन्यध्वंसप्रतियोग्यवृत्तिद्रव-त्वसामान्यवद्द्वत्ववत्त्वादित्यस्य हेत्वर्थत्वात्। यद्वा पीतिमगुरुत्वाश्रयः पीतरूपिभन्नरूपप्रतिवन्धकद्रवद्रव्यसंयुक्तः प्रहरपर्यन्तमनळसंयोगेऽपिपीतरूपभिन्नरूपपात्ववत्वत्वत्त्वादित्यस्य हेत्वर्थत्वात्। यद्वा पीतिमगुरुत्वाश्रयः पीतरूपिभन्नरूपप्रतिवन्धकद्रवद्रव्यसंयुक्तः प्रहरपर्यन्तमनळसंयोगेऽपिपीतरूपभिन्नरूपानाश्रयत्वात् अनळसंयुक्तजळमध्यस्थितपीतपटवत्। ननु चान्यन्तारे सुवर्णस्वाप्रद्यामिभवपदार्थत्वात् इति चेत्तत्व फळवळेनवळवत्सजाती ययहणकृतस्याग्रहणस्याभिभवपदार्थत्वात्। तदुक्तम्, 'भूसंसर्गवशाचान्यरूपं' नैव प्रकाशते। इति दिक् ॥ ७ ॥

(विद्यु०) एवं रङ्गसीसकादौ द्रवत्वमिप नैमित्तिकमेवेत्याह—त्रिप्तित्या-दि । सुवर्णानामिति बहुवचनेन कांस्य—ताम्न-िपत्तल-पारदादीनामप्युपप्रहः । ज्याख्यानं चास्य सूत्रस्य पूर्ववदेव वोध्यम् ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) निद्रीनार्थं त्रप्वादिकसुपादीयते । कांस्यादीनामि द्रवत्वमद्भिः सामान्यं वेदितव्यम् । द्रवत्वं खल्वेतद्पामेव सिर्परादिगतानां सिर्परादीनां च प्रभाविवेशेषात्रिमित्तविशेषाचाभिव्यज्यते संघातश्चाभिभ्यते इति । तदेतद्द्रवत्वमद्भिः सामान्यं पृथिव्याः, स्वाभाविकं तु द्रवत्वमपामेव न त्वन्यस्यास्तिति । अत्यन्तानलसंयोगेऽपि तद्गुच्छदात्तेजसः । न वै पृथिव्या एवैतत्सामान्यं किंतु तेजसोऽपि । सुवर्णे खल्विप्तसंयोगात् द्रवत्वमुत्पचते तेजश्च सुवर्णम् । कया युत्तया ? अत्यन्तमनलसंयोगेऽपि न तत्रोत्पन्नं द्रवत्वमुत्धिते इति । प्रसिद्धयभावाद्नपदेशः । नैतावता तेजस्वं सुवर्णस्य शक्यमपदेष्टुम् । कस्मात् ? प्रसिद्धयभावात् । अत्यन्तमनलसंयोगेऽपि द्रवत्वानुच्छेदात् तेजस्वं सुवर्णस्य मन्यते न त्वत्र प्रसिद्धिरस्ति । यथा खल्वत्यन्तानलसंयोगेऽपि उत्पन्नद्रवत्वस्यानुच्छेदात् तदाश्ययो न पृथिवीति पृथिवीवैयन्यात् साध्यते। तथैव तदाश्ययो न तेज इति तेजोवैयन्यात् शक्यं साधियतुम् । सुवर्णे खल्च न किंचित् प्रकाशयित न च तमस्युपलभ्यते । तदे

तद्वेधर्म्यं तेजसः । अस्त्यन्यद्वेधर्म्यमनुष्णत्वादिकम् । द्रवत्वमप्यपरं वैधर्म्यम् । तेजसि तद्नुपळच्येः । पृथिव्यां तु सर्पिरादौ दृष्टं द्रवत्वमग्निसंयोगादिति । वैधर्म्येण चात्रोदाहरणं पृथिन्युपादीयते । शक्यं च साधम्येंणापि तस्या उपादानम् । वैधर्म्येण तेजसोऽप्यत्रोपादानमुदाहरणतया न शक्यं प्रतिषेद्धुम् । सोऽयमनपरेशो न छैङ्गिकं प्रयोजयति । किंचिच कस्यचित्कुत्रचित्साधर्म्य भवद्न्यत्र न भवतीत्यनेकान्तः। कठिना मृत्सा जळसंयोगात् क्विचते। तचैत-द्क्केदनं मृत्सायां पृथिव्याः साधर्म्यं भवदस्मनि न भवति । न खल्वस्मा न पृथिवी । तदेवमत्यन्तानलसंयोगेऽपि यह्वत्वं नोच्छिदाते, तदाश्रयो न प्रथिबीति नैकस्मिन्नन्ते व्यवतिष्ठते हेतुरिति जतुमधूच्छिष्टयोरप्येवं तेज-स्त्वप्रसङ्गः । तत्रापि सर्वोत्सना द्रवत्वस्यानुच्छेदात् । द्रवीभूतानां स्फटि-कादीनामपि तद्नुच्छेदात्तेजस्त्वमापद्येत । सोऽयं मृद्विमसंयोगे मधूच्छि-ष्टादाविप द्रवत्वस्यानुच्छेदः प्रबलेन त्विप्तना भूयसा संयोगे सुवर्णस्याप्या-अयोच्छेदाह्वत्वोच्छेद इत्युभयतः सन्यभिचारः। यचात्यन्तानळसंयोगेऽपि रूपान्तरं नोत्पद्यते, तद्पि पीते वासस्यनेकान्तमपां विरोधश्च समानः । सुवर्णेऽपि खल्वापः करकादिष्विव प्रभावविशेषाद्वियन्ते, पृथिवीविशेषा-न्वसी विशेषो नोपलभ्यते । न चात्रापि प्रसिद्धिरस्ति । अथापि पीतिम-गुरुत्वाश्रयस्य पार्थिवस्य द्रुतत्वाद्नेकान्तम् । प्रत्यक्षं हि तस्य द्रवत्वं न शक्यमपहोतुम् । विशेषो वा वक्तव्य इति । तेजसोऽप्यपूर्व एवायं विशेषो-ऽभ्युपगम्यते । न त्वसौ सर्वेषु तेजःस्वस्ति । तस्मात्सर्वासु पृथिवीष्वसन्न-प्यसौ विशेषः पृथिव्या एव स्यात् । नास्त्यत्र तेजसः साधर्म्यम् । वैधर्म्य त्वस्ति । पृथिन्यास्तु साधम्याणि गुरुत्वादीनि भूयांस्युपलभ्यन्ते । सोऽयं भूमा व्यपदेशस्तन्त्रान्तरसमाचारात् प्रतिपत्तव्यः । वाष्पभावानिष्पत्ते-स्तद्नुच्छेदः । वहिना नुद्यमानाः खल्वापो वाष्पभावमापन्ना ऊर्ध्वमारोहन्ति । बाष्पभावापत्तौ चापामनवस्थानात्तदाश्रयं द्रवत्वमुच्छिदाते । सुवर्णे च यह्रवत्वमुत्पनं नोच्छिचते, तत्ख्लु सुवर्णस्य बाष्पभावानिष्पतः । लघी-यसां खल्वपां तेजसा बळवता नोद्नेन बाष्पभावनिष्पत्तिः । सुवर्णस्य तु गुरुत्वविशेषो बाष्पभावमवरुणद्धि । तस्मात् द्रवत्वस्यानुच्छेदः । आश्रयो-च्छेदाद्धि त्दुच्छेदोऽप्सु भवतीति । अथापि खल्विमसंयोगो द्रवलहेतुना स एव तस्योच्छेदकः । व्यतिरेको हि तस्य द्रवत्वोपरमहेतुरिति । प्रत्यक्षं चैतन्न शक्यमपह्रोतुम् । सिप्रादाविप नाम्निसंयोगाद्दवत्वं नक्यति । किंतु अग्निनोद्नात् द्रवाणामेव सर्पिरंशानां बाष्पभावेनापगमात्तदुच्छेदाभिमान वि

55

भ

इति । बळवता त्वमिना भूयसा संयोगे वेगातिशयेनाग्नेर्भुरुत्वप्रतिवन्ध-स्यावजयात् सुवर्णोशानामप्यपगमेन द्रवत्वोच्छेदो भवतीति । तैजसं गन्धानुपळचे: । न वै खल्बगन्धा पृथिव्यस्ति, न च सुवर्णे गन्ध उपळ-भ्यते, तस्मात्तेजसं सुवर्णं न पार्थिवमिति । तत्राप्यवश्यभावादहेतुः । तेज-स्त्वेऽपि सुवर्णस्यावद्यं तत्र पृथिव्या भवितव्यम् । तया हि गुरुत्वादिक-मस्य क्रियते । न च तत्रावश्यं भवन्त्याः पृथिन्या गन्ध उपलभ्यते । न चागन्या पृथिव्यस्ति । तस्माद्गन्यानुपलव्येरित्यहेतुः । अइमकाचादिग-न्धानुपलन्धिवत्तवनुपलन्धिः । यथा पार्थिवस्यादमनः काचादेश्च गन्धो नो-परुभ्यते, स हि तेष्वभिभूयते । तथा पार्थिवस्य सतः सुवर्णस्यापि गन्धो-नोपळभ्यते इति । तेजस्त्वे तु तमसि तद्रूपोपळच्चिप्रसङ्गः । पार्थिवरूपेणा-भिभवाद्धि तद्नुपल्बिं मन्यते । अभिभवश्च बलवत्सजातीयप्रहणकृतमप्र-हणमिति । तमसि चैतन्नोपपद्यते । बलवत्सजातीयसंबन्धमात्रमिभव इति चेद्वेतुवचनम् । रात्रावप्युल्काप्रकाशस्याप्रहणप्रसङ्ख्य । तदानीमपि सौरेण तेजसा संसर्गस्याविशेषात् । सौरेण तेजसा खल्वुक्षादीनां रात्री प्रकाश इति । एतेन रजतादिकं व्याख्यातम् । यस्तु दैवतरेतसः परिणतिरेतदिति स्मार्ताहिङ्गानेजस्वं मन्यते । तस्य रुद्राश्रुणः परिणती रजतमिति नैगमा-छिङ्गात् करकादिवज्जलत्वप्रसङ्गः । प्राप्तिरहितमन्यार्थद्शीनमसाधकमन्य-त्रापि समानम् । रेतसोऽपि तेजस्त्वं न प्रमाणत उपलभ्यते इति । एतेन अग्नेरपत्यं प्रथमं हिरण्यमिति नैगममपि लिङ्गं व्याख्यातं वेदितव्यम्। तस्य चाग्नेराप इति नैगमाल्लिङ्गान्तरादपामपि तेजस्त्वं प्रसञ्येत । यस्तु सर्पिरादीनां पृथिवीत्वं त्रप्वादीनां च तेजस्विमिति प्रतिजानीते, तस्यैतत पृथक्स्त्रणमाचार्यस्य । यथा हि सर्पिरादीनामम्निसंयोगाद्वत्वमद्भिः सामान्यं पार्थिवानां, तथा त्रप्वादीनामपि द्रवत्वमग्निसंयोगाद्भिः सामा-न्यम् । तस्मात्तदपि पृथिवी भवितुमहीते । दृष्टं हि पार्थिवस्य सर्पिरादेर-ग्निसंयोगाद्वत्वमद्भिः सामान्यम्, तथा चेद्मिति । यस्यापि तेजस्त्वं, तस्यापि सामान्यमेव द्रवत्वमद्भिरिति ॥ ७ ॥

> विषाणी ककुबान् मान्तेवारुधिः सा-स्नावानिति गोत्वे दृष्टं छिङ्गम् ॥ ८॥

( उप० ) एवं स्पर्शवद्द्रव्यचतुष्करुक्षणप्रकरणं समाप्य वायोर्र्रक्षण-माश्रयासिद्धमिति तत्परिजिद्दीर्षया वा आदावनुमानं प्रमाणमुपन्यस्यानु- मानस्यैव प्रथमं दृष्टानुसारेण प्रामाण्यमुपपाद्य वायुसाधनप्रकरणमारभते-विषाणीति । यथा गोत्वं प्रति विषाणादीनि लिङ्गानि गृहीतव्याप्तिकानि तथाऽतीन्द्रियवाय्वादिद्रव्यपश्चकिञ्जान्यपि सामान्यतोदृष्टानि प्रमाणभा-वमासाद्यन्तीति भावः।अल यद्यपि विषाणित्वमात्नं न गोत्वे लिङ्गं महिषादौ व्यभिचारात्। न च सास्नादिमत्त्वं विशेषणं विशेष्यस्य व्यर्थत्वापत्तेः, तथापि गोविषाणे महिषमेषादिविषाणापेक्षया वैलक्षण्यमाकलयतां धूम इव ते ते विशेषा लिङ्गभावमासादयन्त्येव विषाणेष्वपि ऋजुत्ववक्रत्वकठिनत्वसुकु-मारत्वह्नस्वत्वदीर्घत्वादयः। ते च विशेषाः निपुणतरवेद्याः सन्त्येव । तथाच व्यवहितविप्रकृष्टगोपिण्डे अयं गौविषाणविशोषवत्त्वात् पूर्वानुभूतगोपिण्डव-दित्यनुमानमप्रत्यूहमेव । एवं ककुद्मत्तापि लिङ्गं गोत्वे, प्रान्तेवालिध-मत्त्वमपि स्वतन्त्रमेव लिङ्गं गोत्वे, प्रान्ते वाला आर्थीयन्तेऽस्मिन्निति प्रान्ते-वालियः पुछविशेषः।अलुक्समासाद् गोपुच्छ एव प्रान्तेवालिथशब्देनोच्यते। निह यथा गोपुच्छेषु प्रान्तेवालधित्वं तथाऽश्वभेषादिपुच्छेषु, तेषां सा-मस्त्येन वालमयत्वात् महिषादिपुच्छे तादृशी प्रलम्बता नास्तीति वैलक्ष-ण्यात् अन्तेवालधिमत्त्वमपि गोत्वे लिङ्गं मतुच्लोपाद् गोपिण्ड उच्यते तथाचायं गौः प्रान्तेवालिधमत्त्वात् पूर्वानुभूतगोपिण्डवत् , सास्नावत्ता तु प्रसिद्धैव गोत्वे लिङ्गम् ॥ ८॥

(विवृ०) ननु स्पर्शवान् वायुरित्यनेन वायोर्छक्षणमुक्तं तच छक्ष्यासिद्धयाऽसिद्धम् । निह वायौ प्रत्यक्षं प्रमाणं संभवति तस्योद्भतरूपाभावादित्यतस्त्रज्ञानुमानं प्रदर्शयितुमादावनुमानप्रामाण्यं द्रवयति—विषाणीति ।
यथा गोत्वे विषाणित्वादीनि छिङ्गानि सामान्यतोदृष्टानि छोकसिद्धानि
प्रमाणानि तथा अतीन्द्रिये वायौ स्पर्शादीनि छिङ्गान्यपि प्रमाणानीति
स्त्रद्धयनिग्ढार्थः । तत्र प्रथमसूत्रे विषाणिति प्रशंसायामस्त्यर्थप्रत्ययः ।
तेन च महिषादिव्यावृत्तो विषाणिविशेषो छभ्यते स च गोत्वे छिङ्गम् ।
एवं ककुद्मत्तापि । प्रान्तेवाछिगिरित अन्ते वाछा आधीयन्तेऽस्मिञ्चिति
व्युत्पत्त्या पुच्छक्पाङ्गविशेष उच्यते प्रकृष्टोऽन्तेवाछिग्यस्य स प्रान्तेवाछिगिगिण्डः, भेषादिपुच्छे तु सामस्त्येन वाछमयत्वाञ्चान्तेवाछिन्तम् ।
महिषादिपुच्छे प्रसम्बत्वादिक्षपप्रकर्षाभावात् पुच्छविशेषो गोत्वे छिङ्गम् ।
सास्ना गरुकम्बरुं तद्वत्ता गोत्वे छिङ्गम् । विषाणीत्यादिव्यवहारिवषयतावच्छेदकामितिशब्देन परामृश्यते । तत्रायं प्रयोगः—अयं गौर्विषाणिवशेष-

वत्त्वात् ककुदात्त्वात् पुच्छविशेषवत्त्वात् सास्नावत्त्वाद्वा पूर्वानुभूतगोपिण्डवदिति ।। ८ ।।

( भाष्यम् ) पृथिव्यप्तेजांसि प्रत्यक्षाणि द्रव्याणि । नैतेषु स्वरूपतः परीक्षा प्रवर्तते । वायुस्तु द्रव्यं स्वरूपतोऽपि परीक्षणीयम् । श्रूयते खल्वत्र विप्रतिपत्तिः । अतो लिङ्गेनैनं साधयितुं दृष्टं ताविङ्गिसुदाहियते निदर्शनार्थम् । दृष्टसामान्याद्धि सिद्धिरदृष्टस्येति । — श्रविषाणी ककुद्मान् प्रान्ते-वाल्लधः सास्नावानिति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम् । विषाणेन गोत्वमनुमीयते, ककुदा, प्रान्तेवालधिना, सास्नया चेति विषाणाद्यो गोत्वस्यानुमितौ दृष्टं लिङ्गम् । विलक्षणं खलु विषाणं गोत्वे लिङ्गं विलक्षण इव धूमो बह्नौ । प्रान्ते यत्राधीयन्ते वालाः, सोऽयं प्रान्तेवालधः पुच्छविशेषो गोत्वे लिङ्गमिति ॥ ८॥

#### स्पर्शश्च वायोः ॥ ९ ॥

(उप०) एवं सकललोकयालावाहिनोऽनुमानस्य दृष्टानुसारेण प्रामाण्य-मभिधाय वायुसाधनप्रकरणमारिप्समाण आह-स्पर्शश्चेति । लिङ्गमिति शेषः। चकारात् शब्दधृतिकम्पाः समुचीयन्ते । नन्परुभ्यमानस्पर्शः पृथिव्या एवातुद्भृतरूपायाः स्यादिति चेन्न उद्भृतस्य पृथिवीस्पर्शस्योद्भृतरूपनान्तरीय-कत्वात्। तथाच योऽयं स्पर्शोऽनुभूयते स कचिदाश्रितः स्पर्शत्वात् पृथि-व्यादिस्पर्शवदिति सामान्यतोदृष्टेन स्पर्शाश्रयसिद्धौ स्पर्शाश्रयो न पृथि-व्यादित्रयात्मकः नीरूपत्वात् नाकाशादिपश्चात्मकः स्पर्शवत्त्वादितीतरबा-धसहकृतेनाष्ट्रव्यातिरिक्तद्रव्यसिद्धिः। एवं शब्दविशेषोऽपिवायौ लिङ्गम्। तथाहि असति रूपवद्द्रव्याभिघाते योऽयं पर्णादिशब्दसंतानः स स्पर्श-बद्देगवद्द्रव्याभिघातनिभित्तकः अविभज्यमानावयवद्रव्यसंबन्धिशब्दसंता-नत्त्रात् दण्डाभिघातजभेरीशब्दसंतानवत् । रूपवद्द्व्याभिघातव्यतिरेकस्तु योग्यानुपलिबगम्यः। तच स्पर्शबद्वेगबद्दव्यमष्टद्रव्यातिरिक्तमेव परिशेषात्। एवं भृतिविशेषोऽपि वायोर्छिङ्गम् । तथाहि तृणतूळस्तनयिल्जविमानानां नमसि धृतिः स्पर्शबद्धेगबह्रव्यसंयोगजा चेतनानिधष्टितद्रव्यधृतित्वात् प्र-वाहे तृणकाष्ट्रनौकादिधृतिवत् । अभिध्यानकृतविषादिधृतौ च अस्मदाद्यधि-ष्टानमेन । एवं पक्षिकाण्डादिधृतावि । न चेश्वराधिष्ठितत्वेन हेतुविशेषणा-सिद्धिः चेतनपदेन तदितरस्य विवक्षितत्वात् । एवं कम्पोऽपि वायुसत्त्वे छि-द्भम् । तथाहि इदं रूपवहूच्याभिघातमन्तरेण तृणादौ कर्म स्पर्शवद्वेगवहूच्या-भिघातज्ञं गुरुत्वप्रयत्नवदात्मसंयोगाजन्यकर्मत्वात् नदीपूराहतवेतसवनकर्म-

वदिति गुरुत्वपदेनादृष्टवदात्मसंयोगद्रवत्वसंस्काराणासुपग्रहः। तेन तद्जन्य-कर्मत्वं हेतुः । ननु प्रत्यक्ष एव वायुः किमन्न लिङ्गगवेषणयेति चेन्न। वायुर्न प्रत्यक्षः नीरूपबहिर्द्रव्यत्वात् गगनवदित्यनुमानादतीन्द्रियत्वस्यैव सिद्धेः। नतु वायुः प्रत्यक्षः स्पर्शाश्रयत्वाद्भटवदिति प्रत्यक्षत्वानुमानामिति चेन्न उद्भूतरूपवत्त्वस्यात्रोपाधित्वात् । न च रूपादावात्मनि च साध्याव्यापक-मेतत् पक्षधर्मबहिद्रेव्यत्वाविच्छन्नस्य साधनधर्माविच्छन्नस्य वा साध्यस्य व्यापकत्वात् । न च चाक्षुषप्रत्यक्षत्वे तत्तन्त्रं, तत्रैव तद्न्वयव्यतिरेकानु-विधानात्, स्पार्शनप्रत्यक्षत्वे तु योग्यस्पर्शवत्तामात्रस्य तन्त्रतेति वाच्यं रूपान्वयव्यतिरेकयोरुभयत्रापि तन्त्रत्वात् । नह्यभयसिद्धस्पर्शनैव प्रत्य-क्षता रूपस्य प्रहमन्तरेण दृष्टा । किंच यदि वायुः प्रत्यक्षः स्यात् संख्या दिसामान्यगुणोपळम्भेऽपि तन्त्रं स्यात् । नन्वस्त्येव फूत्कारादौ संख्या-या परिमाणस्य च हस्तवितस्त्यादेः उभयपार्श्ववर्तिनोर्वाच्वोः पृथक्त्वस्य च परत्वापरत्वयोश्च प्रत्यक्षता । वायुजातीयस्य व्यक्तिपरतया तु न तवापि नियमः पृष्ठलम्बद्धादौ तद्नुपलम्भादिति चेन्न । व्यक्तिपरतयैव नियमात् । पृष्ठसम्बद्धादौ चार्जवावस्थाने संख्यादीनां श्रहणात् अनार्जवावस्थानदो-षात्तु तद्महः । उद्भृतरूपस्पशौँ मिलितावेव वहिर्द्रव्यप्रत्यक्षत्वे तन्त्रे । प्रभाया नयनगतपीतद्रव्यस्य चन्द्रमहसञ्च स्पर्शानु द्रवाद्प्रत्यक्षत्वं निदाघोषमणो-विभक्तावयवाप्यद्रव्याणां च रूपानुद्भवाद्प्रत्यक्षत्वमिति न्यायवार्तिकतात्प-र्यटीकाकृतः । स्पर्शानुद्भवेऽपि प्रभादीनां प्रत्यक्षतैव अत एव चान्द्रालोके नमसि पश्चिकाण्डादिसंयोगविभागयोः प्रत्यक्षतैवेति संप्रदायविदः। न चोद्भृतस्पर्शवत्त्वं सामान्यतो बहिर्द्रव्यप्रत्यक्षताप्रयोजकमिति वाच्यम्, इन्द्र-नीलप्रभाया अप्रत्यक्षतापत्तेः । न चोद्भृतविशेषगुणवत्त्वमेव तन्त्रम् आका-शस्यापि प्रत्यक्षतापत्तेः । न च जन्यमहत्त्वसमानाधिकरणोद्भृतविशेषगु-णवत्त्वं तथा रसनाप्रवर्तिपित्तद्रव्यस्य तैत्तयोद्भवेऽप्यप्रत्यक्षत्वात्तस्मादुद्भू-तरूपवत्त्वमेवात्मेतरद्रव्यप्रत्यक्षतातन्त्रं,तच वायौ नास्तीत्यप्रत्यक्षो वायुः॥९॥

(विवृ०) एवं लोकयात्रानिर्वाहकस्यानुमानस्य प्रमाण्यमुक्तवाऽनुमाने-न वायुं साधयति—स्पर्शश्चेति। लिङ्गमित्यनुषज्यते। चकारः शब्द्धृतिकम्पान् समुचिनोति। तथाच विजातीयस्पर्शेन पर्णोदिशब्देन नभसि तृणतूला-दीनां धृत्या शाखादीनां कम्पेन च वायुरनुमीयते इति भावः। अनुमान-प्रकारस्वन्यत्रानुसंधेयः विस्तरभयात्परित्यक्तोऽस्माभिः॥ ९॥

( भाष्यम् ) एवं ताविहिङ्गमनुमितौ हेतुरित्युदाहृत्य वायोखनुमापकं

年7

नि

90

लिङ्गसुपादीयते—\*\*स्पर्शक्ष वायोः । अनुमितौ लिङ्गमिति प्रकृतम् । शब्द्धतिकम्पाख्रेति चार्थः । योऽयं विरुक्षणः स्पर्शोऽनुभूयते, स गुणत्वात् किंचिद्द्रव्यमाश्रयति । गुणा रूपाद्यः किंचिद्द्रव्यमाश्रयन्तो दृष्टाः, गुण-श्चायं स्पर्श इति तदाश्रयो द्रव्यमनुमीयते । कोष्टचस्य वायोर्भहता प्रयत्नेन प्रेरितस्य कण्ठताल्वादिप्रतिघातो भवति, प्रतिहन्यमानो वायुराकारो राब्द-मुत्पाद्यति । बलवता प्रयत्नेन दुन्दुभिरभिद्दन्यमानः तत्स्थस्य वायोः प्रति-घातेनाकाशे शब्दमुत्पाद्यति । अर्ध्वस्थस्य गुरुद्रव्यस्याधःपतनेन तत्स्थ-वायोः प्रतिघातादाकाशे शब्दस्योत्पत्तिरिति । प्रेरणाद्भिघाताच वायौ गतिकर्भविशेषः प्रादुर्भवति । ततो वेग उत्पद्यते । यावच वेगकारितो वीचीतरङ्गवद्गतिकमीविशेषः प्रादुर्भवति, तावच्छव्दसंतान उत्पद्यते वेगोपरमे चोपरमस्तस्य भवति । अत एवानुवातं दूरस्थस्य शब्दोपछन्धि-वेंगतारतस्याच शव्दतारतस्यमिति । मूळे चास्य प्रयत्नो गुरुद्रव्यप्रतिघातो वा । अतः सर्वदागतिमानपि वायुर्ने सर्वदा शन्दोत्पत्तौ निमित्तं भवति । यश्च दृष्टिनिमित्तव्यतिरेकेण पणीदीनां शब्दसंतानस्तेन तिन्निमित्तं वायु-रनुमीयते । स्परीबद्धेगवद्व्याभिघातकारितो हि सः । दण्डाभिघातात् खलु भेरीशब्द उत्पद्यमानो दृष्टः, तथाचायमिति । वायुप्रेरितानां तृणादी-नां मेघादीनां च नभसि घृत्या वायोरनुमानं भवति । स्पर्शबद्धेगवद्द्रव्य-संयोगनिमित्ता हीयं पयसि नौकादौ दृष्टेति । शाखादिकम्पेन च तन्नि-मित्तं वायुरनुमीयते । स्रोतसा हन्यमानस्य हि वेतसवनस्य कम्पो दृष्ट इति ॥ ९ ॥

#### न च द्रष्टानां स्पर्श इत्यद्रष्टशिङ्को वायुः ॥ १० ॥

( उप० ) ननु प्रत्यक्षतो दृष्टामेह छिड्नं नास्ति निह विह्नंभूमयोरिवेह प्रत्यक्षेण व्याप्तिमहः । किंच पृथिव्याद्यन्यतमस्यैव स्पर्शोऽण्ययं भविष्य-तित्यत आह—न चेति । अयं स्पर्शो यः पक्षः क्रियते स दृष्टानां पृथिव्य-तेजसां न भवित, रूपासहचरत्वात् । तथाचायं स्पर्शः कचिदाश्रित इत्य-नुमेयमित्यदृष्टछिङ्गः सामान्यतोदृष्टछिङ्गोऽपि वायुः पक्षधमतावछादायात इत्यर्थः । यद्यपि दृष्टमेव स्पर्शोदिचतुष्कं छिङ्गोमिति, तथापि वायुना सहागृहीतव्याप्तिकत्वाददृष्टछिङ्गत्वमुक्तम् । नह्ययं धर्मी वायुरिति प्रतिज्ञाय वायुः साधियतुं शक्यते । तथाच सामान्यतोदृष्टादेवेतरवाधसहक्रताद्वायु-सिद्धिरिति भावः ॥ १० ॥

( विद्यु ) ननु विज्ञातीयस्पर्शेन तद्धिकरणं वायुर्न सिध्यति प्रथि-

व्याद्यन्यतमेन सिद्धसाधनादित्यत आह-न चेति । येन स्पर्शेन वायु-रधिकरणतयाऽनुमीयते स स्पर्शो न दृष्टानां पृथिव्यप्तेजसाम् , इति हेतोः वायुरदृष्टलिङ्गः नास्ति दृष्टमधिकरणतया यस्य तादृशं लिङ्गं यस्य सः। दृष्टावृत्तिस्पर्शलिङ्गको वायुरिति फलितार्थः । तथाच पृथिव्यादिना न सिद्धसाधनं न वार्थान्तरं पृथिव्यादिस्पर्शस्य रूपसहचरितत्वनियमादिति भावः । अथवा यतो वायुरदृष्टलिङ्गः अदृष्टं रूपसहचरितत्वेनानुपलभ्य-मानं छिङ्गं यस्य सः इति हेतोर्वाय्वनुमापकविजातीयस्पर्शो न दृष्टानां पृथिन्यादीनामिति समुदितसूत्रार्थः ॥ १० ॥

( भाष्यम् ) अथ मन्येत, योऽयं स्पर्शः स दृष्टानामेव पृथिव्यप्तेजसां कस्यचित् स्यादिति, तच नैवं मन्तव्यमित्याह— अन च दृष्टानां स्पर्श इत्यदृष्टिळिङ्गो वायुः । न वै खल्वयं स्पर्शो दृष्टानां पृथिन्यप्रेजसां भवितुम-हीति । कस्मात् ? विलक्षणत्वान् । पृथिन्यादिस्पर्शविलक्षणो ह्ययमिति । रूपशैत्यौष्ण्यानां चानुपलब्धेः स्पर्शमात्रमुपलभ्यते, स्पर्शोऽपि न शीतो न खल्वप्युष्णः, किंतु विलक्षणो निपुणसंवेद्य इति । पूर्वकाये चोपलब्धेः । पूर्वकाये चासौ विलक्षणः स्पर्श उपलभ्यते । न तत्र पृथिव्यादिकमस्तीति न दृष्टानामयं स्पर्शः । तस्माददृष्टिञ्जो वायुः नहास्य लिङ्गं स्पर्शो दृश्यते इति ॥ १० ॥

#### अद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥

( उप० ) उपलभ्यमानस्पर्शाश्रयमवयविनं साधयित्वा परमाणुलक्षणं वायुं साधियतुमाह-अद्रव्यवत्त्वेनेति । द्रव्यमाश्रयभूतमस्यास्तीति द्रव्यवत् न द्रव्यवत् अद्रव्यवत् , द्रव्यानाश्चितमित्यर्थः । तथाचाकाशवत्परमाणुळक्षणो वायुद्रेञ्यम्, अन्येषां पदार्थानां द्रञ्याश्रितत्वात् । आश्रितत्वं चान्यत्र नित्यद्रव्येभ्य इत्यभिधानात्परमाणुभ्यां खणुकारम्भाद् खणुकादिप्रक्रमेणा-वयविनो महत आरम्भस्योपपादनीयत्वादिति ॥ ११॥

( विदृ० ) एवमवयविनि वायौ सिद्धे तन्निर्वाहकतया तत्परमाणुरप्य-वद्यं स्वीकार्यस्तत्र द्रव्यत्वमप्यावदयकमित्याह्—अद्रव्यवस्वेनेति । द्रव्यमधि-करणतया विद्यते यस्य तह्रव्यवत् द्रव्यवृत्तीत्यर्थः । न द्रव्यवदद्रव्यवत् तस्य भावोऽद्रव्यवत्त्वं विशेषणे तृतीया तथाच द्रव्यवृत्तिभिन्नत्वेन विशे-षितं वायुरूपं द्रव्यं स्थूलवायुनिर्वाहकतयाऽवद्यं स्वीकार्यमित्यर्थः ॥ ११ ॥ ( भाष्यम् ) सोऽयं वायुः—\*अद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यम् । द्रव्यं यन्न भवति

বি

तद्द्रव्यम् । अद्रव्यवांश्च वायुस्तस्माद्द्यम् । वायौ खल्बद्रव्यं स्पर्शो वर्तत इति ॥ ११ ॥

## क्रियावन्वाद् गुणवत्त्वाच ॥ १२ ॥

( उप० ) वायुपरमाणोर्द्रव्यत्वसाधकं हेतुद्वयं समुचिन्वन्नाह्-क्रिया-वत्त्वादिति । वायुपरमाणुद्रेव्यमिति शेषः । यद्यपि द्रव्यत्वे सिद्धे क्रिया-वत्त्वं गुणवत्त्वं च सिध्यति तत्सिद्धौ च द्रव्यत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयः, तथाप्युपलभ्यमानस्पर्शाश्रयस्यावयविनो मूलभूतस्य परमाणोरसमवायि-कारणसंयोगान्यथानुपपत्त्या क्रियावत्त्वम्, अवयविस्पर्शरूपादेः कारण-गुणपूर्वकत्वनियमाद्गुणवत्त्वं च सिद्धं ताभ्यां च द्रव्यत्वमित्यदोषः । तत्र-क्रियावत्त्वं सपक्षेकदेशवृत्ति, गुणवत्त्वं च सपक्षव्यापकम्। चकारात्सम-वायिकारणत्वं द्रव्यत्वसाथकं समुचिनोति । ननु परमाणावेव न प्रमाणं कस्य द्रव्यत्वं साध्यत इति चेन्न, स्थूलकार्यस्य क्रियाविभागादिन्यायेन भन्यमानस्याल्पतरतमादिभावात् यतो नाल्पीयः स एव परमाणुः अवयवा-वयविप्रसङ्गस्यानवधित्वे अनन्तावयवत्वाविशेषे सुमेरसर्षपादीनां परिमाणा-विशेषापत्तिः कारणसंख्याविशेषमन्तरेण परिमाणप्रचययोरपि परिमाणभेदं प्रत्यतन्त्रत्वात् । न च विनाशावधिरेवायमवयवावयविप्रसङ्घः अन्त्यस्य निर-वयवत्वेन विनाशानुपपत्तेः सावयवत्वे च निरवधित्वापत्तेस्तत्र च दोषस्यो-क्तत्वात् । ननु त्रुटिरेवावधिर्दृश्यमानत्वाददृश्यमानकरूपनायां मानाभावा-दिति चेन्न, तस्य चाक्षुषद्रव्यतया महत्त्वानेकद्रव्यत्वयोरावस्यकत्वात्तस्मा-त्रसरेण्ववयवावयव एव परमाणुर्यथा पृथिच्यादौ तथा वायावपीति सिद्धो वायुपरमाणुः ॥ १२ ॥

( विदृ ० ) वायुपरमाणोर्द्रव्यत्वसाधकं हेतुद्वयमाह-कियावस्वादिति । वायवीयपरमाणुर्द्रव्यमिति शेषः । द्वचणुकारम्भकसंयोगादिरूपगुणवत्त्वं तद्नुकूलिकयावत्त्वं च परमाणाववद्यमङ्गीकार्यमिति न संदिग्धासिद्धो हेतुः । परमाणुसिद्धिप्रकारस्तु त्रसरेणुः सावयवश्राक्षुषद्रन्यत्वाद्भटवत् त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महद्वयवत्वात्कपालवदित्यादिः । पृथिन्यादौ यथा परमाणुस्तथा वायुस्थलेऽपि निराबाघ एव अवयवावय-विपरंपरायास्तुल्यत्वादिति ॥ १२ ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वद्रन्यं भावो द्रन्यगुणकर्मसु वर्तते इति गुणः कर्भ च द्रव्यं स्यादिखत आह—अक्रियावत्त्वाद्वुणवत्त्वाच । न ब्रूमोऽद्रव्यं भानोऽस्मिन् वर्तते इति वायुर्द्रव्यमिति । किंत्वद्रव्यं क्रिया गुणश्चास्मिन् वर्तते इति वायुर्द्रव्यमिति । क्रियागुणाभ्यां हि द्रव्यं छक्ष्यते न भावेन । न वै क्रिया गुणश्च गुणेषु वर्तते कर्मसु वेति । सत्यपि भावस्य संख्यादेश्च गुणत्वे द्रव्यगुणकर्मवृत्तित्वे च विशेषविवक्षया वैज्ञात्यादुच्यते क्रियावत्वा-द्गुणवत्त्वाचेति ॥ १२ ॥

## अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

( उप० ) ननु क्रियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाच घटादिवत्परमाणोरिनत्यत्वमनुमे-यमत आह्—अद्रव्यत्वेनेति । परमाणुळक्षणवायोरिति होषः । द्रव्यं हि सम-वायिकारणासमवायिकारणान्यतरनाशान्त्रस्यति परमाणोस्तु निरवयवतया नैतदुभयमस्ति । तथाच विनाशकाभावान्न विनश्यति क्रियावत्त्वे गुणवत्त्वे च हेतौ सावयवत्वमुपाधिः । स च पक्षधमद्रव्यत्वाविच्छन्नसाध्यव्यापकः । केवळसाध्यव्यापकस्तु प्रागभावप्रतियोगित्वमुपाधिः ।। १३ ॥

(विद्यु०) ननु परमाणुरनित्यः क्रियावत्त्वात् गुणवत्त्वाद्वा घटवत् इत्यनुमानेन परमाणावनित्यत्वं सेत्स्यतीत्यत्त आह्—अद्रव्यत्वेनेति । वायुपरमाणोरिति रोषः । नास्ति द्रव्यं समवायिकारणत्या यस्य तद्द्रव्यं द्रव्यसमवायिकारणकभिन्नं तत्त्वेनेत्यर्थः । समवायिकारणजन्यत्वस्य द्रव्यसमवायिकारणकत्वव्याप्यत्या परमाणोर्व्यापकाभाववत्त्वेन व्याप्याभाववत्त्वान्नानित्यत्वम् । तथाहि समवायिकारणाभावेऽसमवायिकारणस्याप्यभावात्त्रपरमाणोर्ने विनाशसंभवः द्रव्यनाशं प्रति तदन्यतरनाशस्य हेतुत्वात् । परमाणोर्द्रव्यत्वं तु पूर्वमेव साधितम् । केचित्तु अद्रव्यद्वयत्वेनेति सूत्रस्य पाठ इत्याहुः ॥ १३ ॥

(भाष्यम् ) स्थूळस्य वायोरपादानं सूक्ष्मो वायुर्न द्रव्यवानिति नित्यत्व-मस्योक्तं भवतीति सूक्ष्माणां पृथिव्यादीनां साधारणं वचनम् । अथापि प्रागुत्पत्तेरुत्पन्नः स्थूळो वायुरवान्तरसर्गप्रळयेष्ववस्थानात् न पुनिरदानीं कारणद्रव्यादुत्पचते इति व्यवहारदशायामद्रव्यत्वात् नित्यत्वमस्योक्तं भवति । नित्यस्य सतोऽनुपळव्यिनिमित्तानुपपत्तेः सर्वदोपळव्यिपसङ्गः । न च खळु सर्वदा वायुरुपळभ्यते । न च नित्यस्य सतो वायोरनुपळव्यिनिमि-त्तमुपपचते । यदि वै उपपचेत, तस्योपळव्यः स्यात् । न तूपळभ्यते । तस्मात् सर्वदोपळव्यिप्रसङ्गः । ततो येयं कादाचित्की वायोरुपळव्यः सा नोपपचते । अनित्यस्य खल्वसतोऽनुपळव्यरुपपचते इति । चळत्वादहेतुः । Ti.

वि

चलो हि वायुर्नेकत्र चिरमवतिष्ठते देशाहेशान्तरमपसपीते । यदा खल्व-यमुपलब्धुः सविधं प्रत्यासीदति, तदोपलभ्यते । यदा त्वपसरति, न तदो-पलभ्यते इति । यश्चान्यो वायुराशिरभितः प्रथिवीं वर्तते, येनायं लोकः प्राणिति, स खलु स्पृष्टोऽपि सर्वकालमल्पत्वान्नोपलभ्यते । तस्मान्नित्यस्य सतोऽनुपलब्धिनिमित्तानुपपत्तेरित्यहेतुः ।। १३ ।।

## वायोवीयुसंमूच्छेनं नानात्विछङ्गम् ॥ १४ ॥

(उप०) द्यणुकादिप्रक्रमेणारम्भसिद्धौ सिद्धमिष वायुनानात्वं प्रकारान्तरेणापि साधियतुमाह—वायोरिति । वायुसंमूर्छनमिति वाय्वोर्वायूनां वा संमूर्छनं संयोगिवरोषः । य च समानवेगयोविकद्धदिक्विययोः संनिपातः । स च तृणतूळकोदेक्व्यंगमनेनानुमीयते। वाय्वोरूव्यंगमनस्य सिन्नपातस्य चाती-निद्रयत्वानूणादीनां तु प्रत्यक्षाणामूर्व्यंगमनस्य सिन्नपातस्य चाती-स्पर्शवद्वेगवद्व्याभिघातनोदनान्यत्रजन्यत्वमनुमीयते । तथाहि तिर्यंगमनस्य वायोक्व्यंगमनं परस्परप्रतीघातमन्तरेणानुपपद्यमानं परस्परप्रतीघातं साध्यति नदीपयःपूरयोक्तया दर्शनात् । तद्व्यंगमनं च तृणाद्य्वंगमनानुमेयं, नहि तृणादीनामूर्व्यंगमनं स्पर्शवद्वेगवद्व्याभिघातनोदनान्यनतरिद्वनेति ।। १४ ।।

(विदृ०) नन्नाकाशादिबद्वायोरिप न नानात्वं किंत्वेकत्वमेव, दक्षिणवातोत्तरवातादिव्यवहारस्तु उपाधिभेदादेवोपपादनीय इति तटस्था-शङ्कां निरस्यति—वायोरिति । विकद्धदिग्गामिनोर्वेगवतोर्वाय्योः परस्परप्रती-धातरूपं यत्तंमूच्छेनं तृणतूळादीनामूर्ध्वगमनानुकूळं तत्तंपादकतयाऽनुमीयमानं तदेव वायुनानात्वे ळिङ्गम् । अन्यथा वायोरेकत्वे संमूच्छेना-नुपपत्त्या तृणादेकर्ध्वगमनानुपपत्तेः । तथाच वाय्वोः संमूच्छेनेन तयो-कर्ध्वगमनं भवति तेन च तृणादीनामूर्ध्वगमनम् । संमूच्छेनेनोर्ध्वगमनं तु विकद्धदिगामिनोर्वेगवतोर्नद्यादिप्रवाहस्थितजळयोर्दृष्टमिति ॥ १४ ॥

(भाष्यम्) न चैतन्मन्तव्यं नित्यश्चैकश्चायं वायुराकाशवत्, तत्रैवं सत्येकस्यापसपिणमन्यस्य चोपसपिणमित्येतन्नोपपद्यते इति । अनेके हि वायवः । कया युत्तया ? उचावचोपळच्धेः । अनेकप्रकारः खळु वायुरुपळ-भ्यते मन्द्रसीत्रो मध्यमश्चातो नायमेको भवति । अथापि खल्वेतत्— अवायोजीयुसंमूळेनं नानात्वळिङ्गम् । वायुसंमूळेनं नाम विरुद्धदिक्किययो-वेंगवतोर्वाथ्योः संनिपातः । या चेयं वायुपेरितानां तृणादीनामूर्थ्वगतिरु-

पलभ्यते, सा खलु वायुसंमूच्छेनादुत्पचते । संमूच्छितो वै वायुक्ष्वी गच्छंस्तृणादिकमप्यूर्ध्व गमयति । विरुद्धदिक्षित्रयोर्नेद्सित्रोतसोः संमूच्छेनादपां तत्संसृष्टानां तृणादीनां चोर्ध्वगमनं दृष्टम्, तथाचैतदिति । तदेवं तृणादीनामूर्ध्वगमनात्तन्निमित्तं वायोः संमूच्छेनमनुमीयते, ततो वायुनानात्वमिति ॥ १४॥

## वायुसंनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं छिङ्गं न विद्यते ॥ १५ ॥

( उप० ) नन्बदृष्टिक्को वायुरित्युक्तम् । तथाच कथमेतिदित्यत आह— वाय्विति । दृष्टं हि लिङ्कं यत्र प्रत्यक्षेण व्याप्तिप्रहस्तदुच्यते यथा धूमो-ऽग्नेः वायुसंनिकर्षे च वायुना सहाविनाभावे प्रत्यक्षं नास्ति। निह भवति यो यः स्पर्शकम्पादिमान् स वायुरिति कस्यचित् प्रत्यक्षं वायोरेवाप्रत्यक्षत्वादत एव तादृशं प्रत्यक्षगृहीतव्याप्तिकं लिङ्कं नास्तीत्यर्थः ।। १५ ।।

( विवृ० ) नन्बरृष्टिक्को वायुरिति यत्पूर्वमुक्तं तत्कथं संगच्छते दृष्टस्य स्पर्शादेरेव वायुठिङ्गत्वादत आह—वायुसंनिकर्ष इति । दृष्टं लिङ्गं हि यत्र व्याप्तेः प्रत्यक्षं भवति यथा बह्नेर्धूमः । प्रकृते तु वायुसंनिकर्षेऽपि वायु-व्याप्तिप्रत्यक्षं न संभवति वायोरतीन्द्रियत्वात् । तथाच प्रत्यक्षगृहीतव्या-प्रिकं लिङ्गं वायौ नास्तीत्यदृष्टिलङ्गो वायुरिति सुष्ठूक्तमेवेत्यर्थः ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) न वै खलु भोः स्पर्शादिभिलिङ्गैर्नायुरनुमीयते । द्रव्यं हि किंचिदेतैस्तदाश्रयोऽनुमीयते । न च यद्नुमीयते, वायुर्नाम तद्भवति । तत्र, यादृगिदं भवति उपलिखिङ्गात् योऽनुमीयते स वायुरिति, तादृगेनद्भवति स्पर्शादिभिलिङ्गेर्योऽनुमीयते स वायुरिति । न च वायुर्नाम द्रव्यं प्रत्यक्षम् । अदृष्टलिङ्गो हि स इत्याह— अवायुर्सानिकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिङ्गं न विद्यते । यदा वै वायुः संनिक्ष्यते तदापि नैवासौ प्रत्यक्षेणोपलभ्यते । तस्मान्न तत्र दृष्टं लिङ्गं लिङ्गा चेत्येतहृयं प्रत्यक्षं, तत्रैतत्स्यात् । नत्वेतद्र्वित । यत्र लिङ्गं लिङ्गा चेत्येतहृयं प्रत्यक्षं, तत्रैतत्स्यात् । नत्वेतद्वित । कस्मात् ? सत्यपि वायुसिक्षकर्षे वायोः प्रत्यक्षाभावात् । तस्माद्वित्रकृष्टिङ्गोऽयमिति । अथ मन्येत कार्येण कारणानुमानवदेतत्स्यात् । कार्य हि स्पर्शः कारणं चास्य वायुरिति । पार्थिवेन चोद्ञ्चनादिना पार्थिवस्य कारणस्यानुमानं दृष्टमिति । तच्च नैवं भवति । द्रव्यं द्रव्यमारभमाणं सजान्तीयमारभते इति पार्थिवेन पार्थिवस्यानुमानमुपपचते । द्रव्यगुणयोस्तु नैवं । गुणेन हि स्पर्शेन तदाश्रयो द्रव्यमनुमीयते इति ॥ १५ ॥

新工

#### सामान्यतोदृष्टाचाविशेषः ॥ १६ ॥

( ७प० ) तर्हि वायोरनुमानमेव कथमित्यत उक्तमेव द्रहियतुमाह—सामान्यत इति । अनुमानं हि त्रिविधं पूर्ववत्, शेषवत् सामान्यतोदृष्टं च । तथाचायमनुभूयमानस्पर्शः किचदाश्रितः स्पर्शत्वात् गुणत्वाद्वेति सामान्यतोदृष्टादेवतरबाधसहकृतात् अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं सिध्य-तित्यर्थः। गतं तर्हि केवळव्यतिरेकिणेति चेन्न, इतरबाधानन्तरं यत्र सामान्यतोदृष्टं प्रवर्तते तन्नाष्टद्रव्यानाश्रितत्वं पक्षविशेषणं सिद्धमादाय अष्टद्रव्यानाश्रितते तन्नाष्टद्रव्यानाश्रितत्वं पक्षविशेषणं सिद्धमादाय अष्टद्रव्यानाश्रितोऽयं स्पर्शः किचदाश्रित इति प्रतिज्ञार्थोऽष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वमनादाय न पर्यवस्यतीति प्रतीत्यर्थोपर्यवसन्नतयाऽन्वयिन एव तिस्तिद्धः । यत्र तु पूर्वमेव बाधावतारात्सामान्यतोदृष्टं तत्र प्रतीत्यर्थेपर्यवसानात् केवळव्यतिरेकीत्यभ्युपगमात् । प्रकारार्थं केवळव्यतिरेकीति तु तुच्छमेव उक्तस्थळे प्रकारस्यान्वयिन एवोपस्थितेः । व्यापकतावच्छद्कप्रकारिकेवानुमितिरिति नियमस्त्वप्रामाणिकः सामग्रीविशेषसाचिव्याद्य-कप्रकारिकेवानुमितिरिति नियमस्त्वप्रामाणिकः सामग्रीविशेषसाचिव्याद्य-कप्रकारिकेवानुमितिरिति नियमस्त्वप्रामाणिकः सामग्रीविशेषसाचिव्याद्य-कप्रकारन्तरभानस्यापि संभवात् ॥ १६ ॥

(विदृ०) ननु वायुज्याप्तेरप्रत्यक्षत्वे तद्नुमानं कथं संभवतीत्यतः पूर्वोक्तमेव स्मारयति—सामान्यत इति । अविशेषो विशेषराहितः विशेषा-विशेषित इति यावत् । विशेषश्च द्रव्यत्वव्याप्यजातिविशेषो वायुत्वं तथा चानुभूयमानः स्पर्शः कचिदाश्चितः स्पर्शत्वादित्यनुमानेन इतरबाधसहकृतेन स्पर्शे अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्चितत्वसिद्धौ अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्चितत्वसिद्धौ अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्यत्वेन वायुरि साध्यतावच्छेद्ककोटौ सिध्यतीति भावः । सामान्यतोदृष्टादिति कार्यकारणभिन्नलिङ्गादन्वयव्यतिरेकिलिङ्गाद्रेत्पर्थः । न्यायसूत्रे पूर्ववत् , शेष्वत् , सामान्यतोदृष्टमिति त्रिविधमनुमानमुक्तम् । तत्र पूर्ववत्कारणलिङ्गकं केवलान्विय वा । शेषवत् कार्यलिङ्गकं केवलव्यतिरेकि वा । सामान्यतोन्दृष्टं कार्यकारणभिन्नलिङ्गकमन्वयव्यतिरेकि वा इत्यर्थः ।। १६ ॥

(भाष्यम्) सामान्यतोदृष्टाचानुमानात्र विशेषःसिध्यति । स्पर्शेन हि तद्गाश्रयस्य द्रव्यस्यानुमानं भवति न वायोः । त्रिविधं खल्वनुमानमुक्तं पूर्ववत् , शेषवत् , सामान्यतोदृष्टं चेति । यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते भेघोन्नत्या भविष्यति वृष्टिरिति, तत् पूर्ववदनुमानम् । यत्र कार्येण कारण्यमनुमीयते पूर्वोद्कविपरीतोद्दकेन नद्याः भूता वृष्टिरिति, तच्छेषवदनुमानम् । अथापि खलु प्रसक्तप्रतिषेधेऽन्यत्राप्रसङ्गाच्छिष्यमाणे संप्रत्ययः

शेषस्ततः शेषवदिति । गुणस्य स्पर्शस्य द्रव्याश्रितत्वे सिद्धे प्रसक्तस्य पृथिव्याद्याश्रितत्वस्य प्रतिषेथे गुणकर्मणोरप्रसङ्गाच्छिष्यमाणे द्रव्यान्तरे वायो संप्रत्यय इति । सामान्यतोदृष्टं खल्वेकत्र दृष्ट्योरेकस्य द्रश्नादृन्यस्यानुमानम् । यथा देवद्त्तादिदेशान्तरसंवन्थो अञ्यापूर्वको दृष्टः, ततश्चन्द्राक्योरिप देशान्तरसंवन्थो अञ्यापूर्वक इत्यनुमानमिति । तत्रैवं सित , पूर्ववतः शेषवतश्चेति चार्थो मन्तव्यः । अथापि खल्ज यत्र साध्यसाधनयोः संवन्धप्रहृणाद्भवत्यनुमानं पूर्ववन्नाम तत् । यत्र तत्र्यतिरेकयोस्तच्छेषवत् । यत्र चोभयथा प्रवृत्तिस्तत्सामान्यतोदृष्टमिति । अथापि खल्वाचार्यप्रवृत्तिन् क्षाप्यति द्विविधमनुमानं, कचिद्विशेषतोदृष्टं कचित्व सामान्यतोदृष्टमिति । यत्र विशेषतो दृष्टं लिङ्गं भवति लिङ्गं लिङ्गो चेत्येतहृष्यं यत्र प्रत्यक्षं, तत्र विशेषतो मवत्यनुमानम् । सामान्यतोदृष्टात्व न गन्यते विशेषः ॥ १६ ॥

## तस्मादागमिकम् ॥ १७॥

( उप० ) ननु चाविशेष इति वायुरयमित्याकाराऽनुमितिर्न भवति किंत्वष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वेनैव प्रकारेणेति विवक्षितं तस्य द्रव्यस्य वायुसंज्ञायां किं मानमत आह—तस्मादिति । यस्माद्विशे-षाकारेण नानुमितिः तस्माद्वायुरिति नाम आगमिकम् । आगमो नेदः ततः सिद्धमित्यर्थः । ' वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता ', 'वायन्यं श्वेतं छागलमा-लभेत ', 'वायुश्च सर्ववर्णोंऽयं सर्वगन्धवहः शुचिः ' इत्यादि विधिशेषीभृतार्थ-वादादेव वायुसंज्ञाधिगतिः। यथा 'यञ्च दुःखेन संभिन्नं न च प्रस्तमनन्त-रम् ' इत्याद्यर्थवादात्स्वर्गसंज्ञायाः । 'वसन्ते सर्वसस्यानां जायते पत्र-शातनम् । मोदमानाश्च तिष्ठन्ति यवाः कणिशशालिनः ॥ १ इत्यर्थवादाद्य-वसंज्ञायाः 'अम्बुजो वेतसः ' इत्यर्थवादाद्वेतससंज्ञायाः, 'वराहं गावो-Sनुधावन्ति ' इत्यर्थवादाद्वराहर्सज्ञायाः, अन्यथा 'स्वर्गकामो यजेत ' इत्यादे। विशिष्टसुखानुपस्थितौ यागादिषु स्वर्गार्थिनां प्रवृत्तिर्न स्यात् । न स्याच 'यवमयश्चरुभैवति ', 'वैतसे कटे प्राजापत्यं धिनोति ', 'वाराही चोपानत् ' इत्यादौ म्लेच्छप्रसिद्धिमनुरुध्य प्रवृत्त्यनध्यवसायः । म्लेच्छा हि यववराहवेतसशब्दान् कङ्कुवायसजम्बुषु प्रयुक्तते। तथाचार्थवादमन्तरेण संदेहः स्यादित्यागमादेव तत्तदर्थप्रतीतिरिति भावः । नाममात्रमागमिकं द्रव्यसिद्धिस्तु सामान्यतोदृष्टादेव ॥ १७ ॥

(विदृ०) नतु वायुत्वेन यदि नातुमानं तदा तस्य वायुसंज्ञायां

किं मानमत आह—तस्मादिति । यस्माद्वायुत्वस्वरूपजातिप्रकारेण वायो-नीनुमितिः तस्माद्वायुरिति नाम आगमिकं वेदप्रसिद्धम् । आगमास्तु 'वायुवें श्लेपिष्ठा देवता', 'वायव्यं श्लेतं छागलमालभेत', 'वायुश्ल सर्ववणोंऽयं सर्व-गन्धवहः ग्लेचः' इत्याचाः । तेभ्यो वायुसंज्ञाधिगता यथा 'यन्न दुःखेन ' इत्यादिना स्वर्गसंज्ञावगतिः, यथा वा 'वसन्ते सर्वसस्यानाम् ' इत्याद्यर्थवा-दाद्यवसंज्ञावगतिः, यथा वा 'अम्बुजो वेतसः' इत्यर्थवादाद्वेतससंज्ञावगमः । यथा वा 'वाराही चोपानत् ', 'वाराहं गावोऽनुधावन्ति ' इत्याद्यागमा-द्वराहसंज्ञावगमः । म्लेच्छा हि यववराहवेतसशब्दान् क्रमेण कञ्जकाकज-म्बुपु प्रयुश्वते । तथाच—अर्थवादमन्तरेण संदेहः स्यादित्यागमादेव तत्तद-र्थप्रतीतिरित्याशयः ॥ १७ ॥

( भाष्यम् ) % तस्मादागमिकम् ॥ १७ ॥

# संज्ञा कमें त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम् ॥ १८॥

(उप०) एवं वायुप्रकरणं समाप्य तत्कमुन्मादिजल्पित-डित्थ-डिव-त्यसंज्ञावद्वायुसंज्ञापीत्यागमस्य सर्वज्ञप्रणीतत्वमुपपादयन् औपोद्वातिकमी-व्यरप्रकरणमारिष्समान आह—संज्ञेति । तुशव्दः स्पर्शोदिलिङ्गव्यवच्छे-दार्थः । संज्ञा नाम, कर्म कार्य क्षित्यादि, तदुभयमस्मद्विशिष्टानामीश्वरमह-र्षाणां सत्त्वेऽपि लिङ्गम् ॥ १८ ॥

(विवृ०) नन्वागमस्य कथं प्रामाण्यमित्यत आह—संज्ञेति । तुराब्दः प्रकरणविच्छेदार्थः । इदानीमिश्वरप्रकरणमारद्धमिति भावः । संज्ञा नाम प्रवायववेतसादि, कर्म कार्य क्षित्यंकुरादि, एतदुभयमस्मिद्विशिष्टानाम् अस्मत्तो विशिष्टानां तत्तत्कार्यसमर्थानां सर्वज्ञैश्वर्यसंपन्नानामिश्वरमहर्षीणां लिङ्गमनुमापकम् । तुकारो लिङ्गान्तरच्यवच्छेदार्थो वा । तथा-चश्वरमहर्षिसिन्द्रौ तत्प्रणीतत्वेन वेदस्मृत्यादेः प्रामाण्यमवद्यमङ्गीकार्यमिति । यद्यपीदं पूर्वमुक्तं तथापि दाढ्यार्थमिश्वराद्यनुमानकथनार्थं च पुर्वचनम् ॥ १८॥

(भाष्यम्) वायुरतह्रव्यमित्येतदागिमकं मन्तव्यमित्यागमस्य स्वतन्त-प्रमाणभावमनभ्युपगच्छतो न किंचित्समाधानिमिति प्रत्यविष्ठिमानमुपहस-स्निवेदमाह— \* संज्ञाकमे त्वस्मिद्विशिष्टानां छिङ्गम् । तुशब्दात् पक्षो व्याव-त्येते । स्पर्शेन तदाश्रयस्य द्रव्यस्यानुमाने न विप्रतिपत्तिः । किंतु तह्व्यं वाय्वसिधानमन्यामिधानं वेति संज्ञायां विप्रतिपत्तिः । संज्ञा त्वस्माकं न कर्म । असमत्तो विलक्षणानां खल्वेति हिङ्गम् । परीक्षेव वस्तृनामसादृशाना कर्म । संज्ञा त्वस्मिद्वलक्ष्णेलेंकिकैरि कियते । इदमस्ति नास्तीति परी-क्षकैर्निर्णातेऽथें लोकिकैरि बहुयः संज्ञास्त्रत्र संनिवेज्यन्ते । असाधारणो हि वस्तुवर्मो व्यपदेशनिमित्तम् । तिन्नर्णयक्ष न परीक्षकेभ्योऽन्यस्मात् । संज्ञान्त्वन्यस्माद्पीति । यचैतत् स्पर्शादिमिलिङ्गिरन्तिस्तं द्रव्यं, तत्त्वलु वातीति वायुः, स्पृत्रयते इति स्पर्शनः, प्राणित्यनेनेति प्राणः, अशितपीतादिसमीक-रणात्समान इत्यादि यथाविषयमाख्यायते । अथापि खल्वेतत्संज्ञाकम् अस्माकमस्मद्विशिष्टानां च लिङ्गमिति । अथापि खल्वसमद्विशिष्टानां योन्गिनां लिङ्गमिति लोकसामान्यमिवात्मिन मन्यते इति शैलीयं भगवतः स्त्रकारस्य ।। १८ ॥

मत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्षणः ॥ १९ ॥

( उप० ) कथमेतिद्त्यत आह-प्रत्यक्षेत्यादिना । अत्रापि संज्ञा च कर्म चेति समाहारद्वन्द्वादेकवद्वावः संज्ञाकर्तुर्जगतकर्तुश्चाभेदसूचनार्थः। तथाहि यस्य स्वर्गापूर्वाद्यः प्रत्यक्षाः स एव तत्र स्वर्गापूर्वादिसंज्ञाः कर्तु-मीष्टे, प्रलक्षे चैत्रमैत्रादिपिण्डे पित्रादेश्चेत्रमैत्रादिसंज्ञानिवेशनवत्। एवं च घटपटादिसंज्ञानिवेशनमपि ईश्वरसंकेताधीनमेव । यः शब्दो यत्रेश्वरेण संक-तितः स तत्र साधुः यथा या काचिदोषधिर्नेकुळदंष्ट्रायस्प्रष्टा सा सर्वोऽपि सर्पविषं हन्तीत्येतादृशी संज्ञा अस्मदादिविशिष्टानां लिङ्गमतुमापकम्। यापि मैत्रादिसंज्ञा पित्रा पुत्रे क्रियते सापि 'द्वाद्शेऽहनि पिता नाम कुर्यात् ' इत्यादिविधिना नूनमीश्वरप्रयुक्तैव । तथाच सिद्धं संज्ञाया ईश्वरिक्कत्वम्। एवं कर्मापि कार्यमपीश्वरे लिङ्गम्। तथाहि क्षित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद्घटविति । अत्र यद्यपि शरीराजन्यं जन्यं वा जन्यप्र-यत्राजन्यं जन्यं वा सकर्तृकत्वासकर्तृकत्वेन विवादाध्यासितं वा संदि-द्यमानकर्तृकत्वं वा क्षित्यादित्वेन न विवक्षितं, अदृष्टद्वारा क्षित्यादेरि जन्यप्रत्यत्रजन्यत्वात् । विवाद्संदेहयोख्यातिप्रसक्तत्वेन पक्षतानवच्छेद्क-त्वात् । किं च सकर्तृकत्वमपि यदि कृतिमज्जन्यत्वं तदाऽस्मदादिना सिद्ध-साधनम्, अस्मदादिकृतेरप्यदृष्टद्वारा क्षित्यादिजनकत्वात् । उपादानगी-चरकृतिमज्जन्यत्वेऽपि तथा, असमदाविकृतेरपि किंचिदुपादानगोचरत्वात् , कार्यत्वमपि यदि प्रागभावप्रतियोगित्वं तदा ध्वंसे व्यभिचार इति तथापि क्षितिः सकर्तृका कार्यत्वात् अत्र च सकर्तृकत्वमदृष्टाद्वारककृतिमजन्यत्वं

कार्यत्वं च प्रागभावाविच्छन्नसत्ताप्रतियोगित्वम् । नचाङ्कुरादौ संदिग्धानै-कान्तिकत्वं साध्याभाविनश्चये हेतुसदसत्त्वसंदेहे संदिग्धानैकान्तिकत्वस्य दोषत्वात् । अन्यथा सकळानुमानोच्छेदप्रसङ्गात् । न च पक्षातिरिक्ते दो-योऽयमिति वाच्यं, राजाज्ञापत्तेः । नहि दोषस्यायं महिमा यत्पक्षं नाका-मति तस्मादङ्करस्फुरणदशायां निश्चितव्याप्रिकेन हेतुना तत्र साध्यसिद्धे-रप्रत्यूहत्वात्क संदिग्धानैकान्तिकता तदस्फुरणदशायां तु सुतरामिति संक्षेपः ॥ १९ ॥

( विट्ट॰ ) ननु सर्वज्ञत्वं संज्ञाकर्भकर्तुः कुतः सिद्धमित्यत आह्— प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वादिति । संज्ञाकर्मण इत्यत्र पूर्ववत्समाहारद्वन्द्वः प्रत्यक्षप्र-वृक्तत्वात् प्रत्यक्षसाध्यत्वात् । तत्र संज्ञायाः संज्ञिप्रत्यक्षसाध्यत्वम् । का-र्यस्य तूपादानप्रत्यक्षसाध्यत्वम्। पित्रादिना हि पुत्रादिशरीरं दृष्ट्वैव तत्र चैत्र-मैत्रादिसंज्ञा निवेश्यन्ते । एवं कुळाळादयोऽपि कपाळादिकं दृष्ट्वेव घटादिकं कुर्वन्ति। अतो निखिळसाधुसंज्ञाकर्तुस्तादृशसंज्ञिपत्यक्षस्य, क्षित्यादिकार्य-कर्तुस्तदुपादानप्रत्यक्षस्य चावद्यकत्वात्सर्वज्ञत्वमर्थवशसंपन्नमेव । अत एव न्यायसूत्रवृत्तौ तह्रचणुकादिकं पक्षीकृत्य सकर्तृकत्वस्यानुमाने अधि-करणसिद्धान्तन्यायेनेशस्य सर्वज्ञत्वसिद्धिरित्युक्तम् । अथ क्षित्यङ्कुरादि-पक्षकसकर्तृत्वानुमाने पक्षतावच्छेद्कं किम्, न तावत् क्षितित्वं परमाण्या-त्मकक्षितावंशतो वाधस्वरूपासिद्धचोः प्रसङ्कात् । तत्सामानाधिकरण्येन पक्षत्वमिति चेन्न। घटादौ सिद्धसाधनात् । जन्यत्वस्य विशेषणत्वे पक्षताव-च्छेद्कघटकस्य हेतुत्वेन उपनयासंभवादुहेच्यतावच्छेद्कविषेययोरैक्या-विति चेन्न । स्वरूपसंवन्यरूपं पदार्थान्तररूपं वा कार्यत्वं पक्षतावच्छेदकं प्रागभावप्रतियोगित्वरूपं कार्यत्वं च हेतुः सकर्तृकत्वं च स्वोपादानगोचरा-परोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमज्जन्यत्वम् ।ध्वंसे वाधादिवारणाय कार्यत्वद्वये सा-मानाधिकरण्यसंबन्धेन सत्तावैशिष्ट्यं निवेशनीयमिति संक्षेपः ॥ १९ ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वियं संज्ञा अस्मिद्विशिष्टैरिप कियते इति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ?—क्ष्प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः । प्रत्यक्षं खल्वचतना अपि संज्ञां कर्तुं प्रवर्तन्ते, किमत्रानुमानेन । प्रत्यक्षपूर्वकं खल्वनुमानमिति पूर्वोऽप्येविमिति शक्यमनुमानुम् । दृश्यते खल्वेविमिति । अथापि खल्वसा-धारणैर्वस्तुधर्मैः संज्ञाकर्मणः प्रवृत्तिरिति प्रत्यक्षमुपलभ्यते । तच शक्यमस्म-द्विशिष्टैः कर्तुमिति । अवसिता वायुपरीक्षा ।। १९ ।।

#### निष्क्रमणं प्रवेशनामित्याकाशस्य लिङ्गस् ॥ २०॥

( उप० ) एवं सूत्राभ्यामीश्वरप्रकरणं समाप्याकाशप्रकरणमारिष्स-मान आह-निष्क्रमणमिति । इतिशब्दः प्रकारार्थः । उत्क्षेपणादीन्यपि क-मीणि संगृह्णाति स्पर्शवद्दृव्यसंचारो निष्क्रमणं प्रवेशनं च तदकार्यस्याका-शस्य छिङ्गमिति सांख्याः ॥ २० ॥

(विद्यु०) आकाशं निरूपयितुमाह—निष्क्रमणमिति । अत्र प्रकारार्थ-केतिशब्देनोत्सेपणादेरिप प्रहणम् । स्पर्शवतां संचारो निष्क्रमणं प्रवेशनं च शून्यात्मकाकाशं विनाऽनुपपद्यमानमाकाशनामकं द्रव्यान्तरमनुमापयतीति सांख्यमतम् ॥ २० ॥

#### तद्छिङ्गमेकद्रव्यत्वात्कर्मणः ॥ २१ ॥

( उप० ) तदेतदृषयितुमाह—तद्छिङ्गिमिति । निष्क्रमणप्रवेशना-दिकं न तावत्समवायिकारणतया आकाशमनुमापयित कर्मण एकद्रव्य-त्वादेकमात्रमूर्तसमवायिकारणकत्वात्, न कर्मापि व्यासज्यवृत्तीत्युक्तं न वाऽमूर्तवृत्तीति ॥ २१ ॥

(विवृ०) तदेतन्मतं निरस्यति—तद्िङ्गमिति । तिन्नष्क्रमणादि-कमिळिङ्गमाकाशस्य छिङ्गं न भवति कर्मणः क्रियाया एकं मूर्ते द्रव्य-माश्रयो यस्य तत्वात् । तथाच मूर्तमात्रसमवेतं कर्म न समवायितयाकाशा-नुमानसमर्थम् समवेतकार्ये हि समवायिकारणमाक्षिपति न चाकाशकर्मणोः समवायिसमवेतभाव इत्यर्थः ।। २१ ।।

( भाष्यम् ) अस्य प्रत्यवस्थानम् । तद्छिङ्गभेकद्रव्यत्वात्कर्भणः । निष्क्रमणं प्रवेशनं चेति द्वयं न छिङ्गभाकाशस्य । कस्मात् ? एकद्रव्य-त्वात्कर्मणः । कर्म खल्वेतत् निष्क्रमणं प्रवेशनं चैकस्मिन् द्रव्ये समवैति यक्तिष्कामित प्रविशति च, न त्वेतदाकाशेऽपि समवैतीति नैतदाकाशस्य छिङ्गम् ॥ २०॥

कारणान्तरानुक्कृप्तिवैधर्म्याच ॥ २२ ॥ (उप०) ननु चासमवायिकारणतयैवाकारामनुमापयिष्यति निष्क्रम- भार

णप्रवेशनादीखत आह—कारणान्तरेति । अनुक्लामिर्लक्षणम् । अनुकल्यते ज्ञाप्यतेऽनेनिति व्युत्पत्त्या कारणान्तरस्य असमवायिकारणस्य याऽनुक्लामिर्लक्षणं तद्वैधन्यीदित्यर्थः । द्रव्यं तावदसमवायिकारणं न भवत्येव असमवायिकारणता च कारणैकार्थप्रखासत्त्या कार्यैकार्थप्रत्यासत्त्या च । प्रथमा तन्तुक्षणणां पटक्षं प्रति, इयं चासमवायिकारणता महतीति संज्ञां लभते गुरुप्रतिपत्तिकत्वात् । द्वितीया च यथा आत्ममनःसंयोगस्य ज्ञानादिकं प्रति, इयं चासमवायिकारणता लघ्यति संज्ञां लभते लघुप्रतिपत्तिकत्वात् । आकाशस्य तु निष्क्रमणप्रवेशनादौ कर्मणि न समवायिकारणता नाप्यसमवायिकारणता तथाच न च कर्माकाशसत्त्वे लिङ्गमिति ।। २२ ॥

(विवृ०) असमवायिकारणविधयाऽपि न गगनस्य गमकं कर्मेत्याह— कारणेत्यादिना । अनुकलिपिति कृद्विहितो भाव इति न्यायाद्नुकलप्तं वादिप्रतिवाद्युभयसंमतं यत्कारणान्तरमसमवायिकारणं गुणः कर्भ च तद्वै-धर्म्यात् द्रव्यत्वरूपतद्वैधर्म्यस्याकाशे सत्त्वात् नासमवायिकारणतयाकाशम-नुमापयितुं निष्क्रमणादिकं शकोतीत्यर्थः ॥ २२ ॥

(भाष्यम्) इंतश्चेतदेवं प्रतिपत्तन्यम् कारणान्तरानुक्लिप्तिवैधर्म्याच । यानि कारणान्तरान्यनुकल्पन्ते कार्यान्तरेषु, तेषां वैधर्म्याच तद्छिङ्गमा-काशस्य । नियतपूर्वभावो हि कारणानां धर्मः । सर्वकालं चाकाशं विद्यते, न तस्य पूर्वभावनियमः शक्यो निश्चेतुम् । न चैतस्य न्यतिरेकोऽस्ति । अन्वयन्यतिरेकाभ्यां हि कारणभावावगतिः । यदि वै कारणमाकाशं भवेत्, ततो न्यतिरेकाभावात्सर्वदा कर्मोत्पद्येत । असर्वगतत्वं वा आका-शस्य स्यात् । तत्र याद्यगिदं भवति द्रन्यं छिङ्गमाकाशस्य, तादृगेतद्रविति निष्कमणं प्रवेशनं च छिङ्गमाकाशस्येति ॥ २१ ॥

#### संयोगाद्भावः कर्पणः ॥ २३ ॥

(उप०) ननु निमित्तकारणमस्तु कर्मण्याकाशम्, दृश्यते ह्याकाशं पक्षिकाण्डादीनां संचरणमत् आह्—संयोगादिति । मूर्तसंयोगेन कर्मका-रणस्य वेगगुरुत्वादेः प्रतिबन्धात् कर्मणोऽभावोऽनुत्पादो न त्वाकाशाभा-वात्तस्य व्यापकत्वात्, तस्मादाकाशान्वयोऽन्यथासिद्ध एव नाकाशनि-मित्ततां साधयतीत्यर्थः ॥ २३॥

(विदृ०) निमित्तकारणतयापि नाकाशानुमापकं कर्मेत्याह—संयो-गादिति । यतः संयोगात्संयोगानन्तरं कर्मणोऽभावः अनुत्पादः अत आकारां न कर्मणि निमित्तकारणिसत्यर्थः । अयं भावः—फलपत्रादीनां भून्यादिसंयोगानन्तरं कर्मोनुत्पत्तिदर्शनात् , संयोगिवशेषाभावादिकमेव कर्मणि निमित्तकारणं न त्वाकारां तद्व्यतिरेकेण कर्मन्यतिरेकस्यासिद्धे-स्तस्य न्यापकत्वादिति भावः ॥ २३ ॥

कारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः ॥ २४ ॥

(उप०) एवं सांख्यमते दूषिते शब्दमाकाशे लिङ्गुमुपपाद्यिष्यन्परि-शेषानुमानाय पीठमारचयन्नाह—कारणगुणेति । पृथिव्यादिलक्षणे कार्ये ये विशेषगुणा रूपाद्यस्ते कारणगुणपूर्वका दृष्टाः शब्दोऽपि विशेषगुणः जाति-मत्त्वे सति वाह्यैकेन्द्रियमात्रश्राह्यत्वात् , रूपादिवत् । तथाचतादृशं कार्ये नोपलभ्यते यत्र कारणगुणपूर्वकः शब्दः स्यादित्यर्थः ॥ २४ ॥

( विष्टु० ) शब्द एवाकाशानुसापक इत्यिभवातुं भूमिकामारचयति— कारणित्यादिना । कार्थस्य यो विशेषगुणः स कारणगुणपूर्वेक एव दृष्टः यथा घटरूपादिः कपालरूपादिपूर्वेकः तथाच शब्दरूपो यो विशेषगुणः श्रोत्रेन्द्रियेणोपलभ्यते तस्य कारणगुणपूर्वेकत्वाभावान्नकार्यगुणत्वं किंतु नि-त्यद्रव्यस्यैवगुणः शब्द इति शब्दाधारतया नित्यद्रव्यसिद्धिरित्यर्थः ।। २४।।

(भाष्यम्) अवकारोन हि सोऽनुमीयते । यश्रायमुपलभ्यते शब्दः, सोऽप्याकारास्य लिङ्गं भवति । कया युक्त्या? यस्मात्—क्षकारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः । पृथिव्यादीनां रूपादयो गुणाः कारणगुणपूर्वका दृश्यन्ते । शुक्तेभ्यस्तन्तुभ्यः शुक्तः पट उत्पद्यते, कृष्णोभ्यः कृष्णो, लोहितेभ्यो लोहि-त इत्यादि यथाविषयं वेदितन्यम् ॥ २४॥

# कार्यान्तरापादुर्भोवाच बैट्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५॥

( उप० ) ननु वीणावेणुमृद्दुक्षशङ्खपटहादौ कार्ये शब्द उपलभ्यते तथाच तत्कारणगुणपूर्वकः स्यादत आह—कार्यान्तरादिति । भवेदेवं यथा तन्तुक-पालादिषु रूपरसाद्यनुभूयते तत्सजातीयं च रूपरसाद्यन्तरं पटघटादादुप-लभ्यते तथा वीणावेणुमृद्दुक्षाद्यवयवेषु यः शब्द उपलब्धस्तत्सजातीयश्चे-द्वाणावेणुमृद्दुक्षाद्यवयविन्युपलभ्यते । न चैवम् , प्रत्युत निःशब्दैरेवावयवैर्वीणाद्यारम्भद्शेनात् । नीरूपेस्तु तन्तुकपालादिभिः पटघटाद्यारम्भस्यादर्शनात् । किं च यदि शब्दः स्पर्शवतां विशेषगुणः स्यात्तदा तत्र तार-तार-तर-मन्द्-मन्द्तरादिभावो नानुभूयेत नह्येकावयव्याश्रिता रूपादयो वै-चित्र्येणानुभूयन्ते तस्मान्न स्पर्शविद्विशेषगुणः शब्दः ।। २५ ॥

(विद्यु०) ननु भेरीमृदङ्गादावेव कार्ये शब्द उपलभ्यते । तथाच तस्य कारण्गुणपूर्वकत्वमप्यनायत्याऽङ्गीकार्यभिति सर्वमेतदाकुळिमत्यत आह—कार्येति । शब्दो न भेर्यादीनां कार्याणां स्पर्शवतां गुणः । कुतः । कार्यान्तरस्य स्वावयवकार्यसज्ञातीयस्य शब्दक्षपकार्यान्तरस्य अप्रादुर्भावादननुभवाद्र्यात् भेर्यादौ । अयं भावः—यथा भेर्यादौ क्ष्पाद्यो विशेषगुणाः स्वावयव-क्षादिसज्ञातीया अनुभूयन्ते तथा स्वावयवशब्दसज्ञातीयः शब्दो भेर्यादौ नोपळभ्यते निःशब्दैरिप भेर्याद्यवयवैभेर्याद्यारम्भात् । तथाच शब्दस्याका-रणगुणपूर्वकत्वमवश्यमङ्गीकार्यम् । एवं च शब्दो न स्पर्शविद्वशिषगुणः अपाकजत्वे सति अकारणगुणपूर्वकप्रत्यक्षत्वादित्यनुमानेन शब्दस्य स्पर्शविद्वशिषगुणत्वाभावः सिध्यति । पाकजक्षादौ व्यभिचारवारणाय सत्यन्तं, कपाळादिकपादिजन्ये घटादिकपादौ व्यभिचारवारणायाऽकारणगुणपूर्वकित, जळादिपरमाणुक्तपादौ व्यभिचारवारणाय प्रत्यक्षेति । अवयविपाकान-ङ्गीकारे तु सत्यन्तं न देयम् ॥ २५ ॥

(भाष्यम्) कार्यगुणः कारणगुणपूर्वक इति प्रकृतम् । न वे खळु कार्यान्तरं कारणगुणाद्विजातीयो गुणः कार्ये प्रादुर्भवति । न शुक्तेभ्यस्त-न्तुभ्य उत्पन्नस्य वाससः कृष्णं क्ष्पमुत्पचते न कृष्णेभ्यो रक्तं न रक्तेभ्यः शुक्कमिति । तदेवं कार्यान्तराप्रादुर्भावाच प्रतिपद्यामहे कारणगुणपूर्वकः

EWING CHRI

Accession Nu Class Number Book Nu Vol.

१ 'शब्दः स्पर्शवतामगुणः' इति पृथक्तृत्रं चन्द्रकान्तमते ।

कार्यगुण इति । तदेवसुपलभ्यमानः शब्दोऽपि कारणगुणपूर्वक एवेति भवति जोवायूनां गुणो न भवति । कस्मात् ? गुणान्तरप्रादुर्भावाभावात् । नहि पृथिव्यादीनां कारणेषु शब्दो विद्यते इति । कारणक्रमादिति चेन्नाप्रत्या-ख्यानात् । अथ मन्येत, सूक्ष्मेष्वपि पृथिन्यादिषु कारणक्रमेण शब्दो वि-चते, आकाशाद्वायोर्वायोरभेरभेरपामद्भयः पृथिन्यास्रोत्पत्तेरिति । तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् ? अप्रत्याख्यानात् । न खल्वेवं शब्दस्य मूळकारण-माकाशं शक्यं प्रत्याख्यातुम्, वाय्वादिषु शब्दानुपपत्तेः । आकाशका-रितो हि तेषु शब्द इति । तारमन्द्रभावोपलब्येख । एकस्मिन्नेवाश्रये तारमन्द्रादिभावेन शब्द उपलभ्यते । पृथिन्यादिविशेषगुणास्त रूपादयो नैवम् । तस्मान्न प्रथिन्यादिविशेषगुणः शब्दः । न च वायोरयावह्रव्यभा-वादस्तु वायुगुणः शब्दः, वायुकारिता हि शब्दोत्पत्तिरिति । एवं सति स्परीवच्छन्दोऽपि यावहूट्यं भवेत् । न च भवति । कथं ज्ञायते ? प्रतिवातं दूरादनुपलब्धेः । यदि वै भवेत्, येयं वायोः प्रातिकूल्येन वर्तमानस्योपलब्धुदूराच्छब्दस्यानुपलब्धिः, सा नोपपद्यते । स्परीवद्सावपि ह्युपलभ्येत न चोपलभ्यते । तस्मादनुमीयते न याबद्भव्यं शब्दो भवतीति । अथापि खलु तृतीयक्षणे प्रणाशाच यावदृच्यं भवति शब्द इति। तस्मान वायुगुण इति । वायुविशेषगुणो हि स्पर्शो यावहूट्यं भवतीति । एकैकविशेषगुणाख्य पृथिन्याद्य इति शन्दविशेषगुणस्य द्रन्यस्यानुमानं भवति । क्रमाद्गुणोपचयद्र्शनाच द्विगुणोऽपि वायुरुपचितगुण इति भवति प्रतिपत्तिरतोऽनुपचितगुणस्याकाशस्यानुसानमिति ॥ २५ ॥

# परत्र समवायात्प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो न मनोगुणः ॥ २६ ॥

(उप०) नन्वातमगुणो मनोगुणो वा शब्दो भविष्यतीत्यत आह—पर-त्रोति । शब्दो यद्यात्मगुणः स्यात्तदाऽहं सुखी यते जाने इच्छामीत्यादि— वदहं पूर्ये अहं वाद्ये अहं शब्दवानित्यादिधीः स्यात् नत्वेवमस्ति । किंतु शङ्कः पूर्यते, वीणा वाद्यते, इति प्रतियन्ति छौकिकाः । किंच शब्दो नात्मगुणः बाह्येन्द्रियमाह्यत्वात् रूपादिवत्। अपि च शब्दो यद्यात्मयोग्य-विशेषगुणः स्याद्वधिरेणाप्युपलभ्येत दुःखादिवत् , तस्मात् सुष्टूक्तं परत्र सम-वायादिति, अमनोगुणत्वे हेतुमाह प्रत्यक्षत्वादिति । नात्ममनसोर्गुण इति समासे कर्तव्ये यदसमासकरणं तेन तुल्यन्यायतया प्रत्यक्षत्वादित्यनेनैव हेतुना दिकालयोरपि गुणत्वं शब्दस्य प्रतिषिद्धमिति सूचितम् ॥ २६॥

(विवृ०) इदानीं शब्दस्यात्मगुणत्वं मनोगुणत्वं च निराकरोति— परत्रेति । परत्र आत्मभिन्ने समवायाच्छव्दो नात्मगुणः । शब्दो यद्यात्म-गुणः स्यात्तद्याद्दं सुखीत्याद्वद्दं शब्दवानिति छौकिकमानसप्रत्यक्षं स्यात् । नतु शब्दस्य आवणप्रत्यक्षम् , अस्ति ह्यनुभवः सर्वेषां शब्दं श्रुणो-मीति । मनःपदं दिकाछयोरप्युपछक्षकम् । तथाच शब्दो न दिकाछमनसां गुणः प्रत्यक्षत्वात् रूपादिवदिति व्यतिरेके काछपरिमाणादिवदित्यनुमा-नप्रकारः ॥ २६ ॥

(भाष्यम्) परत्र खल्वयं शब्दः समवैति न त्वात्मिन । श्रूयते हि शब्दो न त्वात्मगुणवदुपलभ्यते । यदि वै समवेयात्, विधरोऽप्युपलभेत । सुर्खातिवच्छब्दनानिति च प्रतिपद्येत । जडश्रैवमात्मा स्यात् । एकैकविहिरिन्द्रियप्राह्याविशेषगुणवत्प्रियिच्यादि द्रव्यं जडं दृष्टम् । तथाचायमिति । तस्मान्नात्मगुणः शब्दः । न च मनोगुणः प्रत्यक्षत्वात् । मनसस्तु गुणा न प्रत्यक्षाः, तस्य महत्त्वाभावात् । प्रत्यक्षश्च शब्द इति । सुखादीनां त्वात्मिनि भासमानानां प्रत्यक्षेणोपलिधिरिति ।। २६ ।।

### परिश्रेपाछिङ्गमाकाशस्य ॥ २७ ॥

( ७५० ) यद्र्थमयं परिशेषस्तदाह-परिशेषादिति । शब्द इति शेषः । अत्रापि शब्दः क्षचिदाश्रितो गुणत्वात् रूपादिवदिति सामान्यतोदृष्टादृष्ट- द्रव्यातिरिक्तद्रव्यासिद्धिः । गुणश्चायं वाह्यैकेन्द्रियप्राह्यजातीयत्वाद्रपा- दिवदितित्यत्वे सति विभुसमवेतत्वात् ज्ञानादिवदिनत्यत्वं च साधयि- ज्यते । परिशेषसिद्धस्य द्रव्यस्यावयवकल्पनायां प्रमाणाभावान्नित्यत्वं सर्वत्र शब्दोपख्व्येविभुत्वम् ॥ २७ ॥

(विवृ०) इदानीमुपसंहरति—परिशेषादिति। शब्दः कचिदाश्रितो गुणत्वात् रूपादिवदिति सामान्यानुमानेन विशेषवाधसहकृतेनाऽष्टद्रव्या-तिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं शब्दस्य सिध्यतीति भावः, गुणत्वं च तस्य प्रत्यक्ष-सिद्धम् । नच वाय्ववयवेषु सूक्ष्मशब्दक्रमेण कारणगुणपूर्वक एव वायौ शब्दः स्वीकार्य इति वाच्यं शब्दो न वायुविशेषगुणः अयावद्रव्यभा-वित्वासुखादिवत् व्यतिरेके वायवीयस्पर्शवदित्यनुमानेन वायुविशेषगुण-मिन्नत्वासिद्धेः अयावद्रव्यभावित्वं च स्वाश्रयनाशजन्यनाशप्रतियोगि यद्य-चदन्यत्वमिति संक्षेपः॥ २७॥

EWING CHA

Accession Nu Class Numbe Book Nu

Vol.

### द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २८॥

( उप० ) शब्दिलङ्कस्य द्रव्यस्य द्रव्यत्विनत्यत्वे अतिदेशेन साधय-न्नाह—द्रव्यत्वेति । अद्रव्यवत्त्वाद्यथा वायोर्नित्यत्वं तथाकाशस्यापि, गुणक त्त्वाद्यथा वायोर्द्रव्यत्वं तथाकाशस्यापीत्यर्थः ॥ २८ ॥

(विदृ०) शब्दाश्रयस्य नित्यत्वं द्रव्यत्वं चातिदेशेन साधयति— द्रव्यत्वेति । यथा वायुपरमाणोरद्रव्यत्वेन नित्यत्वं गुणवत्त्वेन च द्रव्यत्वं तथाकाशस्यापीत्यर्थः ॥ २८ ॥

(भाष्यम्) तदेवमनुमितस्याकाशस्य—श्रद्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्या-ख्याते क्रियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाच द्रव्यत्वमद्रव्यत्वेन च नित्यत्वमिति ॥ २८ ॥

#### तत्त्वं भावेन ॥ २९ ॥

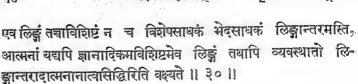
( उप० ) तर्तिकं बहून्याकाशानि एकमेव वेत्यत आह—तत्त्विमिति । व्याख्यातिमिति विपरिणतेनान्वयः । भावः सत्ता सा यथैका तथाकाश--अप्येकमेवेत्यर्थः ॥ २९ ॥

(विद्यु०) गगनस्य नानात्वं निराकरोति—तत्विमिति । तत्त्वं तद्य-क्तित्वम् एकव्यक्तित्विमिति यावत् । भावेन सत्तया व्याख्यातिमिति विपरिणतेनान्वयः । सत्ताया यथैकत्वं तथाकाशस्यापीत्वर्थः ॥ २९ ॥

(भाष्यम्) तस्य भावस्तत्त्वं भावेन व्याख्यातम् । भाव एव विशिष्यमाणस्तत्त्वमिति । अथापि खल्वेकमाकाशं भाववदुपाधिभेदा-द्भियते इति ॥ २९॥

### शब्दलिङ्गाविशेषाद्विशेषळिङ्गाभावाच ॥ ३०॥

( उप० ) नन्वनुगतप्रत्ययमहिम्ना सत्ताया एकत्वं सिद्धम् । आकाशे कथमेकत्वं तदृष्टान्तेन सेत्स्यतीत्यत आह—शब्देति । तत्त्वमाकाशस्य सिद्ध-मित्यर्थः । वैभवे सित सर्वेषां शब्दानां तदेकाश्रयतयैवोपपत्तावाश्रयान्तरक-रुपनायां करुपनागौरवप्रसङ्गः । अन्यद्पियदाकाशं करुपनीयं तत्रापि शब्द



(विद्यु०) ननु सिद्दयनुगतप्रतीतिवलादस्तु सत्ताया एकत्वम्, आ-काशस्य तु तत्कथमित्यत आह—शन्दिलङ्गाविशेपादिति । आकाशस्य तत्त्वमिति पूर्वेणान्वयः। यथा कुत्रचिदात्मिन कदाचित्सुखरूपमेव कार्ये जायते तद्वान्यसिन्नात्मानि दुःखरूपमेव कार्ये जायते इत्यात्मकार्ययोः सुखदुःखयोवेंलक्षण्यादात्मनानात्वं तथाकाशे शन्दरूपिलङ्गस्य न कश्चिद्वि-शेषो येनाकाशनानात्वं सिध्यति न वाकाशनानात्वसाथकं लिङ्गान्तरमस्ति। तथाच प्रमाणाभावाद्याचावावाकाशस्य न नानात्वं कित्वेकव्यक्तित्व-गित्यर्थः॥ ३०॥

(भाष्यम् ) कुतः पुनरेकमाकाशामिति प्रतिपत्तिः—%शब्दलिङ्गाविशेषा-द्विशेषलिङ्गाभावाच ॥ ३०॥

### तद्तुविधानादेकपृथक्तं चेति ॥ ३१ ॥

( उप० ) नन्वाकाशस्य एकत्वं तावदस्तु, वैभवात् परममहत्त्वमप्यस्तु, शब्दासमवायिकारणत्वात् संयोगिवभागाविष स्याताम्, एकपृथवत्वं कथमत आह्—तिदिति । नियमेनैकपृथवत्वमेकत्वमनुविधत्ते इत्येकपृथवत्विसिद्धिः इतिराह्निकपिरसमाप्तौ । मानसप्रत्यक्षाविषयविशेषगुणवद्दृव्यळक्षणमाहिकार्थः। तेन पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशानां प्रसङ्गत ईश्वरात्मनश्च ळक्षणमस्मिन्नाहिन्के। तेन चतुर्दशगुणवती पृथिवी। ते च गुणा रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाणपृथक्त्व-संयोग—विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-द्रवत्व-संस्काराः । तावन्त एव गन्धमपास्य होहेन सहापाम् । एत एव रसगन्धस्त्रहेगुरुत्वान्यपास्य तेजसः । गन्धरसरूपगुरुत्वस्त्रहेद्वत्वान्यपास्य वायोः। शब्देन सह संख्या-दिपञ्चगुणवत्त्वमाकाशस्य । संख्यादिपञ्चकमात्रं दिक्वाळयोः । परत्वा-परत्ववेगसिहतं संख्यादिपञ्चकं मनसः । संख्यादिपञ्चकं ज्ञानेच्छा-प्रयत्वाश्वरस्य ॥ ३१ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकस्त्रीपस्कारे द्वितीयाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

( विवृ ) एकपृथक्त्वमण्याकाशस्यैकत्वनिबन्धनमेवेत्याह्—तद्न्वित । आकाशस्येत्यादि यत्र यत्र एकत्वं तत्रैवैकपृथक्त्वमिति व्याप्तेराकाशस्यै-कत्वेनैव एकपृथक्त्वसिद्धिरिति, सूत्रे इतीत्याह्निकसमाप्तिज्ञापनार्थम् ।



Accession Nu Class Numbe Book Nu

Vol.

भावनावदृष्ट्रतिविशेषगुणवद्र्ययस्णमेतदाहिकार्थः । तादृशं च द्रव्यं भूत-पञ्चकमीश्वरश्चेति ॥ ३१ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्भपश्चाननकृतायां कणादस्त्रविवृतौ द्वितीयाध्यायस्याधमाहिकम् ।

# द्वितीयाध्याये दितीयाहिकम् ।

पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तरात्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धा भावलिङ्गम् ॥ १॥

( उप० ) इदानीं भूतानां छक्षणानि गन्धादीनि परीचिक्षिषुर्गन्धा-दीनां स्वाभाविकत्वभौपाधिकत्वं च व्यवस्थापयन्नाह—पुष्पवस्त्रयोरिति । रूपरसगन्धस्पर्शा यत्र कारणगुणप्रक्रमेणोत्पद्यन्ते तत्र स्वाभाविकाः सन्तो छक्षणतामुपयन्ति, नान्यथा । निह् सभीरणे उपछभ्यमानं सौरभं शिछा-तत्ने उपछभ्यमानं शैत्यं जले उपछभ्यमानमौष्ण्यं वा छक्षणं भवित तदे-तदाह पुष्पवस्त्रयोरिति । निह् कनककेतकीकुसुमसान्निकृष्टे वासिस कनक-केतकीसौरभमुपछभ्यमानं वाससः । निह् वाससः कारणगुणप्रक्रमेण तदु-त्पन्नम् । किंतिई कनककेतकीसिन्निधानादौपाधिकं, निह वस्त्रे गन्धाभावे केतकीगन्धाभावो छिङ्गम् । किं छिङ्गमत उक्तं गुणान्तराप्रादुर्भाव इति गुणान्तरात्कारणगुणादप्रादुर्भावोऽनुत्पितः । यदि हि वस्त्रे यो गन्ध उपछभ्यते स तस्य स्वाभाविकः स्यात्तदा तद्वयवेषु तन्तुषु केतकी-सन्निकर्पात्पूर्वे तत्र वस्त्रे चोपछभ्येत न चैविमत्यर्थः । तथाच विवा-दाध्यासितो गन्धो न वस्त्रसमवेतः तद्वयवगुणाजन्यविशेषगुणत्वाच्छीतो-इणस्पर्शादिवत् ।। १ ।।

(विवृ०) ननु पृथिव्यादीनां गन्धवत्त्वादिकं लक्षणं पूर्वमुक्तं तत्कथं संगु-च्छते सुरिभभागसंयुक्तवाय्वादेरिप गन्धोपल्य्वेस्तन्नातिव्याप्तेरतो वाय्वादौ गन्बादिप्रतीतेरौपाधिकत्वं व्यवस्थापयति—पुष्पवस्थोरिति । गुणान्तराक्त-द्वयवगुणादप्रादुर्भावोऽनुत्पिक्तः गन्धाभावस्य क्रुसुभीयविजातीयगन्धा-भावस्य लिङ्गं हेतुः । तथाच वस्त्रे उपलभ्यमानो विजातीयो विवादाध्या-सितो गन्धो न वस्त्रसमवेतः वस्त्रावयवगन्धाजन्यगन्थत्वादसान्निकृष्टकुसु- मादिगन्धवदिखनुमानाद्वस्त्रे तादृशगन्धाभावसिद्धिरेवं वाय्वादावपि । एवं च सुरभिर्वायुरित्यादिप्रतीतिः समवायेन सौरभादिप्रकारिका कुसुमा-चौपाधिकी भ्रान्तिरेवेति न पृथिन्यादिन्रक्षणस्य वाय्वादावतिन्यापि-रिति भावः ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) परीक्षितानि संक्षेपेण गुणतः पृथिव्यप्तेजांसि । परीक्षित-आप्रत्यक्षो वायुराकाशस्य । पृथिव्यप्तेजसां लक्षणानि गन्धाद्य इदानी परीक्ष्यन्ते । तत्र गन्यस्तावत् परीक्ष्यते । किमयमुपलभ्यमानो गन्धः पृथिन्या एव विशेषगुण आहोस्विद्वाय्वादेरपीति । कुतः संशयः ? उप-लुट्येरुभयथोपपत्तेः । येयं वायावप्सु च गन्यस्योपलव्यः—सुरभिः समी-रणो दुर्गन्थमुद्कमिति, सा किमुपाधिनिमित्ता स्वाभाविकी वेति नोपल-भ्यते विशेष: । यदि स्वाभाविकोऽपां वायोश्च गन्यः यदि वा सूक्ष्मपृथि-चीभागोपाधिनिमित्तः उभयथाऽपि उपलब्धिरुपपद्यते । यस्तु पृथिन्या सं-हन्यमानेषु वाय्वादिषु गन्यः, न तस्योपलव्यिरस्ति सूक्ष्मत्वात् । यस्तूप-लभ्यते स्थलो गन्यस्तत्रायं विमर्श इति । उपाधिनिमित्तेयं पृथिव्या गन्य-स्याप्सु वायौ चोपळिच्यः । कस्मात् ? तद्नुविधानादुपळच्येः । बाल्वप्सु दुर्गन्थस्योपल्लिबस्तास्वेव प्रयत्नपरिशुद्धासु दुर्गन्धवत्पार्थिवां-शापगमात् न खल्वपि दुर्गन्य उपलभ्यते । पुष्पितमाराममावर्ज्य वाति वायावनुवातस्थः सुरभिं गन्धमुपलभते न प्रतिवातस्थः । सेयमुपलिधः पार्थिवांशमनुविधत्ते । तद्नुविधानाद्नुमीयते पार्थिवोपाधिनिमित्तेयमप्सु वायौ च गन्यस्योपलन्धिरिति । तत्र निद्दीनम्-%पुष्पवस्त्रयोः सति सन्नि-कर्षे गुणान्तराप्रादुर्भावो वस्रे गन्धाभावलिङ्गम् ॥ वस्रे तावत्पुष्पगन्धो नो-पळभ्यते । पुष्पवस्त्रयोः सन्निकर्षे सति तु पुष्पगन्याद्परो गन्धो न खल्वपि वस्ते प्रादुर्भवति पुष्पेन संसृज्यमाने वासासि पुष्पगन्य एवोपलभ्यते न गन्यान्तरम् । सोऽयं पुष्पवस्तयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तरापादुर्भावो वस्रे पुष्पगन्थाभावस्य लिङ्गम् । न खल्वसति पुष्पवस्त्रयोः सन्निकर्षे वाससि पुष्पगन्यस्योपलव्यिभवति, सति च सन्निकर्षे पुष्पगन्यस्यैवोपलव्यिनं गन्या-न्तरस्य । तस्मादनुमीयते वासिस पुष्पगन्थो नास्ति पुष्पोपाधिनिमित्ता तु तत्र तदुपलिब्धिरिति । या च परस्तादुपलिब्धः साऽप्युपाधिनिमित्ता प्रदी-पवत् । तथा प्रदीपस्य सूक्ष्मा अवयवाः परितः प्रसर्पन्तो वेश्मनोऽभ्यन्तरं प्रकाशयन्ति, तथा पुष्पस्य सृक्ष्मा अंशा वासिस संसृष्टास्तत्र पुष्पगन्थो-पल्लिबनिमित्तमिति । अप्रक्षयान्नेति चेन्नोपादानमात्रापगमात् । यदि

EWING CH

Accession N Class Numb Book N

Voi.

युष्पस्य सृक्ष्मा अंशा अपगच्छन्तो वाससि पुष्पगन्धोपछ्छ्यो निमित्तं भवति, सर्वेषामंशानामपगमात्कदाचित् प्रक्षीयेत पुष्पं, न च प्रक्षीयते तस्मान्नेविमिति । तच नैवम् । कस्मात् ? उपादानमात्रापगमात् । कश्चित्त्वरुवंशः पुष्पस्य उपलभ्यमानगन्धोपादानं न सर्वः । पर्युषिते- ध्वनुपछ्छ्येः । न खर्व्विप पर्युपितेषु पुष्पेषु गन्ध उपलभ्यते । कथं च नोपलभ्यते ? तदुपादानापगमात् । यो व खर्र्वशः पुष्पस्य उपलभ्यमानगन्धोपादानं, सोऽयमंशो वायुना नुद्यमानस्तस्मादपगच्छिति अन्यश्चांन्शोऽवितिष्ठते इति न द्रव्यस्य प्रक्षयो भवति । सोऽयं संयोगिवशेषावस्थितः पुष्पांशो वायुना न खर्व्विप शक्यो नेतिमिति । एतेन सर्वे भावा व्यान्ध्याताः । अथापि खलु तन्तुषु वस्त्रोपादानेषु न पुष्पगन्धोऽस्तिति, न जातुचिद्वस्त्रे पुष्पगन्धः प्रादुभिवितुमहिति स्वाभाविकः । गुणान्तरप्रादुभिवाभावात् । सोऽयं गुणान्तरप्रादुभिवः सर्विप पुष्पवस्त्रयोः संनिक्षे वस्त्रे स्वाभाविकस्य पुष्पगन्धस्याभावे लिङ्गम् । यथाऽऽरामस्थपुष्पगन्धो न वाससीति ॥ १ ॥

# न्यवस्थितः पृथिन्यां गन्यः ॥ २ ॥

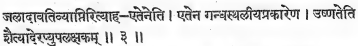
( ७प० ) स्वासाविकं गन्धं पृथिव्या लक्षणमाह—व्यवस्थित इति । पृथिव्यां व्यवस्थितोऽयोगान्ययोगाभ्यां परिच्छितः समानासमानजातीन् यव्यावर्तकतया गन्धो लक्षणमित्यर्थः । भवति हि पृथिवी गन्धवत्येव, पृथिव्येव गन्धवतीति । तदेवं समानजातीयभ्यो जलाद्यष्टभ्योऽसमानजातीयभ्यो गुणादिपञ्चभ्यो व्यावर्तकः स्वभाविकः पृथिव्यां गन्ध इति व्यवस्थितम् ।। २ ।।

(विवृ०) नन्वेवं सुरिभ कुसुमित्यादिप्रतीतेरप्यौपाधिकत्वं स्यादि-त्यत आह—ज्यवस्थित इति । ज्यवस्थितः वाधकाभावादवधारितः । तथाच वाधाभावात्र सुरिभ कुसुमित्यादिप्रतीतेरौपाधिकत्वमिति भावः ॥ २ ॥

#### एतेनोष्णता व्याख्याता ॥ ३॥

( ७प० ) गन्धस्य स्वामाविकत्वन्यवस्थापनप्रकार्मुक्णतायां तेजो-लक्षणे ऽप्यतिदिशन्नाह—एतेनेति । अवादिलक्षणे दौत्यादावप्ययमित-देशो द्रष्टन्यः ॥ ३ ॥

( विवृ ) पृथिवीलक्षणस्येव उष्णस्पर्शवत्त्वरूपतेजोलक्षणस्यापि न



( भाष्यम् ) उष्णतापि कचिदुपाधिनिमित्ता कचिच स्वाभाविकी भवति । तत्र पृथिव्यामप्सु वायौ च योष्णतोपरुभ्यते उपाधिनिमित्तेयम् ॥ ३ ॥

#### तेजस उष्णता ॥ ४ ॥

( ७५० ) तेजोळक्षणं परीक्षते—तेजस इति । स्वाभाविक्युष्णता तेजो-ळक्षणमित्यर्थः । रूपमपि शुक्रभास्वरमुपळक्ष्यते ।। ४ ।।

(विवृ०) संक्षेपतस्तेजोळक्षणं जळळक्षणं च सूत्रद्वयेन परीक्षते—तेजस इति । तेजस एव उष्णता नान्येषामिति तेजोळक्षणस्य नातिव्याप्ति-रिति भावः ॥ ४॥

(भाष्यम्) स्वाभाविकी तु—क्षतेजस उष्णता। या चेयं शिलाशकला-दिषु शैत्योपलव्यिरुपाधिनिभित्ता सा इति ॥ ४॥

#### अप्सु शीतता ॥ ५ ॥

( उप० ) अपां छक्षणं परीक्षते—अप्स्वित । स्वाभाविकी शितता अपा छक्षणिमत्यर्थः । तथाच शिलातलश्रीखण्डादौ नातिन्याप्तिरिति भावः । श्रीततया, रूपरसावप्युक्तलक्षणौ स्नेहं सांसिद्धिकद्रवत्वं चोपलक्षयति । नन्दे-शलक्षणक्रमभङ्गः कुत इति चेन्न । तेजःस्पर्शस्य पृथिवीजलस्परीयोरिभभाव-कत्वसूचनाय तयोर्भध्ये तेजःपरीक्षाया उक्तत्वात्, वायुपरीक्षासूचनार्थे वा क्रमलङ्गनम् । तथाचापाकजानुष्णाशितस्पर्शो वायोः स्वाभाविकः सन् लक्षणिमत्युक्रयमिति तात्पर्यम् ॥ ५ ॥

(विवृ०) अप्सु शीतता नान्यत्रेति न जळळक्षणस्य शिळातळादा-वितव्याप्तिस्तत्र शैत्यप्रतीतेरीपाधिकत्वादिति भावः । वायुळक्षणं विजानी-यस्पर्शवत्त्वमप्युक्तिदिशैव परीक्षणीयमिति सूचियतुमुदेशक्रमः परित्यक्तः । यक्तूपरकारकारैस्तेजःस्पर्शस्य पृथिवीजळस्पर्शोभिभावकत्वसूचनाय क्रमळङ्ग-नमित्युक्तं तन्न मनोरमं, सुवर्णे चन्द्रिकरणादौ च पृथिवीजळस्पर्शयोस्तेज-स्पर्शोभिभावकत्वस्य सर्वसिद्धत्वात् ॥ ५॥

( भाष्यम् ) व्यवस्थिता भवति । अप्तेजसोर्व्युत्क्रमेणाचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयति रूपादिगुणान्तरमप्येवं स्वाभाविकमौपाधिकं च प्रतिपत्तव्यमिति ॥ ५ ॥

अपरस्मिन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि ॥ ६ ॥ ( ७५० ) तदेवं कारणगुणपूर्वकाः स्पर्शवतां विशेषगुणा गन्याद्यः

EWING CH

Accession N Class Numb

Book N

Vol.

पृथिन्यादीनां रुक्षणानीत्युक्तम् । इदानीं कसप्राप्तं कालरुक्षणप्रकरणमार-भमाण आह-अपरिमन्निति । इतिकारो ज्ञानप्रकारपरः प्रत्येकमभिसंब-ध्यते । तथाचापरमितिप्रत्ययो, युगपदितिप्रत्ययः, चिरामितिप्रत्ययः, क्षिप्र-मितिप्रत्ययश्च काललिङ्गानीत्यर्थः । अंपरस्मित्रपरमित्यनेन परस्मिनपरमि-त्यपि द्रष्टव्यं, तेनायमर्थः-बहुतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्माने युवानमवधिं कृत्वा परत्वमुत्पद्यते तच परत्वमसमवायिकारणसापेक्षम् । न च रूपाद्यसमवायिकारणं व्यभिचारात् त्रयाणां गन्धादीनां वायौ परत्वानु-त्पादकत्वात् । स्पर्शस्याप्युष्णादिभेदेन भिन्नस्य प्रत्येकं व्यभिचारात् । न वावच्छिन्नपरिमाणं तथा, तस्य विजातीयानारम्भकत्वात् । तपनपरिस्पन्दानां च व्यधिकरणत्वात्तदवच्छिन्नदव्यसंयोग एवासमवायिकारणं परिशिष्यते । तच द्रव्यं पिण्डमार्तण्डोभयसंयुक्तं विभु स्यात् । आकाशस्य तत्स्वाभाव्य-कल्पने कचिदपि भेर्यभिघातात्सर्वभेरीषु शब्दोत्पत्तिप्रसङ्गः। तथाच काळ-स्यैव मार्तण्डसंयुक्तस्य विण्डेन संयोगः परत्वासमवायिकारणं, काल एव मार्तण्डिकयोपनायकः । आत्मनश्च द्रव्यान्तरधर्मेषु द्रव्यान्तरावच्छेदाय स्वप्रत्यासत्त्यतिरिक्तसन्निकर्षापेक्षत्वात् । अन्यथा वाराणसीस्थेन महार-जनारूणिमा पाटलिपुत्रेऽपि स्फटिकमणेरारुण्यप्रसङ्खात्। कालस्य तु तत्स्व-भावतयैव कल्पनादयमदोषः । कालेनापि रागसंक्रमः कथं नेति चेन्निय-तिक्रयोपनायकत्वेनैव तिसन्द्रेः । एवं स्थविरमवधिं कृत्वा यूनि अपरत्वो-त्पत्तिरूहनीया । युगपदिति युगपज्ञायन्ते युगपत्तिष्ठन्ति युगपत्कुर्वन्ति इत्यादि-प्रत्ययानां च एकस्मिन्काले एकस्यां सूर्यगतौ एकसूर्यगत्य-वच्छिन्ने काले इत्यर्थः । न चाप्राप्ता एव सूर्यगतयो विशेषणतामनुभवन्ति न च स्वरूपप्रत्यासन्ना एव ताः। तस्मादेतादृश्विशिष्टप्रत्ययान्यथानुपपत्त्या विशेषणप्रापकं यहुव्यं स कालः ॥ ६ ॥

(विवृ०) काळळक्षणमभिधातुमाह—अपरिसिन्निति । इतीत्यनन्तरं ज्ञानानीति पूरणीयम्। तथाच स्थविरमपेक्ष्य युवाऽपरः, युगपदुत्पद्यन्ते, चिरं जीवति व्यासः, क्षिप्रं गच्छति वायुरिति ज्ञानानि काळसाधकानि । स्थविरोत्पत्त्यधिकरणसूरपरिस्यन्दानन्तरजातत्वज्ञानासून्यपरत्वं जायते । ततस्तज्ज्ञानं जायते । तत्रापरत्वकार्ये किमसमवायिकारणम् ? न ताव-

१ बाँम्बेरायळभाशिआदिकसोसायदीसंशक्यन्थसंग्रहाळयस्थळिखितप्राचीनपुस्तके तु 'अप-रिमन्परम्' इति पाठः सन्न उपकभ्यते । उपस्कारे च 'अपरिमन्परिमत्यनेन परिसन्नपरिमत्यपि द्रष्टव्यम्' इति ।

द्रूपरसगन्थानामन्यतमं तद्भवितुमहीति वायौ तद्नुत्पत्तिप्रसङ्गात् । नापि स्पर्शः पाकजस्पर्शोत्पत्तिदशायामपरत्वानुत्पत्तिप्रसङ्गात्, स्पर्शवैजात्येना-परत्वादिवैजात्यप्रसङ्गाच । नाप्यपकृष्टपरिमाणं परिमाणस्य विजातीयगुणा-नारम्भकत्वात् । नापि तपनपरिस्पन्दो व्यधिकरणत्वात् । किंतु पिण्डमा-र्तण्डोभयसंयुक्ताकिंचिद्विभुद्रव्यसंयोग एवापरत्वादिकार्येऽसमवायिकारणम् 🖡 तादृशस्वभावत्वं न गगनादेः । कासिंश्चिन्मृदङ्गादावभिघाताद्यावन्मृदङ्गेषु शब्दोत्पत्तिप्रसङ्गः किंतु तादृशस्वभावतया सिद्धं कालनामकं द्रव्यमेव-त्यपरत्वबुद्धिः कालसाधिका । इद्मुपलक्षणं परमितिबुद्धिरपि तथेति मन्तव्यम् । युगपदिति । एकस्यां सूरिकयायां घटादावेकत्वैकपृथकत्वादय उत्पद्यन्ते इत्यत्र सूरिक्रयाया घटैकत्वाद्याधारत्वं प्रतीयते । तच न साक्षात् संबन्धेन, वाधितत्वात् । किंतु स्वाश्रयसंयुक्तकाळसंयोगितपनाश्रितत्व-संबन्धेनेति तत्संबन्धघटकतया कालसिद्धिः । उत्पत्तिरूपधात्यर्थस्याधार-त्वभानेऽपि खाश्रयस्थाने स्वाश्रयाश्रयेति वक्तव्यम् । एवं चिरं क्षिप्रमिन त्यादावप्यन्नेयम् ॥ ६ ॥

(भाष्यम् ) रूपाद्यो गुणाः पृथिव्यादीनां लक्षणानि । इमानि तु—\*अपरसिमन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि । यमपेक्य यस्योत्पत्तिरस्पेन तपनपरिस्पन्देनान्तर्थीयते तमपेक्ष्य सोऽपरः । अपर चापेक्ष्यान्यः पर इति प्रत्यनीकभावासभ्यते । तत्र यहून्यं, योऽयम-परस्तेन तपनेन च संसुज्यते अपरस्य तपनक्रियया संबन्धं करोति तपनपरि-स्पन्दांश्च तत्रोपनयति, तद्र्व्यं कालः । स होतत्कलयति । आत्मा तु चेतनः सर्वोपाधिविनिर्भुक्तो न खल्वप्यन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयति । अचेन तनं तु द्रव्यमन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयद् दृष्टं, यथा पुष्पस्य गन्धं वायुरिति । एतेन परिसान् परं व्याख्यातम् । किंचित्कदाचित्स्पन्दते किंचिच कदा-चिदित्वन्यपरिस्पन्दस्यान्यज्ञोपनयमन्तरेण परापरव्यवहारो नोपपद्यते इति । युगपिद्त्येकया क्रियया भूयसामवच्छेदः । यह्रव्यं तया क्रियया भूयसां संबन्धं करोति भूयःसु चैनामुपनयति, तह्रव्यं कालः । चिर-मिति क्रमेण भवन्तीभिर्भयसीभिरनियताभिः क्रियाभिर्यस्यावच्छेदस्तत्र प्रयुज्यते । क्षिप्रमित्यर्लायसीभिः क्रियाभिः क्रियान्तरस्यावच्छेद इति ॥६॥

द्रव्यत्वानित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ७ ॥

(उप०) ननु सिध्यतु कालः, स तु नित्यो द्रव्यं वेति न प्रमाणमतः

EWING CH

Accession N Class Numb Book N

Vol.

आह—द्रव्यत्वेति । यथा वाणयुपरमोर्णागुवन्त्वाद्र्व्यत्वमद्रव्यद्रव्यत्वाच नित्यत्वं तथा कालस्यापीत्यर्थः ॥ ७ ॥

( विवृ० ) कालस्य नित्यत्वं द्रव्यत्वं च साधयितुमाह—द्रव्यत्वनित्यत्वे इति । वायुपरमाणोरिव कालस्यापि गुणाश्रयत्वाद्वव्यत्वं निरवयवत्वा-न्नित्यत्वमित्यर्थः ॥ ७ ॥

( भाष्यम् ) अस्य च—श्रद्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ७ ॥ तत्त्वं भावेन ॥ ८ ॥

( उप० ) तथापि सन्तु बहवः काला इत्यत आह-तत्त्वमिति । व्या-ख्यातमिति विपरिणतेनान्वयः । चिरादिप्रत्ययानां काळळिङ्गानां सर्वत्रा-विशेषादनेकत्वेऽप्यात्मनामिव विशेषछिङ्गाभावात्सत्तावदेकत्वं कालस्येत्यर्थः। नन्वेवं क्षणळवसुदूर्तयामदिवसाहोरात्रपक्षमासर्वयनसंवत्सरादिभेदेन भू-यांसः काळास्तत्कथमेक इति चेन्न, भेद्भानस्य उपाधिनिवन्धनत्वात् । चथा एक एव स्फटिकमणिर्जनातापिश्वाद्युपाध्युपरागेण भिन्न इव भासते, नथैक एव कालः सूर्यस्पन्दाचवच्छेद्भेदेन तत्तत्कार्यावच्छेद्भेदेन च भिन्न इव भासते इत्यभ्युपगमात् । तथाच कालोपाध्यव्यापकः, कालोपाधिः, स्वाधेय-कादाचित्काभावप्रतियोगिनाधारः कालो वा क्षणः। प्रतिक्षणं कस्यचिदुत्पत्तेः कस्यचिद्विनाशादेतदभ्यवसेयम् । क्षणद्वयं च छत्र इत्याद्यागमप्रसिद्धम्। ननु तथाप्यतीतानागतवर्तमानभेदेन कालत्रयमस्तु, श्रूयते हि ' त्रैकाल्यमुपा-वर्तते ' ' त्रैकाल्या सिद्धेः ' इत्यादीति चेन्न । वस्तुतत्यागभावतत्प्रध्वं-सावच्छेदेन त्रैकाल्यव्यवहारात् । येन हि वस्तुना यः कालोऽवच्छिदाते स तस्य वर्तमानः, यत्प्रागभावेन यः कालोऽवच्छिद्यते स तस्य भविष्य-न्कालः, यत्प्रध्वंसेन यः कालोऽवच्छिद्यते सतस्यातीतकालः। तथाचावच्छे-दकत्रित्वाधीनः कालत्रित्वन्यवहारः ॥ ८॥

(विदृ०) कालस्य नानात्वं निराकरोति—तत्त्वमिति । भावेन सत्त-या तत्त्वं तद्वयक्तित्वमेकत्वमिति यावत् । व्याख्यातमिति वचनविपरिणामा-दन्वयः । कालस्येति रोषः । तथाच अनुगतबुद्धचादितो लाघवाच यथा सत्ताया एकत्वं तथा कालस्यापीति समुदितार्थः । क्षणलवमुहूर्तयामा-दिव्यवहारस्य तत्त्तदुपाधिभेदेनैकेन कालेनैव संभवात् कालस्य न नानात्वमिति भावः ॥ ८ ॥

(भाष्यम्) अतत्वं भावेन । तदेतत्सुत्रद्वयं कृतभाष्यं पुरस्तादिति ।। ८ ॥

### नित्येष्वभावादनित्येषु भावात्कारणे कालाख्येति ॥ ९ ॥

( उप० ) इदानीं सर्वोत्पत्तिमतां कालः कारणमित्याह-नित्योष्विति । इतिशब्दों हेती, इति हेतोः कारणे सर्वोत्पत्तिमत्कारणे काल इत्याख्या। हेतमाह नित्येष्वभावादनित्येषु भावादिति । नित्येषु आकाशादिषु युगप-जात:, चिरं जात:, क्षिप्रं जात:, इदानीं जात:, दिवा जात:, रात्री जात इत्यादिप्रत्ययस्यासावादिनित्येषु च घटपटादिषु यौगपद्यादिप्रत्ययानां भावाद्न्वयव्यतिरेकाभ्यांकारणं काल इत्यर्थः । न केवलं यौगपद्याद्पित्यय-वळाटकाळस्य सर्वोत्पत्तिमन्निमित्तकारणत्वमपि तु पुष्पफळादीनां हैम-न्तिकवासन्तिकप्रावृषेण्यादिसंज्ञावलाद्प्येतद्ध्यवसेयम् ॥ ९ ॥

( विदृ० ) इदानीं कालस्य जन्यमात्रजनकत्वमाह—नित्येष्विति । नित्येष परमाण्वादिषु अभावात्तदानीं जात इदानीं जात इत्यादिप्रत्ययानामभावाद-नित्येषु व्यणुकादिषु तादृशप्रत्ययानां सत्त्वात्कारणे अर्थाद्नित्यमात्रस्य कारणे काळाख्या काळसंज्ञा । तथाच कार्यमात्रं प्रति काळः कारणम् । इदानीं घटो जात इत्यादिप्रत्ययानामेतत्कालप्रयोज्योत्पत्तिमत्त्वस्य घटा-दाववगाहनात्। नहि कारणत्वं विना कार्योत्पत्तिप्रयोजकत्वं संभवती-ति भावः । इदमापाततः इदानीं घटो जात इत्यादिप्रत्ययेषु एतत्काळवृत्यु-त्पत्तिमत्त्वमेव घटादौ भासते नतु एतत्कालप्रयोज्योत्पत्तिमत्त्वं, येन घटाद्यसिप्रयोजकतया कालस्य घटादिकारणत्वं स्यात् । न च कालिक-संबन्धेन कार्यत्वावच्छिन्नं प्रति तादात्म्यसंबन्धेन कालस्य हेतृत्वानङ्गी-कारे कार्याणां कालिकसंबन्धेन कालवृत्तित्वं न संभवति। अस्मन्मते तु कारणतावच्छेदकसंबन्धेन कारणाधिकरणनिरूपितकार्यतावच्छेदकसंबन न्यावच्छित्रवृत्तितायां कार्यगतायां तादशकार्यकारणभाव एव नियामक इति वाच्यम । तथा साति कार्यगतानां साक्षात्परंपरारूपनानासंबन्धावच्छिन्नना-नादेशवृत्तित्वानां विलयप्रसङ्गात् । नहि कार्ये येन येन संबन्धेन तिष्ठति तेन तेनैव कार्यकारणभावोऽङ्गीकरणीयः तथा सति तदृण्डा-चनन्तरजातचैत्रादिघटितस्त्राश्रयचैत्राद्याश्रयत्त्रादिसंबन्धेन तलादिवृत्तित्वभङ्गप्रसङ्गात् । तदण्डोट्यत्तिदशायां चैत्रस्यानुत्पन्नत्वेन तादः-रापरंपरासंबन्धेन कार्थकारणभावस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । एवं संयोग-संबन्धेत घटादेर्भृतलादिवृत्तित्वमपि विलीयेत, उत्पत्तिदशायां द्रव्यस्य गुणाभावेन संयोगेन क्रुत्राप्यसत्त्वात । संयोगसंबन्धे कार्यता

EWING CH

Accession N Class Numb

Book N

Vol.

वच्छेदकसंबन्धत्वस्य स्वीकर्तुमशक्यत्वाचेति संक्षेपः । वस्तुतस्तु कालस्य कार्यमात्रकारणतायां 'कालादुत्पद्यते सर्वम् ' इत्याद्यागमा एव मानमिति विभावनीयम् ।। ९ ॥

(भाष्यम्) नित्येष्वभावाद्नित्येषु भावात्कारणे कालाख्येति । नित्येषु वस्तुषु प्रावृषेण्यादिव्यवहारो न भवति भवति त्वनित्येष्विति । तत्र कालः कारणिमत्यनुभीयते । किंचित् प्रावृष्युत्पद्यते किंचिच्छरिद हेम-न्तादौ च किंचिदिति न खल्वनिमित्ता नियतकालमुत्पत्तिरिति कालो निमित्तमनुमीयते । वायौ तु प्रावृषेण्यादिव्यवहारस्तत्कालकारितधर्मा-न्तराभिमाननिमित्तो भाक्त इति ॥ ९॥

# इत इदामिति यतस्तिहरुयं छिङ्गस् ॥ १०॥

( उप० ) काललिङ्गप्रकरणं समाप्य इदानीं दिग्लिङ्गप्रकरणमारसमाण आह—इत इति। दिश इदं दिश्यं दिगनुमापकम्। इतोऽल्पतरसंयुक्तसंयोगाश्र-यादिदं बहुतरसंयुक्तसंयोगाधिकरणं परम् । इतन्त्र संयुक्तसंयोगभूयस्त्वाधि-करणादिदं संयुक्तसंयोगाल्पीयस्त्वाधिकरणमपरमिति नियतदिग्देशयोः समा-नकालयोः पिण्डयोर्थतो द्रव्याद्भवति सा दिगित्यर्थः । निह तादृशं द्रव्यम-न्तरेण भूयसां संयुक्तसंयोगानामल्पीयसां वा पिण्डयोक्पनायकमन्यदस्ति । न च तदुपनयमन्तरेण तत्तद्विशिष्टबुद्धिः । न च तामन्तरेण परत्वा-परत्वयोद्धत्पत्तिः । न च तदुत्पत्तिं विना तद्विशिष्टप्रत्ययव्यवहारौ । न च काल एव संयोगोपनायकोऽस्तु किं द्रव्यान्तरेणेति वाच्यं, कालस्य नियत-क्रियोपनायकत्वेनैव सिद्धेः । आनियतपरधर्मोपनायकत्वकरूपनायां तु का-इमीरकुङ्कमपरागं कार्णाटकामिनीकुचकलशं प्रत्युपनयेत् । आकाशात्मनी-रिष तथा परवर्मोपसंकामकत्वे स एव प्रसङ्गः। दिशस्तु नियतपरवर्मोपसंकाम-कत्यैव सिद्धत्वान्नातिप्रसङ्गः। एवंच क्रियोपनायकात्कालात्संयोगोपनायिका दिक् पृथगेव । किंचास्मात्पूर्वमिद्म्, अस्माह्रिक्षणमिद्म् , अस्मात्पश्चिममि-दम्, अस्मादुत्तरमिद्म्, अस्माद्दक्षिणपूर्विमिद्म्, अस्माद्दक्षिणपश्चिममिद्म्, अस्मात्पश्चिमोत्तरमिद्म् , अस्मादुत्तरपूर्वमिद्म् , अस्माद्यस्ताद्दिम् , अस्मा-दुपरिष्टादिदम्, इत्येते प्रत्यया इत इदमितीतिना संगृहीताः। एतेषां प्रत्य-यानां निमित्तान्तरासंभवात्। किंच नियतोपाच्युक्तायकः काल, अनियतो-पाध्युन्नायिका दिक् । भवति हि यद्पेक्षया यो वर्तमानः स तद्पेक्षया वर्तमान एव । दिगुपाधौ तु नैवं नियमः, यं प्रति या प्राची तं प्रत्येव कदा-

EWING C

Accession

Class Num

Book

Vol.

चित्तस्याः प्रतीचीत्वात् । एवमुदीच्यादिष्विप वाच्यम् । यदपेक्षया सूर्योदया-चलसंनिहिता या दिक् सा तदपेक्षया प्राची । यदपेक्षया सूर्यास्ताचलसं-निहिता या दिक् सा तदपेक्षया प्रतीची । संनिधानं तु सूर्यसंयुक्ते संयो-गालपीयस्वम् । ते च सूर्यसंयोगा अलपीयांसो भूयांसो वा दिगुपनेया एव । प्राच्यिभमुखपुरुषवामप्रदेशावच्छित्रा दिगुदीची । तादशपुरुषदक्षिणभागाव-च्छित्रा दिग् दक्षिणा । वामत्वदक्षिणत्वे तु शरीरावयववृत्तिजातिविशेषौ । गुरुत्वासमवायिकारणिक्रयाजन्यसंयोगाश्रयो दिक् अधः । अदृष्टवदात्म-संयोगजाित्रित्याजन्यसंयोगाश्रयो दिगूर्थ्वा । एवं चेन्द्राग्नियमिनिक्तिव-रुणवायुसोमेशाननागव्रह्याधिष्ठानोपलक्षिता दश दिश इति व्यपदेशान्तरं प्राच्यादिव्यपदेशात् ॥ १०॥

(विवृ०) इदानीं क्रमप्राप्तदिग्लिङ्गप्रकरणमारभते—इत इति। इत इदमिति परमपरं वेति शेषः। तथाचारमादिदं दूरमरमादिदमित्कभिति देशिकपरत्वा—परत्वबुद्धियेतस्तद्दिश्यं दिग्लिङ्गम् । तथाच काळवद् देशिकपरत्वापरत्वासम्वायिकारणसंयोगाश्रयत्या दिक् सिध्यति। सा च एकापि उपाधिभेदात्प्राच्यादिव्यवहारं संपाद्यति। उपाधिश्च तदीयोद्यगिरिसंनिहिता या दिक् सा तदीयप्राची। तदीयोद्यगिरिव्यवहिता तु तदीयप्रतीची। तदीयसुमेरुसंनिहिता या दिक् सा तदीयोदीची। एवं सुमेरुव्यवहिता अवाची। उद्यगिरिसंनिहिता सुमेरुव्यवहिता आग्नेयी। सुमेरुव्यवहिता च वायवी। सुमेरुसंनिहिता च वंशानी । अदृष्टवदात्मसंयोगाजन्याग्निक्रयाजन्य-संयोगाश्रयः उद्भूम्। पतनजन्यसंयोगाश्रयः अथः। 'सर्वेषामेव वर्षाणां मेरु-रुत्तरतः स्थितः' इत्यादिवचनात्। एवमेव मुक्तावलीकारः।। १०॥

(भाष्यम्) परीक्षितः कालः । दिगिदानीं परीक्ष्यते— ॥ इदिमिति यतस्तिह्ययं लिङ्गम् । इतोऽविधमृतादिदं दूरमन्तिकं चेति यसमाद्वस्तुनः प्रत्ययो भवति तद्वस्तु दिश्यं लिङ्गम् । तेन हि दिगनुमीयते । कि पुनस्तत् ? दूरत्वमन्तिकत्वं च । यदेतदेशिकं परत्वमपरत्वं चाख्यायते । ततो हि दूरमन्तिकमिति बुद्धिरूपचते । हिमालयावस्थितस्य व पुरुषस्य विन्ध्यमपेद्य पारियात्रः परो भवति, पारियात्रं चापेक्ष्य विन्ध्योऽपर इति । कस्मात् ? यस्माद्धिमालयविन्ध्ययोभिध्ये यावन्तः संयोगास्ततो भूयांसः संयोगा हिमालयपारियात्रयोभिध्ये भवन्तीति । यचैतान्संयोगानुपनयति तह्व्यं दिगिति ॥ १०॥

### द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥

( उप० ) दिशो द्रञ्यत्वं नित्यत्वं च वायुपरमाणुवदित्याह—द्रञ्यत्वेति। गुणवत्त्वाद्रञ्यत्वम् , अनाश्चितत्वाच नित्यत्वमित्यर्थः ॥ ११ ॥

( विदृ० ) दिशि द्रव्यत्वं नित्यत्वं च कथयति—द्रव्यत्वेति । एतत्सूत्रं पृतेनद्वयाख्येयम् ॥ ११ ॥

(भाष्यम् ) दिशश्च-%द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥ तत्त्वं भावेन ॥ १२ ॥

( उप० ) एकत्वमातिदिशनाह्-तत्त्वमिति । दिग्लिङ्गाविशेषाद्विशेष-लिङ्गाभावाच सत्तावदेकत्वं तद्नुविधानादेकपृथक्त्वम् ॥ १२ ॥

( विद्यु० ) पूर्ववन्नानात्वं निराकरोति—तत्त्वमिति । एतस्यापि पूर्ववदेव व्याख्यानम् ॥ १२ ॥

### कार्यविशेषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥

( उप० ) ननु यद्येकैव दिक्कथं तर्हि दश दिश इति प्रतीतिन्यवहारा-वित्यत आह-कार्येति । कार्यविशेषः कार्यभेदस्तेन नानात्वोपचारः इत्यर्थः ॥ १३ ॥

(विद्युः ) दिशं एकत्वेऽपि प्राच्यादिन्यवहारसुपपादयति—कार्येति । कार्यविशेषेण जन्यमूर्तकृषोपाधिना नानात्वं प्राच्यादिनानान्यवहारः वस्तुत एकैव दिगित्यर्थः ॥ १३॥

(भाष्यम्) आचार्यप्रवृत्तिज्ञांपयति आकाशकालिद्गाख्यमेकं द्रव्य-मिति । यतोऽसौ महता प्रयत्नेनाकाशे स्पर्शवदात्ममनसां व्यतिरेकमाह न कालिद्शोः । तयोस्तु न कस्यापि । आकाशे वचनात्खल्वनयोक्तं मन्यते इति । यदोकं द्रव्यं कथमाकाशं कालो दिगिति व्यपदेशमेदो भवतीत्यत-आह— \*\*कार्यविशेषण नानात्वम् । शब्दोत्पत्तिः कियासंयोगयोश्चोपनय इति कार्यविशेषाः । तन्निमित्तश्चैकस्य व्यपदेशमेदः । यथैकस्य प्राणमृतः कार्यविशेषादाचार्यो यजमानो याजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशेषाद्र्यान्ययां यजमानो याजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशेषाद्र्यान्ययां वजमानो व्याजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशेषाद्र्यान्ययां वजमानो व्याजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशेषाद्र्यान्ययां वजमानो व्याजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशेषाद्र्यान्ययां विशेष्ययाः स्रायाः कार्यम् ॥ १३ ॥

आदित्यसंयोगान्द्रतपूर्वोद्धविष्यतो भूताच प्राची ॥ १४ ॥ ( उप० ) तमेव कार्यभेदं दर्शयन्नाह्—आदित्येति। प्राक् अस्यां सविताः अञ्चतिति प्राची । तथाच यस्यां दिशि मेरुप्रदक्षिणक्रमेण भ्रमत आदित्यस्य प्रथमं संयोगो भूतपूर्वो भिवध्यन् वा भवन् वा सा दिक् प्राची । अत्र पुरुषाभिसंधिभेदमाश्रित्य काल्प्रयोपवर्णनम् । भवति हि कस्यचित्पूर्वेद्युः प्रातरस्यां दिशि आदित्यसंयोगः प्रथमं वृत्त इतीयं प्राचीति प्राचीव्यवहारः । कस्यचिद्रपरेद्युरस्यामादित्यसंयोगः प्रथमं भावीत्यभिसंधाय प्राचीव्यवहारः । कस्यचिद्रिदानीमस्यामादित्यसंयोगो भवन्नस्तीत्यभिसंधाय प्राचीव्यवहारः । भूतादिति आदिकर्माणि कप्रत्ययः, तेनाभिसंधेर-नियमाद्यद्यसंयोगो नास्ति रात्नौ मध्याहादौ वा तत्रापि प्राचीव्यवहारानुगमः सिध्यतीति भावः ।। १४ ॥

(विद्यु०) कार्यविशेषं दर्शयति—आदित्यसंयोगादिति। प्राथमिका-दित्यादि। भूतपूर्वादतीतात्। भूतादिति आदिकर्मणि निष्ठाप्रत्ययः। वर्त-मानादित्यर्थः। प्रथममस्यामादित्योऽञ्चतीति प्राची। तथाच प्राथमिका-दित्यसंयोगाधार एव प्राचीव्यवहारिनयामकोपाधिः। तादृशसंयोगज्ञानं च पूर्वेद्युरत्व प्रथममादित्यसंयोगो जात इत्याकारकमतीतसंयोगविषयकं कस्य-चिद्रयवहर्तुर्भवति, कस्यचिच इदानीमलादित्यसंयोगः प्रथमं भविष्यतीति वर्तमानविषयकम् । कस्यचिचालादित्यसंयोगः श्वः प्रथमं भविष्यतीति भविष्यद्विषयकं भवतीति ज्ञापनाय पञ्चम्यन्तत्रयम् । तादृशसंयोगाधार-तया ज्ञायमान उदयगिरिस्तत्संनिहितत्वज्ञानात्याचीव्यवहार इति दृद्यम्। इदं त्ववधातव्यम्—उदयगिरावुदयगिरिसंनिहितत्वाभावात्कथं प्राचीव्यव-हारः। न च व्यवधानराहित्यमेव सन्निहितत्वं तच तत्राबाधितमिति वाच्यं, तथा सति उदयगिरेः स्वापेक्षया प्राचीत्वापत्तेरिति।। १४।।

(भाष्यम्) तत्कथं प्राच्यादिव्यपदेशभेदो भवति ? उपाधिभेदादि-त्याह्—\*आदित्यसंयोगाः द्रुतपूर्वाद्भविष्यतो भूताच प्राची। यः खल्वादित्यस्य सृष्टिकाछे पूर्व भूतः प्रथमः संयोगः यक्ष तस्यैवास्तंगतस्य पुनक्देष्यतो भविष्यन् प्रथमः संयोगः, यक्ष पुनक्द्यतो भवन् प्रथमः संयोगः, स येना-विच्छदाते सा प्राची। प्राक् खल्वस्यामादित्योऽञ्चतीति॥ १४॥

### तथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च ॥ १५ ॥

( उप० ) दिगन्तरन्यवहारेऽपीममेव प्रकारमतिदिशन्नाह—तथेति । तद्र-देव दक्षिणदिग्वर्तिनगादिना सहादित्यसंयोगाद्भतपूर्वाद्भविष्यतो भूताद्वा दक्षिणान्यवहारः । एवं प्रतीच्युदीच्योरपि न्यवहार उन्नेयः । वामत्वदक्षि-णत्ने निरुक्ते एव ॥ १५ ॥

EWING C

Accession Class Num

Book

Vol.

(विदृ०) प्रतीच्यादिन्यवहारेऽपीयमेव रीतिरित्याह—तथेति । दक्षि-णादिन्यवहारेऽपि तथा कंचिदुपाधिमादाय निर्वाहा इसर्थः । उपाधिस्त इत इदमित्यादिसृत्वन्याख्यायां द्रष्टन्यः ।। १५ ॥

(भाष्यम्) यथोपाधिविशेषात् प्राचीव्यवहारः— क्षतथा दक्षिणा प्रती-च्युदीची च। तथेवोपाधिविशेषादक्षिणादिव्यवहार इति। अञ्चतः खल्वा-दित्यस्य दक्षिणोंऽशो ययाऽविच्छचते सा दक्षिणा दिक्। पूर्वाभिमुखः खल्वा-दित्योऽञ्चतीति। यस्याश्च दिशः प्रातिकूल्येनादित्योऽञ्चति सा प्रतीची। पूर्वाभिमुखो भ्रमन्खल्वादित्यः पश्चिमां दिशं पृष्ठतः कुर्वन्नञ्चतीति। यस्यां दिश्यूष्वमादित्योऽञ्चति सा दिगुदीची। उदीच्यां खल्वादित्यः पृथिव्या ऊर्ध्व दूरमञ्चतीति। पतेन मथुरावस्थितस्य प्रयागे प्राचीव्यवहारः काश्य-यस्यां दिशे प्रयागो भवति, तया खल्वादित्यस्य प्रथमः संयोगस्तस्याव-चिछचते। काश्यवस्थितस्य च यथा प्रयागोऽविच्छचते तस्याः प्रातिकूल्ये-नादित्योऽञ्चतीति।। १५॥

#### एतेन दिगन्तरालानि व्याख्यातानि ॥ १६ ॥

( उप० ) दिगन्तरालव्यवहारेऽपीममेव प्रकारमतिदिशन्नाह—एतेनेति । प्राचीदक्षिणयोर्दिशोर्लक्षणसांकर्येण दक्षिणपूर्वो दिगिति व्यवहारः । एवं दक्षिणपश्चिमा पश्चिमोत्तरा उत्तरपूर्वेत्यूह्मम् । एते चादित्यसंयोगा येन विभुना द्रव्येणोपनीयन्ते सा दिगिति कणादरहस्ये व्युत्पादितं विस्तरतः ॥ १६ ॥

(वितृ०) अनयैव रीत्या आग्नेय्यादिन्यवहार उपपादनीय इत्याह—एते-नेति। दिगन्तराळानीत्युपळक्षणम्, ऊर्ध्वमध्यापि झेयम् ॥ १६॥

(भाष्यम्) द्वयोर्द्वयोर्दिशोर्छक्षणसांकर्यण दक्षिणपूर्वादयो विदिशो भवन्ति । यस्मात्पतिति सा दिग्ध्वां, यत्र पतिति सा दिग्ध इति । आका-शकारुदिगाख्यमेकं द्रव्यमिति परतो निर्दिष्टाया दिश उपाधिमेदाद्वपदे-शमेद्वचनेनैव कालाकाशयोरिप तथैव व्यपदेशमेद्युक्तं मन्यते सूत्रकारः । तत्र यस्योत्पत्तिमारभ्य यावद्विनाशं यः कालः स तस्य भवन्, प्रागुत्पत्तेः स भविष्यन्, परतस्तु विनाशात्स एव भूत इति । तदेवं यदा द्रव्यं वर्तते स तस्य वर्तमानः कालः, यदोत्पत्स्यते स भविष्यन्, यदोपरतं सोऽतीत इति । यदोत्पद्यते स क्षणः, द्वौ क्षणौ लव इत्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् ।

कथमस्मिन्नर्थे सूत्रं न दृश्यते । शैळी होषा भगवतः सूत्रकारस्य, यद्यं किंचिद्शीत्प्रज्ञापयति किंचिच साक्षादुपदिशतीति ॥ १६ ॥

सामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः ॥ १७॥

( उप० ) चतुर्णी भूतानां रूपादीनि लक्षणानि कारणगुणपूर्वकतया तात्त्विकानि अन्यथा त्वौपाधिकानीति व्यवस्थितम् । पूर्वमेव विशेषगुणशून्य-विभूलिङ्गं चोक्तम् । इदानीमाकाशस्य लिङ्गं शब्दः परीक्षणीयः । सन्ति चात्र तान्त्रिकाणां विप्रतिपत्तयः । केचिच्छब्दं द्रव्यमाचक्षते, केचिद्रणम । गुणत्वे सत्यप्येके नित्यमाहुः अपरे त्वनित्यम् । अन्ये तु शब्देऽपि स्फोटार्ख्यं शब्दान्तरमाहः । तदत्र परीक्षामारममाणः परीक्षाप्रथमाङ्गं संशयमेव तावस्रक्षणतः कारणतश्च व्यवस्थापयन्नाह—सामान्यप्रत्यक्षादिति । सामा-न्यवतो धर्मिणः प्रत्यक्षाब्रहणानमतुब्छोपात् । विशेषाप्रत्यक्षादिति विशे-यस्य परस्परच्यावर्तकस्य धर्मस्य वक्रकोटरादेः शिरःपाण्यादेश्वाप्रत्यक्षाद-महणात । विशेषस्पृते: विशेषस्य कोटिद्वयस्य स्थाणुत्वपुरुषत्वलक्ष्णस्य स्मर-णात्। स्मरणमपि प्रहणपरं कचिद्नुभूयमान्धर्भयोरपि कोटित्वात् । चकारादुदृष्टादुः संशयकारणस्य संब्रहः। असाधारणो धर्मोऽनध्यवसायात्म-कज्ञानजनक इति नोक्तः । यद्वा असाधारणस्यापि व्यावृत्तिद्वारा कारणत्वं सपक्षविपक्षच्यावृत्तिश्च साधारणधर्म एवेति नोक्तः । विप्रतिपत्तिरपि विरू-द्धप्रतिपत्तिद्वयजन्यं वाक्यद्वयं शब्दो नित्य इत्येकं शब्दोऽनिख इत्यपरं तदुभयं तदुभयजन्यं च ज्ञानद्वयम्युगपद्भावित्वात्संभूय न संशायकमतस्तत्र शब्द-त्वादिरसाधारणः, सत्त्वमेयत्वादिः साधारणो वा धर्मः संशायक इति प्रथङ्नोक्ता । समानतन्त्रे गौतमीयेऽनध्यवसायज्ञानस्यानभ्युपगमादसाधा-रणो धर्मः संशयकारणत्वेनोक्तः।विप्रतिपत्तेश्च विरुद्धवाकयद्भयस्यान्वयव्य-तिरेकशालितया संशयकारणत्वमुक्तम् । न्यायभाष्ये च उपलभ्यमानत्वं यत्संशयकारणमुक्तं सद्युपलभ्यते असद्युपलभ्यते इति उपलभ्यमानमिदं सदसद्वेति। यचानुपलभ्यमानत्वं सद्पि नोपलभ्यते मूलककीलकादि, असद्पि मोपळभ्यते गगनारविन्दादि। तथाच पञ्चविधः संशय इति।तदेतत्सामान्य-मेनेति सामान्यप्रत्यक्षादित्यनेनैव गतार्थम्। न्यायवार्तिकेऽपि यत्कारण-भेदेन संशये त्रित्वमुक्तं तद्यि न संभवति व्यभिचारेण समानधर्मादीनां त्र-याणां कारणत्वस्यैवासंभवात्। नहि तृणारणिमणिजन्यवह्नौ वैजात्यवद्वापि बैजात्यं कल्पनीयं, संशयत्वावच्छित्रकार्यं प्रति समान्धर्मत्वेनैव कारणतायाः

EWING O

Accession Class Num Book

Vol.

कल्पनात् । यच प्रधानविधिकोटित्वप्रधाननिषेधकोटित्वाद् वैजात्यमुक्तं तद्ननुगतत्वात्रावच्छेद्कम् । तथाच संशयो न त्रिविधो न वा पञ्चविधः किंत्वेकविध एव । प्रकारान्तरेण तु हैविध्यं स्त्रक्रदेव स्पष्टयति । नतु जिज्ञासाजनकज्ञानं संशय इति न छक्षणम् , अनध्यवसायेऽपि गतत्वात् । संस्काराजनकज्ञानं संशय इत्यपि निर्विकल्पकसाधारणं, विशिष्टज्ञानत्वेन संशयस्यापि संस्कारजनकत्वात् । संशयत्वं च जातिरपि न छक्षणं धर्म्यशे संशयस्यापि संस्कारजनकत्वात् । संशयत्वं च जातिरपि न छक्षणं धर्म्यशे संशयस्यापि तदंशे तज्ञात्यभावात् , जातेश्वाव्याप्यवृत्तित्वानभ्युपगन्मात् , इति चेदेकस्मिन् धर्मिणि विरोधिनानाप्रकारकं ज्ञानं संशय इति तक्कक्षणात् ॥ १७ ॥

(विद्यु०) इदानीं शब्दं परीचिक्षिषुः परीक्षाङ्गसंशयस्य कारणं निर्दि-शित—सामान्यति । सामान्यस्य साधारणधर्मस्य प्रत्यक्षात् , ज्ञानात् विशेषस्य एककोटिव्याप्यस्य अप्रत्यक्षात् अज्ञानात् । विशेषस्य कोटिद्वयस्य स्मृते-ज्ञानात्संशयो भवतीति शेषः । तथाच संशयं प्रति साधारणधर्मज्ञानम् । एककोटिव्याप्यनिश्चयाभावः, कोटिद्वयज्ञानं च हेतुरित्यर्थः । चकारात् न्यायसूत्रोक्तयोरसाधारणधर्मज्ञानविप्रतिपत्तिवाक्यज्ञानयोः संप्रहः । सा-धारणादिधमिज्ञानानां कार्यतावच्छेदककोटौ कारणाव्यवहितोत्तरत्वस्य निवे-शान्न व्यभिचारः । कारणस्य त्रैविध्यात्संशयक्षिविध इति भावः ॥ १७ ॥

(भाष्यम्) एकमेव द्रव्यमाकाशं कालो दिक् चेत्यतिरिक्ताकाशिसिद्धौ छत्तप्रयक्षः सूत्रकृदुपरराम । शब्दस्तत्र लिङ्गम् । तश्चैतत्तदा भवित यदि शब्दो गुणः स्यात् । तश्च नैवं मन्तव्यम् । श्रूयते खल्वत्र विप्रतिपत्तिरिति । अतो लिङ्गभूतस्य शब्दस्य गुणभाव इदानीं परीक्ष्यते । नैवं चेदुपेक्ष्य स्थान-वन्तमात्मानं कथमप्रस्तुतस्य शब्दस्य परीक्षायामाचार्थः प्रवर्तते इति । तत्रानिमित्तः संशयो न खल्विप निर्णयस्याङ्कं भवतीति संशयनिमित्तं तावद्भिथत्ते—श्रसामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्यत्तेश्व संशयः। यो धम्मों द्वयोः समानस्तस्योपल्यव्वेविशेषस्य चानुपल्य्वेस्तत्समरणाच संशयो भवित। यो वेखल विशेषः समर्थते स चेन्नोपलभ्यते धर्मिणि, तदा तत्र संशयो भवित। यो वेखल विशेषः समर्थते स चेन्नोपलभ्यते धर्मिणि, तदा तत्र संशयो भवित। तदुपल्य्वो संशयो निवर्तते । दूरात्स्थाणुं पश्यन्खल्वयं पुरुषः संदिग्वे योऽयं दूरात् दृश्यते स स्थाणुर्वा भवेत्पुरुषो वेति । समानमनयोधर्ममारोहं परिणाहं चोपलभे विशेषं चानयोः पूर्वदृष्टं नोपलभे इति । यद्वै विशेषं चुभुत्समानस्य किंस्विदित्यनववारणं ज्ञानं स संशय इति ॥ १७ ॥

ह्यं च दृष्ट्वत् ॥ १८ ॥

( उप० ) द्विविधः संज्ञायो वहिर्विषयकोऽन्तर्विषयकछ । बहिर्विषयकोऽपि दृश्यमानधर्मिकोऽदृश्यमानधर्मिकछ । तल दृश्यमानधर्मिको यथा—ऊधर्मत्विशिष्टस्य धर्मिणो दृशेनात् अयं स्थाणुः पुरुषो वेति । अदृश्यमानधर्मिको यथा—अरण्ये झाटाद्यन्तिते गोगवयादिपिण्डे विषाणमाञ्रद्शेनाद्यं गौर्गवयो वेति । वस्तुतस्त्वत्रापि विषाणधर्मिक एव संदेहो विषाणसिदं गोसंबन्धि गवयसंबन्धि वेति । विवक्षामालातु द्वैविध्याभिधानम् ।
यत्सामान्यं संशयहेतुस्तद्नेकत्र दृष्टं संशायकम् । एकत्र धर्मिणि वा दृष्टं
संशयहेतुरित्यत्र प्रथमां विधामाह—दृष्टमिति । दृष्टमूर्ध्वत्वं संशयहेतुः
दृष्टविदिति वित्रित्ययः । तेन दृष्टाभ्यां स्थाणुपुरुषाभ्यां तुल्यं वर्तते पुरोवदृष्टविदितं तदृष्टं संशयहेतुरित्यर्थः ॥ १८ ॥

(विवृ०) कोटिद्वयसहचरितो धर्मः साधारणधर्मः स च कचिद्धिमिद्वये गृह्यमाणः संशायकः कचिचेकत्रैव धर्मिणीतिः तत्राद्यमाह—दृष्टमिति । यत्र पुरोवर्तिन वस्तुनि हृष्टे अयं स्थाणुः पुरुषो वेति संशयस्तद्रष्टं वस्तु । तच पूर्व स्थाणुपुरुषयोर्दृष्टं यदृष्वेत्वादिकं तद्वत्तदाश्रयत्वात्तथाचधर्मिद्वये कोटि-द्वयसह्चरितत्वेन गृह्यमाणं यदृष्वेत्वादिकं तज्ज्ञानादेव पूर्वोक्तः संशय इति भावः ॥ १८॥

यथादृष्टमयथादृष्ट्रत्वाच ॥ १९॥

(उप०) एकधर्मिविषयं दृष्टांन्तमुदाह्र्रति—यथेति । संशयहेतुरिति शेषः । चकारः पूर्वोक्तसमुचयार्थः । अयथादृष्टत्वाद्धेतोर्यथादृष्टमपि संशा-यकं यथा चैतो यथादृष्टः केशवान्, कालान्तरे अयथादृष्टः केशविनाकृतो दृष्ट इत्यर्थः । क्रमेण तन्नेव चैत्रे वस्त्रानुतमस्तके दृष्टे सित भवति संशय-श्रैन्नोऽयं सकेशो निष्केशो विति। अत्र हि चैत्रत्वं समानो धर्मः संशायकः स चैकन्नेवदृष्ट इत्यभिन्न एव धर्मिणि दृष्टः संशयहेतुः ॥ १९॥

EWING

Accessio Class No

> Boo Vol.

१ वर्मशब्दस्य झीवत्वं चिन्त्यम् । २ यद्दृष्टं तदुवाहरतीति मुद्रितपुस्तके पाठः ।

(विवृ0) एकत्र कोटिद्वयसहचरितं धर्ममाह—यथेति। भवति हि प्रावृतिहारिस चैत्रे अयं केशवान् निष्केशो वेत्यादिसंशयः। तत्कारणं च केशतद्भावसहचरितचैत्रत्वज्ञानम्। तदुभयसाहचर्यज्ञानं च चैत्रक्षैकधर्म्यन्तर्भावेणेव चैत्रत्वे भवतीत्याह—यथादृष्टमिति। केशसहचरितत्वेन दृष्टमेव चैत्रत्वमयथादृष्टत्वात् केशाभावसहचरितत्वेन कदाचिद्दृष्टत्वात्संशयप्रयोजकिमिति शेषः। केशनखादीनां शरीरावयवत्वाभावान्त्रत्पचये न पूर्वशरीरनाशः। यद्यपि वाल्यादिमेदेन चैत्रशरीरं नाना तथान्यत्र चैत्रादिशरीरगतं तत्त्व्यक्तित्वमेव साधारणो धर्म इति न किंचि-दृत्यपत्रम्।। १९।।

#### विद्याविद्यातथ संशयः ॥ २०॥

( उप० ) उपलभ्यमानत्वं समानमेव धर्म संशयकारणमाह्-विद्येति । आन्तरसंशयो हि विद्याविद्याभ्यां भवति यथा मौहूर्तिकः सम्यगादिशति चन्द्रोपरागादि असम्यगपि । तत्र खज्ञाने संशयोऽस्य जायते सम्यगादिष्ट-मसम्यग्वेति । यद्वा ज्ञानं हि कचिद्विद्या भवति कचिच्चाविद्या अप्रमा भवति । तथाच ज्ञायमानत्वात्सदिदमसद्वेति संशयो जायते । पुनः संशयप्रहणमिहापि सामान्यप्रत्यक्षादेव संशयो न तु निमित्तान्तरादिति सूचनार्थम् । तथाच- 'समानानेकधर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेरुपल्रव्य्यतुपल्रव्य्यव्यवस्थात्रश्च विशेषापेक्षो विमर्शः संशयः ' इति गौतमीये लक्षणे उपल्रव्ययनुपल्रव्य्यव्यवस्थेत्यस्य पृथ-गेव संशयकारणत्वं यत्कैश्चिदुक्तं तिन्नरस्तम् ॥ २० ॥

( विवृ ) प्रामाण्यादिसंशयस्यापि साधारणधर्मज्ञानसहकृतस्यैव विष-यसंशायकत्वमित्याह्—विद्येति । अथ षष्ट्यास्तसिः विद्याविद्ययोः प्रमाश्र-

मयोर्यः प्रमात्वभ्रमत्वयोः संशयः चकाराद्विषयसंशयश्र सामान्यप्रत्यक्षादेव भवतीति शेषः।तथाच पर्वतो विह्नमान् , हदो विह्नमानित्यादिप्रमाभ्रमयोर्थः प्रमात्वश्रमत्वसंशयः स ज्ञानत्वरूपसाधारणधर्मज्ञानादेव भवति । एवं तादशसंशयोत्तरं पर्वतो विह्नमात्रवा हृदो विह्नमात्रवेत्यादि संशयोपि ज्ञाय-मानत्वरूपसाधारणधर्मज्ञानादेव भवति प्रमात्वादिसंदायश्चागृहीतप्रामा-ण्यकविपरीतिनिश्चयस्य संशयविरोधितया तद्विघटने उपयुज्यते नत् तन्मात्रा-द्विषयसंशय इति भावः ॥ २० ॥

( भाष्यम् ) तदुच्यते,—अविद्याविद्यातश्च संशयः । यथार्थबुद्धिर्विद्या विपर्ययोऽविद्या । ताभ्यां च संशयो भवति । पुनः संशयग्रहणं पूर्वस्माञ्चि-मित्तादेतदन्यत्संश्यनिमित्तमिति प्रज्ञापनार्थम् । येयं विरुद्धा प्रतिपत्तिर-स्त्यात्मेत्येकं दर्शनं नास्त्यात्मेत्यपरमिति, तयोरेका विद्या परा चाविद्या । कस्मात् ? वस्तुनि विकल्पानुपपत्तेः कल्पान्तरानुपपत्तेश्च । निह सद्भावा-सद्भावाभ्यामन्यः कलप जपपद्यते । तां चोपळभमानोऽन्यतरिनश्चयहेतं चापश्यन किंखिदिति नावधारयति, स संशयः । सह भवन्त्यौ सल्वेते विद्याऽविद्ये संशयहेतुः । अस्त्यात्मा नास्ति कर्मफलमित्यतो न जात्वपि संश्योत्पत्तिरित । संप्रतिपत्तेरहेतः । यां वै भवान् विप्रतिपत्ति मन्यते, संप्रतिपत्तिरेव सा वादिनोर्भवति । न खल्विप संप्रतिपत्तेः संशय उटप-यते । तस्मादहेतुः विप्रतिपत्तिः संशयस्य । तृतीयोत्पत्तेरप्रतिषेधः । न विप्रतिपत्तेः संशयहेतुभावः शक्यः प्रतिषेद्धम् । कस्मात् ? तृतीयस्य संशयोत्पत्तेः । यो वै मन्यते अस्त्यात्मेति तस्य खळु सा संप्रति-पत्तिः, यश्च मन्यते नास्त्यात्मेति तस्यापि संप्रतिपत्तिरेव सा भवति । तृतीयं प्रति त्वेतव्याहतं दर्शनं विप्रतिपत्तिः संशयहेतः । यो यस्य संप्रतिपत्तिर्ने तृतीयस्य । निहं तस्यानयोरन्यतरः पक्ष इति । स खल्वयं तत्त्वं ब्रुभुत्समानो विरुद्धां प्रतिपत्तिं च वादिनोरूपलभ-मानस्तत्त्वनिर्णयहेतुमनाकलयन् किमत्र तत्त्वामिति नावधार्यति । सोऽयं तत्त्वत उत्पद्यमानः संदायो विप्रतिपत्तेः संप्रतिपत्तिसमाख्यान्तरयोजनयान शक्यो निवर्तयितुमिति।तन्त्रान्तरसमाचाराच।तन्त्रान्तरेहि-'समानानेक-धर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेरूपलब्ब्यनुपलब्ब्यव्यवस्थातस्य विशेषापेक्षो विमर्शः सं-शयः ' इत्युक्तम् । तत्र समानजातीयमसमानजातीयं चानेकम् । तस्य यो धर्मः स समान एव धर्मः संशयहेत्रिति । उपलब्ध्यनुपलब्ध्यव्यवस्थातः सल्विप सचोदकमुपलभ्यते तडागेषु, असच मरीचिषु । एवं सद्पि नोपलभ्यते,

असद्पि नोपलभ्यते । तत्र यदिद्मुपलभ्यते यत्र नोपलभ्यते, तर्तिक सद्दाहोस्विद्सद्ति तत्त्वव्यवस्थापकप्रमाणानुपल्य्येः संशयो भवति । तत्र योऽयं संशयहेतुरुपलभ्यमानत्वमनुपलभ्यमानत्वं च, स समान एव धर्म इति । विशेषविवक्षया तु तन्त्रान्तरे पुनर्वचनम् । समानस्यैकस्य धर्मस्यानेकत्रोपपत्तिरनेकस्य चैकत्रेति । तावेतौ समानानेकधर्मौ ज्ञेयस्था, उपलब्ध्यनुपल्य्यी पुनर्ज्ञातृस्थे इत्यमीषां विशेषः ॥ २० ॥ श्रोत्रग्रहणो योऽथः स शब्दः ॥ २१ ॥

(उप०) एवं छक्षणतः स्वरूपतश्च परीक्षाप्रथमाङ्गं संशयं व्युत्पाद्येदानीं परीक्षाविषयं शब्दं धर्मिणं द्श्यमाह—श्रोत्रमहण इति । श्रोत्रं महणं महक्षणं यस्य स श्रोत्रमहणः, अर्थ इति धर्मीत्यर्थः । तथाच शब्दवृत्तिधर्मेषु श्रोत्रमाह्येषु शब्दत्वतारत्वादिगुणत्वसत्त्वादिषु नातिव्याप्तिः । अर्थपदेन धर्मिपरेण जातिधर्मित्वममिप्रेतम् । अतः स्कोटनामा शब्दसमवेतः शब्दो नास्तीति सृचितम् । नन्वेकं पदमेकं वाक्यमिति प्रतीतिबलाद्वश्यं स्कोटोऽङ्गीकर्तव्यः । नहि बहुवर्णात्मके पदे बहुपदात्मके वा वाक्ये भवत्येकत्वप्रत्ययः । स्कोट इति चार्थस्पुटीकरणार्थाना संज्ञा । वर्णानां प्रत्येकं ताबद्र्थप्रत्ययाजनकत्वमेव मिलनं त्वेकवक्तकाणामाशुतरिवनाशिनामसंभवीति स्कोटादेवार्थप्रत्ययः, तच्ज्ञानमन्तरेणार्थस्पुटीभावाभावात् । स च स्कोटो यद्यपिषद्भावेनावस्थितेषु सर्वेक्वेव वर्णेषु तथापि चरमवर्णे स्फुटीभविति । मैवं संकेतवद्वर्णत्वं पद्द्वं तथाच संकेतवल्यदेव पदाद्र्थप्रतीतौ किं स्कोटेन । वर्णानां बहूनामप्येकार्थप्रतिपादकत्वभेकं धर्ममभिप्रेत्य एकं पदमिति भाक्तो व्यवहारः, एवं वाक्येऽपि । यदि वर्णातिरिक्तः पदात्मा कश्चित्प्रत्यक्षतो गृह्येत स्वीक्रियेतापि स्कोटः । सोऽयं स्कोटस्तुच्छत्वादुपेक्षितः सूत्रकृता ॥ २१ ॥

(विवृ०) इदानीं शब्दं धर्मिणं छक्षणमुखेन व्यवस्थापयति—श्रोत्रम-हण इति । श्रोत्रेण गृह्यतेऽसौ श्रवणेन्द्रियजन्यछौकिकप्रत्यक्षविषय इत्यर्थः। शब्दत्वादेरिप तादृशत्वाद्र्थे इति जातिमानिति तद्र्थः। तथाच श्रवणेन्द्रि-यजन्यछौकिकप्रत्यक्षविषयवृत्तिगुणत्वव्याप्यजातिमत्त्वमेव शब्दछक्षणं पर्य-वसितम् । तेनाश्रुतशब्दे नाव्याप्तिनेवा सत्त्वगुणत्वादिकमादाय गुणान्तरे-ष्वितव्याप्तिः । इत्थं च प्रत्यक्षसिद्धः शब्दो धर्मी न शक्योऽपछिपतु-मिति भावः ॥ २१॥

(भाष्यम्) सोऽयं संशयः कोपयुज्यते इत्यत आह—क्ष्योत्रग्रहणो योऽर्थः स शब्दः । योयं श्रोत्रेण गृह्यतेऽर्थः स खळु शब्दः । तत्रायं

The second of the second secon

संशय उपयुज्यते । योऽसौ शन्दः श्रोत्रेण गृह्यते, स किं द्रव्यमाहोस्विद्गण उत कर्मेति संशयो भवति ॥ २१ ॥

तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभृतेषु विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् ॥ २२ ॥

( उप० ) तदेवं शब्दे धार्मिण्युपस्थिते गुणत्वे सत्येव तस्याकाशास्त्रिङ्ग-त्वम्।अतो गुणत्वन्यवस्थापनाय त्रिकोटिकं संशयमुपपादयन्नाह—तुल्येति। शब्दे संशय इति शेष: । शब्दे शब्दत्वं श्रोत्रमाह्यत्वं चोपलभ्यते, तच तुल्यजातीयेषु त्रयोविंशतौ गुणेषु अर्थान्तरभूतेषु द्रव्येषु कर्मसु च विशे-षस्य न्यावृत्तेः उभयथा उभयत्र दर्शनात् ' शन्दः किं गुणो द्रन्यं कर्म वा' इति संशयं जनयति । सामान्यविशेषसम्बायकोटिकत्वं तु सत्त्वकारणवत्त्वा-दिवैधर्म्यदर्शनाम् भवति । नतु चासाधारणधर्मस्यानध्यवसायजनकत्वात् संशयजनकरवं प्रतिषिद्धं शब्दत्वं श्रोत्रप्राह्यत्वं चासाधारण एव धर्मः कथं संशयं जनयिष्यतीति चेत्सत्वं, व्यावृत्तिरस्य सजातीयासजातीयसाधा-रणीति व्यावन्तेः साधारणस्यैव धर्मस्य संशयजनकत्वेनोक्तत्वात् । शब्दत्व-प्रतियोगिकी व्यावृत्तिः समानो धर्मः उभयगतव्यावृत्तिप्रतियोगित्वं च शन्दत्वमसाधारणो धर्मः । तदुक्तं विशेषस्योभयथा दर्शनादिति । अत्र हि विशेषस्य व्यावृत्तेरुमयत्र सजातीये विजातीये च दर्शनस्य संशयहे-तुत्वेनोपादानात् । स च समान एव धर्म इति ॥ २२ ॥

(विवृ ) केचित्तु सूक्ष्मः शब्दः, महाञ्छव्द इत्यादिन्यवहाराह्-व्यमेव शब्द इत्याहुस्तन्मतं निराकर्तुमारभते-तुल्येति । शब्दे गृह्यमा-णस्य शब्दत्वादेविंशेषस्य तुल्यजातीयेषु रूपादिषु त्रयोविंशतौ गुणेषु अर्थान्तरेषु द्रव्येषु कर्मस् च उभयथा उभयत्र द्रव्यत्वादिमत्तया निश्चितेषु तदभाववत्तया निश्चितेषु च अदृष्टत्वात् अदृशनात् शब्दो द्रव्यं नवेति संशय इति पूरणीयम् । तथाच निश्चितोभयकोटिमद्भ्यावृत्तत्वरूपासाधा-रण्यस्य शब्दत्वादौ सत्त्वात्तज्ज्ञानं तादृशसंशयं जनयतीति भावः ॥ २२ ॥

त्वात्। योऽयं शब्दे विशेषः संयोगजत्वं विभागजत्वं शब्दत्वं च सोऽयं तुल्यजा-तीयेषु रूपादिगुणेषु अर्थान्तरभूतेषु द्रव्यकर्मसु च उभयथा दृश्यते। संयोगजत्वं विशेषो द्रव्ये दृश्यते।कर्मसु च गुणेषु च कचित् न रूपादिषु।विभागजत्वं शब्दत्वं च विशेषो न खल्विप द्रव्येषु न रूपादिषु न कर्मसु चेति । तस्मात्संशयः किं द्रन्यस्य सतोऽयं विशेषः,आहोस्विद्धणस्य सतः,अथ कर्भणः सत इति । अथापि

खलु तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरमुतेषूभयथा विशेषस्य व्यावृत्तेर्दर्शनात्संशयः । उभयथा चार्थो विशिष्यते तुल्यजातीयेभ्यश्चार्थान्तरभूतेभ्यश्च । गन्धवत्तं पृथिव्या विशेषः । सा चेयं गन्धवत्त्वेन विशेषेण यथैवार्थान्तरेभ्यो गुणकर्मभ्यो विशिष्यते, तथैव तुल्यजातीयेभ्योऽबादिभ्योऽपि । शब्दस्य च यो विशेषस्तेनासौ विशिष्यते द्रव्यभ्यो रूपादिभ्यः कर्मभ्यश्चेति । तत्र किं द्रव्यस्य सतस्तुल्यजातीयेभ्यः पृथिव्यादिभ्योऽर्थान्तरभूतेभ्यो गुणकर्मभ्यश्चायं विशेषः,अथ गुणस्य सतस्तुल्यजातीयेभ्यो रूपादिभ्योऽर्थान्तरभूतेभ्यो द्रव्यकर्मभ्यश्च, अथ कर्मणः सतस्तुल्यजातीयेभ्य उद्धेपणादिभ्योऽर्थान्तरभूतेभ्यो द्रव्यकर्मभ्यश्च, अथ कर्मणः सतस्तुल्यजातीयेभ्य उद्धेपणादिभ्योऽर्थान्तरभूतेभ्यो द्रव्यकर्मभ्यश्चेति । तदेवं विशेषस्योभयथा दृष्टत्वादन्यतमव्यवस्था-पकं प्रमाणमनुपल्यमानस्य संशयो भवति योऽयं श्रोत्रेण गृह्यतेऽर्थः स किं द्रव्यमथ गुण आहोस्वित्कर्मोति ॥ २२ ॥

#### एकद्रव्यत्वान द्रव्यम् ॥ २३ ॥

( उप० ) तदेवं संशयं दर्शयित्वा द्रव्यत्वकेतिव्युदासायाह्—एकद्र-व्यत्वादिति। एकं द्रव्यं समवािय यस्य तदेकद्रव्यं द्रव्यं च किमप्येकद्रव्यसम-वाियकारणकं न भवतीित द्रव्यवैधर्म्याञ्चायं शब्दो द्रव्यमित्यर्थः ॥ २३ ॥

(विद्यु०) इदानीं शब्दस्य द्रव्यत्वं निरस्यति—एकद्रव्यत्वादिति । शब्दो न द्रव्यमेकद्रव्यत्वात् एकमात्राश्चितत्वात् । नह्येकमात्राश्चितं किम-पि द्रव्यं प्रसिद्धम् ॥ २३ ॥

### नापि कर्माऽचाक्षुषत्वात्र्यंत्ययस्य ॥ २४ ॥

(उप०) ननु कर्मेंकद्रव्यमेव, तथाच शब्द कर्म स्यादित्यत आह— नापीति । प्रत्ययस्य शब्दविषयकस्याचाक्षुषत्वात् चक्षुर्भिन्नबहिरिन्द्रियज-न्यत्वादित्यर्थः । तथाच शब्दत्वं न कर्मवृत्ति चाक्षुषप्रत्यक्षावृत्तिजाति-त्वात् रसत्वादिवदिति भावः ॥ २४ ॥

( विद्यु० ) शब्दत्वरूपासाधारणधर्मज्ञानाच्छव्दे संदिग्धं कर्मत्वमपि

१ प्रत्ययस्येत्ययमंत्रः बॉम्बेरायलभाशिभाटिकसोसायटीयन्थसंग्रहालयस्थप्राचीनलिखित-युस्तक एव दृश्यते ।

निराकरोति—नापीत्यादिना । शब्दो न कर्म अचाक्षुषत्वात् । चाक्षुषप्र-त्यक्षावृत्तियोग्यजातिमत्त्वात् गन्धादिवदिति पूरणीयम् । मनःक्रियागतवै-जात्यादिवारणाय योग्येति । अपिना सत्त्वादिमत्वान्न सामान्यादिकमिति सूचितम् ॥ २४ ॥

(भाष्यम् ) कर्माणि चक्षुषा गृह्यन्ते शब्दस्तु न तथेति नायं कर्म । नह्यत्राग्रहणकारणं किंचिदुपलभ्यते । रूपवद्यन्तिरित चेन्न, तथाप्यकर्मन्त्वात् । अथ रूपिद्रव्यवृत्तीनि कर्माणि चक्षुषा गृह्यन्ते, शब्दस्त्वाकाश्चृत्तिनं रूपिद्रव्येषु वर्तते, तस्माचक्षुषा न गृह्यते इति । एवं सति कर्माणि रूपिद्रव्येषु वर्तन्ते शब्दस्तु न तथेति नैवासौ कर्म । रूपिद्रव्येषु हि तानि वर्तन्ते इति । अथ नायमाकाशे वर्तते किंतु वीणादाविति । तर्हि चक्षुषा गृह्येत, चक्षुषा हि वीणादिकर्म गृह्यते इति । अथापि खलु शब्दाच्छव्दस्य निष्पत्तिभवतीति नायं कर्म । न कर्मकर्मणो निष्पद्यते । तदेतहेष्ट्रधर्म्यं कर्मणोऽस्ति । अस्त्यपरं वैधर्म्यमचाक्षुपत्वम् । न खल्विप संयोगे न विभागे शब्दः कारणं भवति । प्रमाणतोऽनुपल्यव्येः । कारणं च संयोगे विभागे च कर्म । तदेवं शब्दो न द्रव्यं न कर्म, यश्च परिशिष्यते सोऽयमिति शब्दस्य गुणत्वप्रतिपत्तिः । एकैकविशेषगुणाश्च पृथिव्यादयो भवन्ति । विशिष्यते चाकाशस्य शब्दः । तस्माद्रपादिवत्सोऽपि गुण इत्यनुर्मीयते ॥ २४ ॥

गुणस्य सतोऽपवर्गः कमीभः साधर्म्यम् ॥ २५ ॥

( उप० ) ननु शब्दः कर्म आशुतरविनाशित्वादुत्क्षेपणादिवदिति चेद-त्राह्—गुणस्येति । अपवर्गः आशुनाशः स च गुणत्वेऽपि द्वित्वादिवदाशु-भाविनाशकसंनिपाताधीन इति कर्मभिः साधर्म्यभात्रमस्य न तु कर्म-त्वमेव त्वदुक्तहेतोराशुतरविनाशित्वस्य द्वित्वज्ञानसुखदुःखादिभिरनैकान्ति-कत्वमिति भावः ॥ २५ ॥

(विद्यु०) ननु शब्दस्याञ्चविनाशित्वेन कर्मत्वं साधनीयमत आह— गुणस्येति । सत उभयवाद्यङ्गीकृतस्य गुणस्य अपीति शेषः । अपवर्गः आञ्च-विनाशः कर्मभिः साधर्म्ये नतु स कर्मत्वव्याप्यः, द्वित्वादावुभयवादिसि-द्वगुणे व्यभिचारादित्यर्थः ॥ २५ ॥

(भाष्यम् ) यत्पुनः कर्माण्याशु विनश्यति शब्दोऽण्याशु विनश्यति सोयम्-\*\*गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् । गुणस्य सतः शब्दस्य योऽयमपर्का आशुनिनाशः, स खलु कर्मभिः साधर्म्यम्। यदि सन्नेन शब्दो न तर्हि सतः शब्दस्यापनगों भिवतुमहिति। यो हि भूत्वा न भवति स विनाश्चिमकोऽपवृज्यते। शब्दस्तु सन्नतुत्पद्य भवति न च भूत्वा न भवति। सोऽयं सन्नेवाभिव्यज्यते अभिव्यक्तस्थोपलभ्यते, न त्वसन्नुत्पद्यते उत्पन्नश्चोपलभ्यते इति। न ब्र्मः सन्नेव सद्। शब्द इति। किंतर्हि ? यदा-ऽसावुपलभ्यते तदा सन्निति। संख्यायं गुणो न द्रव्यं न खल्विप कर्म। तदेवं गुणस्य सतः शब्दस्यापन्नीः कर्मभिः साधर्म्यं भवति। सोऽयमुपल्विकाले सन्निप तत्पूर्वापरयोर्नासित।। २५।।

### सतो लिङ्गाभावात् ॥ २६ ॥

( ७५० ) ननु सिध्यतु शब्दो गुणस्तथापि नासावाकाशालिङ्गम् । आकाशं हि तदाऽनुमापयेद् यदि तस्य कार्यः स्यात् । किंतु नित्य एवायं, कदाचिद्नुपलम्भस्तु व्यश्वकाभावप्रयुक्त इत्याशङ्कचाह—सत इति । यदि हि उच्चारणात्प्रागूर्ध्व शब्दः सन्स्यात्तदा सतोऽस्य लिङ्गं प्रमाणान्तरं स्यात् । न चाश्रवणदशायां शब्दसत्त्वे प्रमाणमस्ति तस्मात्कार्य एवायं न व्यङ्गच इत्यर्थः ।। २६ ।।

(विदृ०) शब्दों न जन्यते किंतु नित्य एव सः । कवाचिदप्रत्यक्षं तु तस्य व्यञ्जकवैधुर्योदिति मीमांसकमतं निरस्यति—सत इति । सतो नित्यस्य शब्दस्य छिङ्गाभावाच्छब्दिनत्यतासाधकप्रमाणाभावादिति फिलतार्थः ॥ २६ ॥

(भाष्यम्) कस्मात् %-सतो लिङ्गाभावात् । यदा खल्वयमुपलब्धा शब्द मुपलभते, सन्तमेनमुपलभते । यदा तु नोपलभ्यते शब्दस्तदा त्वसौ नास्ति । प्रत्यक्षं लैङ्गिकं च खल्वर्थं प्रज्ञापयति अस्येतदिति । यदा त्वसौ नोपलभ्यते, तदैतस्य सद्भावे न प्रत्यक्षं न खल्विप लिङ्गमस्ति । सतो लिङ्गाभावाचानुपलब्धिकाले नास्तीति विज्ञायते । आवरणाद्नुपलब्धिरिति चेन्न्नावरणानुपलब्धेः । अथ मन्येत, विद्यमानः खल्विप शब्द आवरणेनावृत्तो नोपलभ्यते रूपविदिति । तच्च नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् १ आवरणानुपलब्धेः । एवं सति येनावृतः शब्दो नोपलभ्यते तद्वावरणमुपलभ्यते नचो-पलभ्यते, येनावृतं रूपं नोपलभ्यते तत्वल्वावरणमुपलभ्यते इति । तस्मान्द्रनुपलब्धेनीस्त्यावरणम् । आवरणाभावाच सतः शब्दस्यानुपलब्धिनीपप्यते । तस्मात्प्रागुचारणाद्नुपलब्धेरावरणानुपलब्धेश्चोपलब्धिपूर्वीपरयोन्नीस्ति । सतो लिङ्गाभावाच्च प्रतिपद्यामहे अनुपलब्धिकाले नास्तीति ॥२६॥

# नित्यवैधर्म्यात् ॥ २७॥

(७५०) इतखासौ न व्यङ्गयः किंतु जन्य इत्याह्-नित्यवैधर्म्यादिति । नित्येन सहास्य शब्दस्य वैधर्म्यमुपलभ्यते यतश्चेत्रो वक्ति मैत्रो वक्तीत्यत्रा-वृतोऽपि चैत्रमैत्रादिवेचनेनानुभीयते न च व्यञ्जकः प्रदीपादिव्यंङ्कयेन घटा-दिना कचिदनुमीयते । तस्माज्जन्य एवायं न व्यङ्गच इति भावः॥ २७ ॥

( विवृ ) साधकाभावमुक्त्वा वाधकमप्याह्-नित्येति । नित्यवैर्धम्या-द्विनाशित्वाच्छब्दो न नित्यस्तन्नाशस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वादिति भावः ॥ २७ ॥

( भाष्यम् ) इतस्त्र प्रतिपद्यामहे न शब्दः सदा सन्निति-\* नित्य-वैधर्म्यात् । यद्भूत्वा भवति तदुत्पत्तिधर्मकं, यच भूत्वा नभवति तद्वि-नाशधर्मकम् । नैतावुत्पत्तिविनाशौ नित्यवर्मः । न वै नित्यमुत्पत्तिथ-भैकं न खल्विप विनाशधर्मकम् । शब्दस्त्वभूत्वा भवतीत्युत्पत्तिधर्मकः, भूत्वा च न भवतीति विनाशधर्मकः, तस्मान्निस्यवैधर्म्याद्नुपछिष्धिकाले नास्तीति । वचनेन खरविप वक्तुरनुमानं भवति । कस्मात् ? उत्पत्तेस्तथा-भावात्। यस्मात्पुरुषाद्यः शब्दो यथाभूत उत्पद्यते, न तस्य तथाभूतस्य पुरुषान्तरादुत्पत्तिः । यथाभूतः खळु शब्दः पुरुषान्तरादुत्पद्यते, तस्य पुरुषान्तरादुत्पद्यमानस्यापि न तथाभावो भवति । तस्माद्वचनेन वक्त-रनुमानं भवति । तदेतद्परं नित्यवैधर्म्यम् ॥ २७ ॥

#### अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥

( उप० ) न्यङ्गचत्वे बाधकमुक्त्वा संप्रत्यनिखत्वे हेतुमाह-अनि-त्यश्चेति । कारणत उत्पत्तेर्दृष्टत्वादिति शेषः । उपलभ्यते हि भेरीदण्ड-संयोगादिभ्यः प्रादुर्भवञ्छशन्दः।तथाचोत्पत्तिमत्त्वादिनत्योऽयमिति।यद्वा कारणत इति कारणवत्त्वहेतुमुपलक्षयति ॥ २८ ॥

(विवृ०) शब्दस्यानित्यत्वे हेत्वन्तरमाह-अनित्य इति । शब्दो-Sनित्यः कारणतः कारणात्कारणवत्त्वादिति यावत् । निह नित्यानि कार-णवन्ति भवन्तीत्यर्थः ॥ २८ ॥

(भाष्यम् ) भेरीदण्डसंयोगादेः कारणात्खल्वयमुत्पद्यते।तस्माद्नित्यः। कारणवदनित्यं दृष्टं स्थाल्यादि, कारणवांख्यायभिति । सोऽयं शब्दः कार-णतश्चानित्यो न केवलं सतो लिङ्गाभावात् नित्यवैधर्म्याचेति। किमुत्पत्तिका-रणं संयोगादिः शब्दस्य आहोस्विद्भिव्यक्तिकारणमिति । यद्युत्पत्तिका-रणमनित्यः शब्दः। अथाभिव्यक्तिकारणं, नायमनित्यो भवितमहिति।

सत एवाभिन्यक्तेः । यं वै मेरीदण्डाद्संयोगमुत्पत्तिकारणं शब्दस्येति मन्यते, सोऽयमभिन्यक्तिकारणं शब्दस्य स्यात् ॥ २८ ॥

### न चासिद्धं विकारात् ॥ २९ ॥

(उप०) ननु च कारणवत्त्वं शब्दस्य स्वरूपासिद्धमत आह—नचेति । शब्दस्य कारणवत्त्वमसिद्धमिति न वाच्यं, तीत्रमन्दादिभावेन विकारस्य दर्शनात् भेरीदण्डाभिघातस्य तीत्रतया तीत्रस्य, मन्दतया मन्दस्य शब्द-स्योपलम्भात् । नद्यभिन्यञ्जकतीत्रत्वाद्यधीनोऽभिन्यङ्गयतीत्रत्वादिः । तथा च कारणतो विकारादनुमीयते जन्योऽयं न त्वभिन्यङ्गय इति ॥२९॥

(विदृ०) अत्र स्वरूपासिद्धिं निराकरोति—नचेति । शब्दस्य कारण-वत्त्वं नासिद्धं विकारात्तीत्रमन्दादिभावात् । निह भेरीदण्डाद्यभिघातस्य तीत्रमन्दादित्वाभावे शब्दस्य तीत्रमन्दादिभावः केनचिदुपलभ्यते । नाप्य-भिव्यश्वकस्य तीत्रमन्दादिभावेन शब्दे तीत्रमन्दादिभावो भवितुमहिति अतो भेरीदण्डाद्यभिघातादिरूपकारणजन्यत्वं शब्दस्याकामेनापि वाच्य-मिति नासिद्धिरिति भावः ॥ २९ ॥

(भाष्यम्) तस्मान्न कारणवत्त्वं सिध्यतीत्यत आह— क्षनचासिद्धं विकारात्। न त्वसिद्धं कारणवत्त्वं शब्दस्य। कस्मात् ? विकारात्। विकियते हि शब्द उदात्तादिरूपेण। न त्वसौ नित्यस्य घटते। एवं गुणान्तरापत्त्युपमर्दद्द्दासवृद्धिरुशेशक्षेपेभ्यस्तु विकारोपपत्तेवर्णविकारः। विकारधर्मित्वे च नित्यत्वाभावात्कारणाच्छव्दस्योत्पत्तिने त्वभिव्यक्तिरिति। अथापि खल्छ विकियते शब्दः तीन्नः शब्दो मन्दः शब्द इति। तीन्नमन्द्भावेन विकियमाणं सुखादि कारणवद् दृष्टम्। तथा चायमिति। सांशयिकमेनत्त्— किं कारणस्य तीन्नमन्दभावात् तीन्नमन्दभावेन शब्दो विकियते, अथ व्यक्षकस्य तीन्नमन्दभावाद्गहणस्य तीन्नमन्दभावो स्वतः ! श्रहणस्योभयथा दर्शनात्। सुखादौ सन्नेव तीन्नमन्दभावो गृह्यते तथा व्यक्षकस्य प्रकाशस्य तीन्नमन्दभावो क्षादौ पर्वति। तेन चासन्नपि तीन्नमन्दभावो क्षादौ गृह्यते इति। सोऽयं व्यक्षकस्य संयोगस्य तीन्नमन्दभावाच्छव्दम्भहणस्य तीन्नमन्दभावः स्यात्। नतु शब्दो भिद्यते रूपविति।। २९।।

# अभिन्यक्तौ दोषात् ॥ ३०॥

( उप० ) नतु व्यञ्जकस्यैवायं महिमा यत्तीव्रमन्दादिभावेनाभिव्यनक्ति

भेरीदण्डाद्यभिहतो वायुरेव तीत्रो मन्दश्च तथाप्रत्ययमाधत्तेऽत आह-अभिन्यक्ताविति। शब्दस्याभिन्यक्तौ समानदेशानां समानेन्द्रियप्राह्याणां प्रतिनियतन्य जनव्यद्भयत्वं दोषः स्यात् । न च तादृशानां प्रतिनि-यतन्य अकन्यद्भयत्वं कचिद्दष्टम् । अत्र यदि तथा न स्वीक्रियेत तदा ककाराभिन्यको सर्ववर्णाभिन्यक्तिप्रसङ्घः । ननु समानदेशानामपि सत्त्वनरत्वब्राह्मणत्वानां स्वरूपभेद्-संस्थान-योनि-व्यङ्गयानां प्रतिनि-यतव्य अकव्यक्षयत्वं दृष्टमेवेति चेन्न । तेषां समानदेशत्वाभावात् । नहि यावान देश: सत्त्वस्य तावानेव नरत्वस्य ब्राह्मणत्वस्य वा ॥ ३० ॥

( विवृ ) अभिव्यक्तिस्वीकारोऽपि न संभवतीत्याह-अभिव्यक्ताविति। अभिव्यक्तिस्वीकारे दोषात्ककाराभिव्यक्तिदशायां यावद्वणीभिव्यक्तिरूप-दोषप्रसङ्गात् । न च वर्णानां नैकं व्यश्वकं किंतु प्रतिवर्ण भिन्नभिन्नभेव स्वीकार्य, समानेन्द्रियमाह्याणां समानियतानामेकव्य अकव्य क्ववत्वनिय-मात । अन्यथा आलोकसंयोगदशायां घटादिगतसंख्यापरिमाणाद्यभि-व्यक्तिर्ने स्यात् । तत्रापि व्यञ्जकभेदप्रसङ्गात् । रूपरसगन्धस्पर्शानां समानेन्द्रियमाहात्वासावात , वटीयपटीयरूपादीनां सत्त्वमनुष्यत्वश्राह्मण-त्वादीनां च समनैयत्याभावादेव व्यश्वकभेदस्वीकारादिति संक्षेप: ॥३०॥

( भाष्यम् ) तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् - अभिव्यक्ती दोषात् । येषां समानदेशानां समानेन्द्रियेण श्रहणं भवति, एकेन व्यक्तकेन तेषामभिन्यक्तिर्देष्टा । यथा वस्तुनः संख्या परिमाणं रूपं चैकेनेन्द्रियेण गृह्यते, एकखालोकस्तेषामाभिव्यञ्जक इति । संख्याऽभिव्यक्तये कृतप्रयत्नः खल्वयं पुरुषो यावदाळोकसुपादत्ते, तावत् रूपमपि तेनाभिव्यञ्यते । सति चैवमेकस्य वर्णस्याभिव्यक्तये कृतप्रयत्नस्य पुरुषस्य सर्वेषां वर्णानामभि-व्यक्तिः प्राप्नोति । सोऽयमभिव्यक्तौ दोषः । अथैतहोषपरिजिहीर्षया यावन्तो वणीस्तावन्तोऽभिव्यञ्जका अभ्युपगम्यन्ते। समानदेशस्थितानां समानेन्द्रि-यप्रहणानामपि व्यक्तकभेदः प्राप्नोति न त्वेवं दृष्टम् । दृष्टाचादृष्टं सिध्यति । अयमप्यभिन्यक्तिपक्षे दोषः। तींत्रेण शब्देन मन्दस्य शब्दस्याभिमवानुपपत्ति-श्रापरो दोषः । तीत्रेण खलु भेरीस्वनेन मन्दस्तन्त्रीस्वनोऽभिभूयते । स चायमभिभवोऽभिव्यक्तिपक्षे नोपपद्यते।कस्मात् ? प्राप्त्यभावात्।व्यञ्जकेन समानदेशः खल्वयमभिन्यज्येत । न त्वसमानदेशः । प्राप्त्यभावात् । न खल्वपि देशान्तरं व्यञ्जकः प्राप्नोति । अप्राप्तावप्यभिव्यक्तौ कचिदेव व्यञ्जकसद्भावे सर्वत्र शब्दोऽभिव्यक्येत। अप्राप्तेरविशेषात्। यदि वै व्यञ्ज-

कसमानदेश: शब्दोऽभिन्यज्यते, भेरीशब्देन तन्त्रीशब्दस्याभिभवो नोप-पद्यते । कस्मात् ? प्राध्यभावात् । न खळु मेरीस्वनेन तन्त्रीस्वनः प्रा-प्यते । अप्राप्य चाभिभवन्सर्वमिभभवेत् । तत्र कचिदेव भेर्यौ प्रणादि-तायां समानकालास्तन्त्रीस्वना लोकेषु न श्रुयेरन्निति । उत्पत्तिपक्षे त्वयं दोषो न भवति । संतानक्रमेण श्रोत्रप्रत्यासन्नस्तीवः मन्दं शब्दमभिभवतीति । अयं चाभिव्यक्तौ दोषः, दूरस्थस्य चानुपलन्धः । यद्यभिन्यज्यते शन्दो नोत्पद्यते, दूरस्थेन शन्दस्यानुपलन्धिः प्रसज्यते । समानदेशो हि व्यक्तको व्यनक्तीति। वैभवादिति चेद्श्रवणानुपपत्तिः। विसुः शब्दोऽभिव्यज्यते इति दूरस्थस्य नानुपलव्यः । एवं चेद्अवणं नोपपद्यते । तथा च कचिदेवाभिव्यक्तं सर्वो छोकः शृणुयात् । विभुः खल्वभि-व्यज्यते इति । निवृत्तौ चानुपलब्धः । यद्यभिव्यज्यते शब्दो व्यञ्जक-निवृत्तावनुपलियः प्राप्नोति प्रदीपवत् । यथा प्रदीपनिवृत्तावर्थीं नोपल-भ्यते, एवं व्यश्जकनिवृत्तौ शब्दोऽपि नोपलभ्येत । न तु नोपलभ्यते । यदा वै पुरुषो दारु बुश्चति, दारुपरशुसंयोगनिवृत्तौ दूरस्थितः शब्द्मुप-लभते । उत्पत्तिपक्षे त्वयमदोषः । संतानोत्पत्तिक्रमेण श्रोत्रप्रत्यासत्त्या संयोगनिवृत्तावुपळब्युपपत्तेरिति ॥ ३० ॥

#### संयोगाद्विभागाच शब्दाच शब्दनिष्पत्तिः ॥ ३१ ॥

( ७प० ) इतश्च नाभिन्यङ्गयतेत्याह—संयोगादिति । संयोगात् भेरी-दण्डादिसंयोगात्, विभागात् वंशे पाट्यमाने । तत्र संयोगस्तावनाद्यस्य शब्दस्य कारणं तदभावात्तस्माद्वंशदळद्वयविभागो निमित्तकारणं दळा-काशविभागश्चासमवायिकारणम् । यत्र च दूरे वीणादानुत्पन्नः शब्दः तत्र संतानक्रमेण उत्पद्यमानः शब्दः कर्णशब्कुल्यवच्ळिन्नमाकाशदेशमा-सादयनगृह्यते तेन शब्दादिष शब्दनिष्पत्तिरिति ।। ३१ ॥

(विदृ०) अभिघातस्य व्यश्वकत्वं न संभवतीत्याह्—संयोगादिति। संयोगाद्भेरीदण्डाद्यभिघाताद्विभागात्पाट्यमानवंशद्रुद्धयविभागात्तदुभयज-न्यशब्द्संतानाच् शब्द्निष्पत्तिः शब्दोत्पत्तिरित्यर्थः । अभिघातमात्रस्य व्यश्वकत्वस्वीकारे वंशद्रुद्धयविभागस्थले दूरदेशस्थितभेरीदण्डाद्यभिघा-तादिस्थले च शब्दस्योपलब्धिनं स्यादिति भावः ॥ ३१॥

 मानः शब्दमुत्पाद्यति । पाट्यमाने च वंशे यः शब्द उत्पद्यते, दलद्वय-विभागस्तत्र निमित्तम् । शब्दश्च सूक्ष्मः स्थूलस्य हेतुः । प्रतिशब्दात्मा च शब्दः शब्दान्निष्पद्यते । संतानक्रमेण प्रत्यासन्नाच शब्दाद्विज्ञायते उत्प-त्तिधर्मकोऽयं नाभिव्यक्तिधर्मक इति । तारमन्द्रभावेन खल्वयं प्रत्यासन्नो भवति । न चैतदेकस्य शब्दस्य संभवति । नानाभतस्य त शब्दस्यैत-त्स्यात् । तदित्थंभूतात् शब्दाद्नुमीयते अयमुत्पद्यते नाभिन्यज्यते इति । शब्दः खल्वपि मात्रया वायुं प्रेरयति । प्रेरितश्च प्रतिहतः शब्दनिमित्तं भवति । यत्र च संतानक्रमेण प्रत्यासक्रस्य श्रहणं, न तत्र पूर्वः शब्द उ-त्तरस्य शब्दस्य निमित्तम् । प्रयत्नेन हि पूर्वः शब्दस्तथोत्पद्यते, उत्तरस्त शब्दो वेगकारितस्तथा भवति । सोऽयं शब्दसंतानो यावद्वेगमनुवर्तते वेगोपरमे चोपरमति । पूर्वः शब्द उत्तरस्य शब्दस्य निमित्तमिति पक्षे शब्दसंतानस्यानुपरमप्रसङ्गः । पूर्वो हि शब्दो हेतुरुत्तरस्येति नायमुच्छि-वेत । पूर्वीदुत्तरनारों च नृतीयस्याश्रवणप्रसङ्घो हेतुवचनं वा । अथ मन्येतोत्तरः शब्दः पूर्वे शब्दं नाशयन् स्वयमपि तेनैव नश्यतीति संता-नस्योच्छेदो भवति । एवं सति द्वितीयः शब्दः पूर्वे शब्दं नाशयन् स्वयमपि तेन नरयन् न तृतीयं शब्दमुत्पाद्येत् । तथा सति तृतीयः शब्दो न श्रुयेत । अथ यस्माच्छव्दात्परतो न शब्दोपलव्यः स एवोत्तरोऽन्त्यः शब्दः पूर्वम्-पान्त्यं शब्दं नाशयन् तेनैव स्वयं च नश्यतीति। एवं तर्हि अयमुत्तरः शब्दः पूर्वस्माच्छव्दान्नश्यति न त्वयमित्यत्र हेतुर्वक्तव्यः । न त्वसावस्ति । यदा चान्त्यः शब्द उत्पद्यते तदुत्तरक्षणे खल्वयमुपान्त्यं नाशयन् स्वयमपि तेन नश्यति इति वक्तव्यम् । सोऽयमुपान्त्यं नाशयन्नन्यं च जनयन्नश्य-वीति कुतो न विज्ञायते । तस्माद्विशेषहेत्वभावाद्यमसमाधिः । कस्तर्हि समाधिः ? परतोऽनुपल्रब्धेः संतानोच्छेदो विज्ञायते । स च किंचिन्निर्मि-त्तमनुमापयति । तच कारणनिवृत्तिरेवावधार्यते । महता खल्वयं प्रय-त्नेन वायुं प्रेरपति, स तु तथा प्रेरितस्तेषु प्रदेशेषु प्रतिहतः शब्दोत्पत्तौ निमित्तभावं प्रतिपद्यते । तदेवं यावद्वेगवशाचलन् वायुः प्रतिहतो भवति तावच्छन्दसंतानः प्रवर्तते । वेगोपरमे च कियोपरमात्संतानोच्छेदः । दृष्टं हि प्रतिहतो वायुः शब्दमुत्पाद्यतीति ॥ ३१ ॥

#### लिङ्गाचानित्यः शब्दः ॥ ३२ ॥

( उप० ) अनित्यत्वे हेत्वन्तरं समुचिनोति-लिङ्काचेति । वर्णात्मकः शब्दोऽनित्यः जातिमत्त्वे सति श्रोत्रमाह्यत्वाद्वीणादिष्वनिवदित्यर्थः ॥ ३२ ॥ ( विदृ ) वर्णानित्यतासाधकं हेत्वन्तरमाह्-छिङ्गाचेति । शब्द इति वर्णात्मक इत्यादि।तथाच वर्णात्मकः शब्दोऽनित्यः सत्त्वे सति अवणेनि द्र यमाह्यत्वानमृदङ्गादिथ्वनिवदित्यर्थः ॥ ३२ ॥

( भाष्यम् ) सतो लिङ्गाभावादिभ्यखेति चार्थः । व्याख्यातं तत् । लिङ्गं खल्विप शब्दमनित्यं प्रज्ञापयति । किं पुनिर्हङ्गम् ? यत्तज्ञान्तरे- उनुशिष्यते ' आदिमत्त्रादैन्द्रियकत्वात्कृतकवदुपचाराच ' इति । आदिः कारणं, तद्याख्यातम् । ऐन्द्रियकः खल्विप दूरादुत्पन्नः शब्दः संतानक्रमेण श्रोत्रप्रत्यासन्त्रो गृद्धते । यदि शब्दोऽनित्य उत्पद्यते, संतानक्रमेणास्य श्रोत्रप्रत्यासन्तिरुपय्वते । अथ नित्योऽभिव्यज्यते, नास्य श्रोत्रेण प्रत्यासत्तिरुपय्वते । अथ नित्योऽभिव्यज्यते, नास्य श्रोत्रेण प्रत्यासत्तिरुपद्यते । तत इन्द्रियेण प्रहणं न प्राप्नोति । व्यज्जकसमानदेशो हि व्यज्यते इति । तत्रि सुखं मन्दं सुखमिति कृतकं यथोपचर्यते, शब्दे-ऽपि तथोपचर्यते दृष्टः तीन्नः शब्दो मन्दः शब्द इति । तथोपचर्यमाणमनित्यं दृष्टं, तस्मादनित्यः शब्द इति । ३२ ।।

## द्वयोस्तु प्रवृत्योरभावात् ॥ ३३ ॥

(उप०) इदानीं नित्यत्वे सिद्धान्तिनोक्तान्हेत्न्दूषिवित्तमाह—द्वयोशिति । तुश्च्दः पूर्वोक्तव्यवच्छेद्कः पूर्वपक्षाभिव्यक्त्यर्थः । द्वयोशाचार्यान्तेवासिन्तेर्यापनेऽध्ययने च प्रवृत्तिर्दृश्यते तस्या अभावात् अभावप्रसङ्गात् । अध्यापनं हि संप्रदानं संप्रदीयते गुरुणा शिष्याय वेदः स यदि स्थिरो भवति तदा तस्य संप्रदानं संभवति । ननु संप्रदीयमानं गवादि दातृप्रतिप्रहीत्रोरन्तराल उपलभ्यते, न च वेदादि गुरुशिष्ययोशन्तराले उपलभ्यत इति नाध्यापनं संप्रदानमिति चेत् अन्तरालेऽपि तत्रस्थपुरुषप्रोत्रेण तदुप-लम्भात् । किंचाभ्यासादिष शब्दस्य नित्यता, यथा पश्चकृत्वो रूपं पश्यतिति स्थिरस्य रूपस्याभ्यासो दृष्टः तथा दशकृत्वोऽधीतोऽनुवाकः विश्वनिकृत्वोऽधीत इत्यभ्यासः स्थैयें शब्दस्य प्रमाणम् । सिद्धे च स्थैयं विनाश-कानुपलब्धेः 'तावत्कालं स्थिरं चैनं कः पश्चान्नाश्यिष्यति ' इति नित्यतैव पर्यवसन्नोति भावः ॥ ३३ ॥

(विदृ०) मीमांसकः प्रत्यविष्ठते—द्वयोस्त्विति । द्वयोर्गुक्तिश्ययोः प्रवृत्त्योः, गुरोरध्यापने प्रवृत्तिः शिष्यस्य तु अध्ययने तयोरभावाद-भावप्रसङ्गात् । गुरुः शिष्यान् वेद्मध्यापयति, शिष्येभ्यो वेदं द्दाति, इत्या-दिवाक्यानामेकार्थकत्वानुभवेन अध्यापनं तथाच दानमेव। शब्दस्याशुविना-

शित्वे तस्य दानप्रतिमह्योरसंभवाद्ध्यापनेऽध्ययने च प्रवृत्तिर्न स्यात् । अतः शब्दस्यावस्यं स्थैर्यं स्वीकार्यं नाशकानुपलब्धेश्च तन्नाशे प्रमाणाभावात् । 'तावत्कालं स्थिरं चैनं कः पश्चान्नाशयिष्यति ' इति न्या येनिनत्यतेव फलितेति भावः ॥ ३३ ॥

(भाष्यम्) यस्तु शब्दस्य नित्यत्वं प्रतिजानीते, स कस्माद्धेतोः प्रतिजानीते— \* द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् । तुशब्दात्पक्षो विपरिवर्तते । योऽध्यापयित यश्चाध्याप्यते तयोर्द्वयोरध्यापने अध्ययने च न भवेत् प्रवृत्तिर्यद्यानित्यः शब्दः स्यात् । आचार्यस्थः शब्दो यदन्तेवासिनमापद्यते तद्ध्यापनम् । यदि नित्यः शब्दो विद्यमानस्य शब्दस्य देशान्तरप्रा-प्रिष्पपद्यते, अथानित्यः शब्दो नास्य देशान्तरप्राप्तिर्घटते । तदेन वमध्यापनेऽध्ययने चाचार्यस्यान्तेवासिनश्च न भवित प्रवृत्तिः । योऽयमिन-स्पष्टि द्वयोः प्रवृत्त्योरभावस्तस्मादनुर्मीयते नित्यः शब्द इति ॥ ३३ ॥

#### प्रथमाशब्दात् ॥ ३४॥

( उप० ) हेत्वन्तरं शव्दस्य नित्यत्वे आह—प्रथमेति । 'त्रिः प्रथमाम-न्वाह् त्रिरुत्तमाम् ' इति प्रथमोत्तमयोः सामिधेन्योक्षिरुचारणं स्थैर्ये विनाऽनुपपन्नमित्यर्थः ॥ ३४ ॥

(विवृ०) शब्दनित्यताया हेत्वन्तरमुपन्यस्यति—प्रथमाशब्दादिति । शब्दस्यावश्यं नित्यत्वसुपेयम् 'त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमामन्वाह ' इति श्रुतौ प्रथमोत्तमयोः सामिथेन्योः त्रिरुवारणस्य विहितत्वात् । निह स्थैर्यमन्तरेण त्रिरुवारणं संभवतीति पूर्वोक्तन्यायेन नित्यतायाः सिद्धेरित्यर्थः ॥ ३४ ॥

(भाष्यम्) प्रथमा सामिथेनी मन्यमा सामिथेन्युत्तमा सामिथेनीति प्रथमाद्यः शब्दास्तदा भवन्ति, यदि नित्यः शब्दः स्यात्। अवस्थितानां वै प्रथमाद्यो व्यपदेशा लोके, न त्वनवस्थितानाम्। तस्मात्प्रथमादिशब्दाद्- नुमीयते, यः प्रथमो यञ्चोत्तमः तावेतौ सह भवत इति ॥ ३४॥

#### संप्रतिपत्तिभावाच ॥ ३५ ॥

(उप०) शब्दिनत्यत्वे हेत्वन्तरमाह—संप्रतिपत्तीति । संप्रतिप्रत्तिः प्रत्य-भिज्ञा तद्भावात् तत्सद्भावादित्यर्थः । प्रतिपत्तिशब्द्विव तद्विशेषस्य प्रत्यभि-ज्ञाया लाभात् संपूर्वः सत्यत्वमाह । तथाच यैव गाथा मैत्रेणोचारिता तामे-

१ प्रथमादिशब्दादिति चन्द्रकान्तधृतः पाठः।

वायमुचरित तमेव ऋोकं पुनः पुनः पठित उक्तमेव वचनं पुनः पुनर-भियत्से यदेव वाक्यं परारि परुच त्वयोक्तं तदेवेदानीमिष ब्रूषे स एवायं गकार इत्यादिप्रत्यभिज्ञावळात्स्यैयं शब्दस्येति ॥ ३५ ॥

(विवृ०) इतस्र शब्द्नित्यतेत्याह—संप्रतिपत्तीति। शब्दस्यावर्यं स्थैर्यं संप्रतिपत्तेः प्रत्यभिज्ञाया भावात्सत्त्वात्। यः ऋोकक्षेत्रेण पठितस्तमेव मैत्रः पठित, स एवायं गकार इत्यादिका प्रत्यभिज्ञा शब्दस्य स्थिरतामन्तरेणानु-पपन्नेति भावः ॥ ३५ ॥

( भाष्यम् ) नित्यः शब्द इति प्रकृतम् । का पुनरियं संप्रतिपत्तिः ? सम्यगभेदेन प्रतिपत्तिर्ज्ञानं संप्रतिपत्तिः । ज्ञायते खल्वयमनुवाको देवद-त्तेनाधीतोऽयमेव यज्ञदत्तेनाप्यधीयते इति । यद्यनित्यः शब्दः, समानवर्ण-राशिरप्यनुवाको नैको भवतीति नेयं संप्रतिपत्तिर्भवितुमर्हति । भवति चैवं संप्रतिपत्तिः । संप्रतिपत्तिभावाचानुमियते नित्यः शब्द इति ॥ ३५ ॥

संदिग्धाः सैति बहुत्वे ॥ ३६ ॥

( ७प० ) सर्वानिमान्हेतून्दूषयञ्चाह—संदिग्धा इति । संदिग्धा अनै-कान्तिका इत्यर्थः । तदुक्तम् ' विरुद्धासिद्धसंदिग्धमालिङ्गं काश्यपोऽत्र-वीत् ' इति । तथाच बहुत्वे नानात्वेऽपि अध्ययनमभ्यसनं प्रत्यभिज्ञानं च दृष्टमित्यनैकान्तिकत्वं हेतूनाम्। तथाहि नृत्यमधीते नृत्यमभ्यस्यति द्विरनृत्य-त् यदेव नृत्यं परुद्काषीरेषमोऽपि तदेव करोषि यदेव नृत्यमेकेन चारणेन कृतं तदेवायमपि करोतीति नृत्ये दृष्टत्वात् , तस्य च कमीविशेषस्य त्वया-ऽपि स्थैर्यानभ्युपगमात् ॥ ३६ ॥

(विवृ०) मीमांसकमतं दूषयति—संदिग्धा इति । नृत्यादीनामङ्गिकि-याविशेषाणां बहुत्वेऽपि नानात्वेऽपि—अस्थैयेंऽपीति यावत्—सति अध्या-पनाभ्यासप्रत्यभिज्ञानां द्शेनात् । अध्यापनाद्याः स्थैयें साध्ये संदिग्धा अनैकान्तिकाः नृत्यमधीते त्रिर्नृत्यित यदेव नृत्यं चैत्रेण कृतं मैत्रस्तदेव करोतीत्यनुभवस्य सर्वसिद्धत्वादित्यर्थः ॥ ३६ ॥

१ चन्द्रकान्तरतु 'सति बहुत्वे ' इतीमंसशसुत्तरसूत्रावयवत्वेन पठति ।

नृत्योपदेशबहुहीतस्यानुकरणिमति । नृत्यमधीते बहुरध्यापयत्येनं नाट्याचार्य इति । प्रथमं नृत्यं द्वितीयं नृत्यं प्रथमं भोजनं द्वितीयं भोजनिमत्यादावनित्येऽपि प्रथमाद्यः शब्दाः प्रयुज्यमाना न नित्यत्वहेतवो भवन्ति ।
संप्रतिपत्तिभावः खल्विप, तदेवेदं नृत्यं त एवामी केशास्तदेवैतदौषधामत्यनित्येऽपि दृष्टो न नित्यत्वहेतुरिति । ये चान्ये हेतवः शब्दत्वात् अस्पशैत्वात् अभ्यासादित्येवमाद्यः, तेऽपि संदिग्धाः । शब्दत्वं यथा नित्यतायां तथैवानित्यतायामपि शक्यं प्रयोक्तुम् । स्पर्शवांश्वाणुर्नित्यश्च, अस्पर्शे
च कर्मानित्यं चेति । द्विर्नृत्यतु द्विर्मुङ्गे द्विरिमहोत्रं जुहोत्तित । यदि
नित्यः शब्दः, पञ्चाशद्वर्णाः चतुर्दशा च इत्येवमादिका संख्योपद्यते ।
अथानित्यः शब्दः, एकैक एव वर्णा भवन्त्यपरिसंख्येया इति पञ्चाशदाद्याः
संख्या नोपपद्यन्ते । अस्ति चेयं संख्योपपत्तिः । तस्माद्नुमीयते नित्यः
शब्द इति । अयमपि संदिग्धो हेतुः ॥ ३६ ॥

### संख्याभावः सामान्यतः ॥ ३७॥

( ७५० ) ननु पञ्चाशद्वर्णाः, अष्टाक्षरो मन्त्रः, त्र्यक्षरो मन्त्रः, अष्टाक्ष-राऽनुष्टुवित्यादिसंख्या कथं वर्णानामनित्यत्वे उचारणभेदेनानन्त्यसंभवादि-त्यत आह—संख्याभाव इति । संख्यायाः पश्चाशदादिसंख्याया भावः सद्भावः सामान्यतः कत्वगत्वादिजातित इत्यर्थः । ककारादीनामानन्त्येऽपि कत्वगत्वाद्यवच्छिन्नानां पञ्चाशत्त्वं त्रित्वमष्टत्वं वा द्रव्यगुणादीनामान्त-र्गणिकभेदेनानन्त्येऽपि नवत्वचतुर्विंशतित्वादिवदिति भावः । ननु स एवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञैव स्थैर्यसाधिका नचैषा तीत्रो गकारो मनदो गकार इति प्रतीत्या विरुद्धधर्मे गोचरयन्त्या बाध्यते तीव्रत्वादेस्तत्रौपाधिकत्वात् । नचोपाधिभेदाद्पि भेदो माभूत्तर्हि जवातापिश्वादिसंयोगान्नीलपीतादि-भावेन प्रथमानः स्फटिकमणिरपि नाना, कृपाणमणिद्र्पणेषु दीर्घादिभावेन भासमानं मुखमपि वा नाना न भासते । ननु कस्यायं तीव्रत्वादिधर्मी गकारौपाधिक इति चेन्न। वायुधर्मी नाद्धमीं ध्वनिधर्मी वा भविष्यति किं तत्र विशेषचिन्तया । त्वयापि तारत्वादेः कत्वगत्वादिना परापरभावानुप-पत्त्या स्वाभाविकत्वाभ्युपगमादिति चेन्मैवम् । उत्पन्नो गकारः, नष्टो गकारः, श्रुतपूर्वो गकारो नास्ति, निवृत्तः कोलाहल इत्यादि विरोधिप्रतीतौ सत्या-मपि चेत् इयं प्रत्यभिज्ञा न निवर्तते तदास्या जातिविषयताकल्पनात्। व्यक्तिरथैर्यमालम्बमानायामस्यां सत्यामुक्तविरोधिप्रत्यया एव नोत्पद्येरन् । नचायं वायुधर्मस्तद्धर्माणां श्रोत्राविषयत्वात् । नापि नाद्धर्मः,

नादो यदि वायुरेव तदा दोषस्योक्तत्वाद्न्यस्य निर्वकुमशक्यत्वात् । नापि ध्वनिधर्मः, शङ्कादिध्वनावनुपलभ्यमानेऽपि गकारे तारत्वादि-प्रतीतेः । स्वाभाविकत्वे तु न जातिसांकर्ये गत्वादिव्याप्यस्य तस्य नानात्वाभ्युपगमात् । किंच शुक्रसारिकामनुष्यप्रभवेषु गकारादिषु स्फुट-तरा रूपभेदप्रथास्ति, एवं खीपुंसप्रभवेषु खीपुंसभेदप्रभवेषु च, यतः काण्डपटाद्यावृता अपि शुकाद्योऽनुमीयन्ते । औपाधिकत्वं त्वस्य नानुभूय-मानोपाधिनिबन्धनं कुङ्कुमारुणा तरुणीतिवत् । नाप्यौपपत्तिकमोपाधिकत्वम् उपपत्तेस्तादशप्रमाणस्याभावादिति संक्षेपः ॥ ३७ ॥

इति वैशेषिकस्त्रोपस्कारे शांकरे हितीयस्याध्यायस्य हितीयमाहिकम् ।

(विवृ०) ननु वर्णानामनित्यतया नानात्वे पश्चाशत्वसंख्या स्मृत्यान्युक्ता कथं संगच्छतेऽत आह—संख्याभाव इति । सामान्यतः सामान्येषु कत्वखत्वादिषु जातिषु संख्यायाः पश्चाशत्त्वादिसंख्यायाः भावः सद्भावः । तथाच पश्चाशद्वणो इत्यादौ जातिगतैव संख्या विवक्षिता पश्च मूर्ता इत्यान्वावितेति भावः । छूनपुनर्जातकेशादौ त एवामी केशा इत्यादिवत्स एवायं गकार इत्यादिका प्रत्यभिज्ञापि साजात्यविषयिण्येव न स्थैर्यसाधिकेति । अपिच शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद्वदादिवदित्याद्यनुमानतः शब्दस्यानित्यत्वं सिध्यतीति । तत्र शब्दोत्पत्तिर्वीचीतरङ्गन्यायोनेति केचित् । तेषां मते भेरीदण्डाद्यभिघातात्तदेशावच्छेदेन आद्यशब्दस्योत्पत्तिः । अनन्तरं तद्वहिर्दशदिगवच्छेदेन प्रथमशब्दात्तद्व्यापको द्वितीयः शब्दः । ततस्तद्वहिर्दशदिगवच्छेदेन प्रथमशब्दात्तद्व्यापको द्वितीयः शब्दः । ततस्तद्वहिर्दशदिगविष्ठित्रस्तृतीयः शब्दो द्वितीयशब्दाः व्वतीत्येवं क्रमण चतुर्थादिशब्दान्नामप्युत्पत्तिर्वाध्या । केचित्त कदम्बगोलकन्यायाच्छब्दस्योत्पत्तिरित्याद्वः । एतन्मते द्वितीयादिशब्दो नैको न वा दशदिगवच्छित्रः किंतु दशसु दिश्च द्वितीयादाः शब्दा दश उत्पद्यन्ते इति विशेषः ।। ३७ ।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननकृतायां कणादस्त्रविवृत्तौ द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकस् ।

(भाष्यम्) बह्वीषु वीणासु वाद्यमानासु प्रयुज्यते वीणा वाद्यत इति। कुत एतदित्यत आह— असित बहुत्वे संख्याभावः सामान्यतः। ये वै केचित् ककाराः सर्वेऽप्यमी ककारा एव। एवं खकाराः एवं गकारा इत्यादि। तदेवं सर्वे ककाराः समाना इत्येको भवित ककारः। तथैकः खकार एको गकारः। एवं शेषेषु। सेयं ककारादीनां सामान्यमाश्रित्य पञ्चाशद्वर्णा इत्येवमादिका संख्या भवतीति।। ३७।।

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तश्चायं द्वितीयाऽध्यायः ।

## तृतीयाध्यायस्य प्रथमाहिकम्।

## मसिद्धा इन्द्रियार्थाः ॥ १ ॥

(उप०) तदेवं द्वितीयाध्याये वहिर्द्रव्यपरीक्षामुपपाद्य उद्देशक्रमादिदानी-मात्मपरीक्षाये पीठमारचितुमाह—प्रसिद्धा इति । इन्द्रियाणामधी गन्धरस-रूपस्पर्शशब्दा बाह्यैकैकेन्द्रियप्राह्याः । तत्र स्रोत्नप्रहणो योऽर्थः स शब्द् इति । शब्दप्रसिद्धौ दर्शितायामधीद्गन्धादौ स्पर्शपर्यन्ते प्रसिद्धिद्विर्शिते-त्यर्थः । तथाहि प्राणप्रहणो योऽर्थः स गन्धः । रसनप्रहणो योऽर्थः स रसः । चक्षुर्मात्रप्रहणो योऽर्थः तद्रूपम् । त्विगिन्द्रियमात्रप्रहणो योऽर्थः स स्पर्शः । सर्वत्र चार्थशब्देन धर्मी भावभूत उच्यते, तेन गन्धत्वादौ गन्धा-चभावे च नातिव्याप्तिः । तदेवं घाणप्रहणवृत्तिगुणत्वावान्तरजातिमत्त्वं गन्धत्वम् । एवं रसादाविप वाच्यं तेन नातीन्द्रियगन्धाद्यनुपप्रहः ।। १ ॥

(विदृ०) यदीयकरूणां विना वहति जाड्यजालं जन-स्तथान्तरतमोऽर्णवं तरति यत्कृपालेशतः । कणादनयनीरधौ मम निमज्जतः साऽधुना निहन्तु विपदां तितं विबुधवासिवाग्देवता ॥ १ ॥

उद्देशकमप्राप्तामात्मपरीक्षामिदानीमारमते—प्रसिद्धा इति । इन्द्रियार्थाः रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः प्रसिद्धाः प्रत्यक्षनिश्चयविषया इत्यर्थः । तथाच रूपादिविषयकः साक्षात्कारः सर्वसिद्ध इति भावः ॥ १॥

(भाष्यम्) स्थानवतां परिक्षेत्यात्मानं परिक्षितुमारभते— अप्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः । व्राणरसन् चक्षुस्त्वक्ष्रोत्राणीन्द्रियाणि, गन्धरसक्ष्पस्पर्श-शब्दाः प्रथिव्यादिगुणास्तद्धीश्च प्रसिद्धाः । व्राणमिन्द्रियं गन्धं गृह्णाति, रसनं रसं, चक्ष्र् रूपं, त्वक् स्पर्शे, श्रोत्रं शब्दमिति प्रतिनियतमेषां श्रहणं प्रसिद्धम् । न सलवि व्राणं रूपं गृह्णाति, न चक्षुर्गन्धं, न रसनं शब्दं, न त्वक् रसं, न श्रोत्रं स्पर्शमिति । यदिन्द्रियं यदुपादानं, तदुपादानस्य द्रव्यस्य गुणमसाधारणं गृह्णाति न गुणान्तरमिति प्रसिद्धमेव । प्रसिद्धन्त्वात्र हेत्वपेक्षा । कथं स्वोपादानगुणमेव गृह्णाति न गुणान्तरमित्यत्र न सलवि हेत्वपेक्षा भवतीति ॥ १ ॥

इन्द्रियार्थेमसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः ॥ २ ॥ ( वप० ) इन्द्रियार्थेप्रसिद्धेरात्मपरीक्षायामुपयोगमाह-इन्द्रियार्थप्रसि- खिरिति—हेतुर्छिङ्गमर्थान्तरस्य आत्मनः इन्द्रियार्थेभ्य इति इन्द्रियेभ्योऽर्थे-भ्यश्च रूपादिभ्यस्तद्वज्ञ्चश्च यद्र्थान्तरमात्मा तस्य छिङ्गमित्यर्थः । यद्यपि ज्ञानमेव छिङ्गमिह विवक्षितं तथापीन्द्रियार्थप्रसिद्धे रूपादिसाक्षात्कारस्य प्रसिद्धतरतया ताद्रूप्येणेव छिङ्गत्वमुक्तम् । तथाहि प्रसिद्धिः कचिदाश्चिता कार्यत्वात् घटवत् गुणत्वाद्वा क्रियात्वाद्वा । सा च प्रसिद्धिः कारणजन्या क्रियात्वात् छिदिक्रियावत् । यच प्रसिद्धेः करणं तिदिन्द्रियम् । तच कर्तृप्रयोज्यं करणत्वात् वास्यादिवत् । तथा यत्रेयं प्रसिद्धिराश्चिता यः व्राणादीनां कर-णानां प्रयोक्ता स आत्मा ॥ २ ॥

(विवृ०) एतावतात्मनः किमायातमित्यत आह—इन्द्रियार्थेति—इन्द्रि-यार्थप्रसिद्धिः रूपादिसाक्षात्कारः इन्द्रियार्थेभ्यः इन्द्रियभ्यः अर्थेभ्यश्च अर्थान्तरस्य भिन्नस्यात्मनामकद्रव्यस्य हेतुः साधिकेत्यर्थः । तथाच रूपा-दिसाक्षात्कारो द्रव्याश्रितो गुणत्वाद्रूपवदित्यनुमानेन इतरवाधसहकृतेन आत्मनः सिद्धिरिति भावः । यद्यपि प्रसिद्धेः पक्षतया हेतुत्वकथनमसङ्गतं तथापि हेतुपद्मत्रानुमितिजनकपरामर्शविशेष्यपरमिति न किंचिदनु-पपन्नम् ॥ २ ॥

( भाष्यम् )सेयम्- %इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः । इन्द्रियभ्योऽर्थभ्यश्च योऽयमन्योऽर्थ आत्मा तस्य हेतुर्भवति ॥ २ ॥

#### सोऽनपदेशः ॥ ३ ॥

( उप० ) ननु शरीरमिन्द्रियाणि वा प्रसिद्धेराश्रयोऽस्तु, प्रसिद्धिं प्रति तदुभयान्वयव्यतिरेकयोः स्फुटतरत्वात् किं तद्न्याश्रयकरपनया । तथाहि चैतन्यं शरीरगुणः तत्कार्यत्वात् तद्रूपादिवत् । एवमिन्द्रियगुणत्वेऽपि वाच्यमित्याशङ्कयाह—सोऽनपदेश इति । अपदेशो हेतुः तदाभासोऽनपदेशः । तथाच तत्कार्यत्वं प्रदीपजन्यज्ञानादावनैकान्तिकत्वादनपदेश इत्यर्थः ॥३॥

(विवृ०) ननु रूपादिप्रसिद्धिर्देहाश्रिता तत्कार्यत्वात्तदीयरूपादिवदि-त्यनुमानेन देहवृत्तित्वे सिद्धे नाऽतिरिक्तात्मसिद्धिरित्यत आह—स इति । सः देहवृत्तित्वसाथको हेतुः अनपदेशः देहकार्यत्वस्य घटपटादौ सत्त्वेन तत्र देहाश्रितत्वाभावात् उक्तहेतोर्व्यभिचारित्वान्न प्रसिद्धेर्देहवृत्तित्वसि-द्धिरित्यर्थः ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) किं प्रसिद्धिमिन्द्रियमात्मनो हेतुराहोस्वित्यसिद्धोऽर्थ इति । न वै खस्विन्द्रियं न चार्थ आत्मनो हेतुः । यस्मात्—श्रसोऽनपदेशः । येनापिद्रयते सोऽयमपदेशो हेतुर्लिङ्गमित्यनर्थान्तरम् । इन्द्रियेणार्थेन च न खल्वात्मा राक्यतेऽपदेष्टुमित्यात्मनोऽनपदेशोऽर्थश्चेन्द्रयं चेति।इन्द्रियार्थ प्रसिद्धिस्त्वपदेशः प्रसिद्धिङ्गानं रूपमिति वा रस इति वा भवति । तत्वछु गुणः किंचिह्न्यमाश्चयति रूपवत् । य<u>चाश्चयति तह्</u>व्यमात्मेति ॥ ३ ॥

कारणाज्ञानात् ॥ ४ ॥

(उप०) नतु तत्कार्यत्वं चैतन्यत्वावच्छिन्नस्यैव कार्यत्वं विविक्षितं प्रदीपादीनां च समस्तमेव चैतन्यं न कार्यमिति न व्यभिचार इत्याशक्ष्माह—कारणाज्ञानादिति । शरीरकारणानां करचरणादीनां तद्वयवानां वा अज्ञानाञ्ज्ञानशून्यत्वादित्यर्थः । पृथिव्यादिविशेषगुणानां हि कारणगुणपूर्वकता दृष्टा । तथाच शरीरकारणेषु यदि ज्ञानं स्यात्तदा शरीरेऽपि
संभाव्येत न चैतम् । नन्वस्तु शरीरकारणेष्वपि चैतन्यमिति चेन्न, ऐकमत्याभावप्रसङ्गात् । नहि बहूनां चेतनानामैकमत्यं दृष्टम्, करावच्छेदेनानुभूतस्य करच्छेदेऽस्मरणप्रसङ्गात् । यतो 'नान्यदृष्टं समरत्यन्यः'
इति । किंच शरीरनाशे तत्कृतहिंसादिफळानुपभोगप्रसङ्गात् । नहि चैत्रेण
कृतस्य पापस्य फळं मैत्रो भुङ्कोत्वस्थ कृतहानिरकृताभ्यागमश्च स्थात् ॥ ४॥

(विवृ०) ननु ज्ञाननिष्ठं यहेहकार्यत्वं तदेव हेतुर्भविष्यति व्यतिरेकेण घटादेहेष्टान्तत्वसंभवादित्यत आह—कारणेति । कारणेषु देहकारणेषु अवयवेषु अज्ञानाञ्ज्ञानाभावात् । तथाच ज्ञानं न रारीरिवरोषगुणः, अपाकजत्वे सित अकारणगुणपूर्वकत्वात् शब्दविद्यनुमानेन ज्ञानसामान्यस्य देहवृ- तित्वाभावसिद्धिः प्रागुक्तरारीरकार्यत्वहेतोरप्रयोजकत्वमेवेति भावः ॥ ४॥

(भाष्यम्) अस्तु तर्हि संघात इन्द्रियं वा प्रसिद्धेराश्रयः न-% कारणाज्ञानात् । न खल्विन्द्रियं संघातं वा प्रसिद्धिराश्रयति । न होतेषां कारणेषु प्रथिन्यादिषु ज्ञानमस्ति । कारणगुणपूर्वको हि कार्यगुणः पृथिन्यादौ दृष्ट इति ॥ ४ ॥

कीर्येषु ज्ञानात् ॥ ५ ॥

( उप० ) ननु शरीरकारणेषु सूक्ष्ममात्रया ज्ञानमस्ति शरीरे तु स्फुट-मतो नाकारणगुणपूर्वकता । नचैकमत्यानुपपत्तिरित्याशङ्कयाह—कार्येष्विति । यदि हि शरीरसूळकारणेषु परमाणुषु चैतन्यं स्यात्, तदा तदा-रच्बेषु कार्येषु घटादिष्वपि स्यात् । किंच पार्थिवविशेषगुणानां सर्व-

१ कार्यपुत्रानादज्ञानाचेत्येकं सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

पार्थिववृत्तिताया व्याप्तेः कार्येष्विप घटादिषु चैतन्यं स्यान्न च तत्र चैत-न्यसुपलभ्यते इत्यर्थः ॥ ५ ॥

(विवृ०) नतु शरीरावयवेषु सूक्ष्मज्ञानक्रमेण शरीरे स्फुटतरं ज्ञानं कारणगुणपूर्वकमेव स्वीकार्यमतः प्रागुक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वान्न देहावृत्ति-त्वसाधकत्वमत आह—कार्येष्विति । यदि शरीरे चैतन्यं कारणगुणपूर्वकं स्वीक्रियते तदा तत्परमाणुष्वप्यवश्यं ज्ञानं स्वीकार्यम् । तथाच शरीरनाशे तत्परमाण्वारव्वेषु कार्यान्तरेष्विप ज्ञानाष्ठ्ञानप्रसङ्गाद्गन्वादिवदित्यर्थः।।।।।

( भाष्यम् ) अथापि खल्विन्द्रियसंघातकारणेष्वसती प्रसिद्धिः कार्येष्विन्द्रियसंघातेषु प्रादुर्भविष्यति तच नैवं प्रतिपत्तुमर्हति । कस्मात्— कार्येषु ज्ञानाद्ञानाच । कचित् कार्ये ज्ञानमुपलभ्यते संघातादौ, कचिच नोपलभ्यते घटादौ । तत्स्मात्प्रतिपद्यामहे न खरुविप कारणे ष्वसञ्ज्ञानं कार्येषुप्रादुर्भवति इति । कारणेष्वसचेत् कार्ये प्रादुर्भवत्, सर्वत्राविशेषेण प्रादुर्भवत्, नवा प्रादुर्भवत्, न जात्विप कचित् प्रादुर्भवत्, विशेषहेतुर्वा वक्तव्य इति । तदेवं नेन्द्रियं न चार्थो न खरुविप संघातः प्रसिद्धेराश्रयः । इन्द्रियमर्थश्चात्मनो न हेतुः ॥ ५ ॥

#### अज्ञानाच ॥ ६॥

( उप० ) ननु घटादाविष सूक्ष्ममात्रया चैतन्यमस्त्येवेत्याशङ्क्ष्याह—अ-ज्ञानाचेति । सर्वैः प्रमाणेरज्ञानात् कुन्भादौ न चैतन्यमित्यर्थः । सर्वप्रमा-णागोचरस्याप्यभ्युपगमे शशविषाणादेरप्यभ्युपगमप्रसङ्गः । नहि घटादौ चैतन्यं केनापि प्रमाणेन ज्ञायत इति ।। ६ ।।

(विदृ०) ननु तत्तत्कार्येषु सूक्ष्ममेव ज्ञानं स्वीकार्यमतो नोपलिब्धिरित्यत आह—अज्ञानाचिति। अज्ञानात्केनापि प्रमाणेन तत्तत्कार्ये तज्ज्ञानस्य ज्ञानाजननात् । तथाच निष्प्रमाणकत्वाच्च तत्तत्कार्येषु ज्ञानिस्यथेः। चकारो गौरवं समुचिनोति । तथाच नानावयवेषु नानाचैतन्यकल्पना-पेक्षया चैतन्याधारतया एकं द्रव्यान्तरमेव कल्पियतुमुचितमिति भावः। इदमुपलक्षणं देहे चैतन्यस्वीकारे वाल्येऽनुभृतस्य योवनादौ स्मरणानुपपित्तत्त्वानीमनुभवितुरभावात्। परिमाणनाशेन वाल्यशरिरनाशाभ्युपग-मस्यावश्यकत्वात्। एवमद्यज्ञातवालकस्य स्तनपाने प्रवृत्तिर्ने स्यात्। प्रवृत्तिजनकस्य इष्टसाधनत्वानुभवस्य तदानीमसंभवात् । एवं गर्भनिः-सरणदृशायां वानरशिश्चनां शाखावलम्बने प्रवृत्तिरपि नोपपद्यते तदानीमि-

ष्टसाधनत्वानुभावकाभावात् । अतिरिक्तचेतनवादिमते च जन्मान्तरीयेष्ट-साधनत्वानुभवजनितसंस्कारवशात् स्मरणसंभवेन स्तनपाने शाखावळ-म्बने च पूर्वोक्ता प्रवृत्तिनीनुपपन्ना । नच जन्मान्तरानुभूतानामन्येषामिष स्मरणं कथं न भवतीति वाच्यम्, उद्घोषकाभावात् । अत्र त्वनायत्या जीवनादृष्टमेवोद्घोषकं करुप्यते । अन्यथा शुष्ककण्ठतया उचपतनेन च बाळस्य मरणप्रसङ्कादित्यादिकं द्रष्टच्यमिति संक्षेपः ॥ ६ ॥

## अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ ७ ॥

( ७प० ) तनु श्रोत्रादिभिः करणैरिषष्ठाताऽनुमीयते इत्युक्तं तद्युक्तं, निह्नं श्रोत्रादिभिरात्मनस्तादात्म्यं तदुत्पत्तिर्वा, न च ताभ्यामन्तरेणावि-नाभावसिद्धिः, न चाविनाभावमन्तरेणानुमितिरित्सत्त आह्—अन्यदिति । हेतुः साध्याद्न्य एव भवति न तु साध्यात्मा साध्याविशेषप्रसङ्गात् । तस्मा-त्तादात्म्ययदितो हेतुरहेतुरनपदेश इत्यर्थः ॥ ७ ॥

(विवृ०) ज्ञानस्य गुणत्वहेतुना द्रव्याश्रितत्वं कथं सिध्यति अतदा-त्मनस्तव्नुत्पन्नस्य वा तवसायकत्वादिति सांख्यैकदेशिनामाशङ्कां निर-स्यति—अन्यदेवेति । अन्यदेव साध्यादन्यदेव वस्तु हेतुर्भवति । इति हेतौ यतः साध्याभिन्नोऽनपदेशः हेत्वाभासः साध्यस्यासिद्धत्वेन तवभिन्नस्याप्य-सिद्धत्वादिति भावः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) कर्स्तार्ह् हेतुः— अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः एवशन्दादि-न्द्रियमर्थे च व्यवच्छिनत्ति । इन्द्रियेभ्यश्चार्थेभ्यश्चान्यदेव हेतुरितीन्द्रियम-र्थश्चानपदेशोऽहेतुः । नैताभ्यामात्मा शक्योऽपदेष्टुमिति । किं पुनरन्यत् 'आत्मेन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्यक्रिष्पद्यते तदन्यत् '— इति वक्ष्यति ।। ६ ।।

## अर्थान्तरं हार्थान्तरस्यानपदेशः ॥ ८॥

(उप०) ननु श्रोत्रादिभिरिन्द्रियैरात्मनो यथा न तादात्म्यं तथा तदुत्पत्तिरिप नास्ति । नहि बहेर्षूम इव आत्मनः श्रोत्रादि करणमुत्पद्यते इत्यत आह—अर्थोन्तरिमिति । हि यतः कार्य धूमादि यथा रासमादेरर्थान्तरं तथा कारणाद्वह्नचादेरप्यर्थोन्तरमेव । तथा चार्थोन्तरत्वाविशेषात् धूमो रासमं न गमयति किंतु विह्नमेव गमयतीत्वत्र स्वभावविशेष एव निया-मकः । स च स्वभावो यदि कार्योदन्यस्यापि भवति तदा सोऽप्यपदेशो भवत्येव । तथाच कार्यमविवक्षितस्वभावभेदमनपदेशः । तथाच तादात्म्य-तदुत्पत्ती एवाविनाभावः तयोरेवाविनाभावपर्यवसानं ताभ्यां समानो- पायो वा, तदुभयमात्रप्रहाधीनप्रहो वेति खाशिष्यन्यामोहनाय परिभा-षामात्रमिति भावः ॥ ८॥

(विवृ०) ननु साध्यादनुत्पन्नस्य गुणत्वस्य कथमनुमापकत्वम्, तथा सित धूमादिना वह्नथादेरिव रासभादेरप्यनुमानापत्तेरित्यत आह—अर्थान्तरमिति । हि हेतौ यतोऽर्थान्तरं वस्त्वन्तरमर्थान्तरस्य वस्त्वन्तरस्य अनपदेशः अहेतुः । रासभादेर्व्यापिश्र्त्यो हि धूमादिः रासभादौ साध्ये हेत्वाभासः नतु वह्नथादौ, तद्वयाप्यत्वस्य तत्र सत्त्वात्।प्रकृते तु व्यापिस-त्त्वान्नागमकत्वमिति भावः ॥ ८॥

(भाष्यम्) कस्मादिन्द्रियमर्थश्चानपदेशः— अर्थान्तरं ह्यर्थान्तरस्यानपदेशः । यस्मादर्थान्तरमर्थान्तरस्यानपदेशो भवति न तेनासौ शक्यो-ऽपदेष्टुमिति । तत्र यादृगिदं भवति रूपमात्मनो हेतुरिति, तादृगेतद्भवति इन्द्रियमर्थश्चात्मनो हेतुरिति । अस्तु तर्हि इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरात्मनोऽन-पदेशः । अर्थान्तरिमिन्द्रियार्थप्रसिद्धिरर्थान्तरं चात्मेति । तच्च नैवं भवति । प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य । अप्रसिद्धो ह्यनपदेशः । तदेतित्वस्यति ययोन्सिद्धिस्त्रयोः प्रसिद्धिनीस्ति, तयोरेकमन्यस्यानपदेशः । ययोस्त्वाति प्रसिद्धिस्त्रयोर्थान्तरमपदेशो भवत्यर्थान्तरस्येति । ज्ञानस्यात्मनश्चात्ति प्रसिद्धिरिति ज्ञानमात्मनोऽपदेशः । आत्मनि खल्वेतत्तस्यति । ज्ञानं च खल्वेतदात्मनः कार्य नात्यन्तमर्थान्तरभूतिमिति । अर्थान्तरं तर्ह्यर्थान्तरस्यानपदेशः एवात्मन इति । ज्ञानं च खल्वेतदात्मनः कार्य नात्यन्तमर्थान्तरभूतिमिति । अर्थान्तरं तर्ह्यर्थान्तरस्यानपदेशः । यत्र प्रसिद्धिस्तत्र भवत्यपदेशोऽर्थान्तरमर्थान्तरस्यिति ।। ७ ॥ यत्र त्विसिद्धस्तत्र भवत्यपदेशोऽर्थान्तरमर्थान्तरस्येति ।। ७ ॥

## संयोगि समनाय्येकार्थसमनायि निरोधि च ॥ ९ ॥

( उप० ) संप्रत्यविनाभावस्य तदुभयव्यभिचारमेव स्फुटियतुमाह—सं-योगीति । शरीरं त्वयत् शरीरत्वादित्ययं हेतुः संयोगी । वृद्धिक्षयवद्रव्य-सहजावरणं हि त्विगत्युच्यते । तच न शरीरस्य कार्यं कारणं वा, किंतु सहोत्पित्तकमात्रं नियतसंयोगवत् । एवं समवािय यथाकाशं परिमाणव-हृव्यत्वाद्धटादिवदिति । अत्र परिमाणं साध्यं द्रव्यत्वेनाकाशसमवाियना धर्मेण साध्यते, यद्वा परिमाणतारतस्यं कचिद्विश्चान्तिमत्यनेनाणुत्वं परिमा-णविशेषः सिद्धः । तेन तदाश्चयः परमाणुरनुमीयते । शब्दादिना त्वाका-शस्य,ज्ञानािदना त्वात्मानुमानं कार्येणैव कारणानुमानिति नोदाहृतम्॥९॥ (विवृ०) ननु गुणत्वहेतौ व्याप्यत्वमि दुर्घटं व्याप्यत्वस्य तादात्स्यतदुत्पत्तिनियत्वाद्त्यत आह्—संयोगीति । संयोगि संयोगानुयोगि
लिङ्गमिति सर्वशेषः । तथाच संयोगानुयोगि संयोगप्रतियोगिनो लिङ्गं
व्याप्यं, कथमन्यथा अयं देशः सार्थिमान् विलक्षणगतिमद्रथादित्यादावनुमितिः । साध्यतावच्छेदकसंबन्धश्चात्र स्वसंयुक्तसंयोगः । एवं समवाय्यि
समवेतस्य लिङ्गं, कथमन्यथा पश्चाद्यवयवमात्रदर्शनद्शायां विशिष्टावयवेनाऽवयिवनः पश्चादेरनुमितिः । नचावयवचक्षुःसंयोगद्शायामवयविन्यि संयोगसत्त्वात् तस्यापि प्रत्यक्षं दुर्वारमिति वाच्यं, तथापि सिषाधयिपया तादृशानुमानसंभवात् । तथाच सार्थ्यादिभिन्नस्य सार्थ्याद्वकार्यस्य
च रथादेः सार्थ्यादेर्व्याप्यत्वात्, व्याप्यत्वं न तादात्म्यतदुत्पत्तिनियतमिति भावः ॥ ९॥

(भाष्यम् ) कि पुनर्थान्तरमर्थान्तरस्यापदेशो लिङ्गं भवति, ततु-च्यते—असंयोगि समवाय्येकार्थसमवायि विरोधि च । अर्थान्तरमर्थान्तर-स्यापदेशः । ययोः खल्वर्थान्तरभूतयोः संयोगादिरस्ति, तयोर्थान्तरम-र्थान्तरस्य लिङ्गं भवति । इन्द्रियं तु नात्मनः संयोगि, न समवायि, नैकार्थसमवायि, न विरोधीत्यनपदेश एवेति। एतेनार्थों व्याख्यातः । एभ्य-श्वान्यत्रानुमानाभिमानः संभावनामूलो न खल्विप प्रभितानुपयुज्यते । प्रमाणतो ह्युपल्ब्येस्तथामावो न्याय्यो न विपर्ययः । विपर्येति चान्यदनु-मानमिति न तत्प्रमाणम् । कार्ये न कारणादत्यन्तमर्थान्तरभूतमिति नात्र तयोरुपसंख्यानम् । यद्शीन्तरमपदेशो भवत्यर्थान्तरस्य, तत्खल्वत्रोपसंख्यायते । नवमे तु लैङ्गिकोपसंख्याने तद्प्युपसंख्यास्यतीति ।। ८ ।।

## कार्य कार्यान्तरस्य ॥ १०॥

(७५०) एकार्थसमवायिनं सूत्रकृदुदाहरति—कार्यमिति । कार्य रूपं कार्यान्तरस्य स्पर्शस्य लिङ्गम् । उपलक्षणं चैतत्, अकार्यमप्याकारीकत्व-माकारीकपृथक्तवे लिङ्गम् । एवं परममहत्त्वे ॥ १०॥

( विवृ ) एकार्थसमवायिनो लिङ्गस्योदाहरणं स्वयमेव दर्शयति—कार्य-मिति । कार्य प्रथिव्याः कार्य गन्धादिकं कार्यान्तरस्य रसादेलिङ्गमिति होषः । एकार्थसमवायः समवायघटितसामानाधिकरण्यम् । एवं नित्यरसा-दिकमपि नित्यरूपादेलिङ्गं द्रष्टव्यम् । तथाच गन्धादे रसाद्यमेदस्य रसादि-जन्यत्वस्य चाऽभावात् । व्याप्तेस्तदुभयनैयत्यं बाधितमेवेति भावः ॥१०॥ (भाष्यम्) एषामुदाहरणम्- क्ष्कार्यं कार्यान्तरस्य । कार्यं शरीर-संयोगि त्वग्द्रव्यं कार्यान्तरस्य संयोगिनः शरीरद्रव्यस्य लिङ्गमर्थान्तरभू-तम् । सहजं खल्वावरणं शरीरस्य त्वगुच्यते । तबैतच्छरीरस्य न कार्यं न कारणं केवलं सहोत्पद्यमानं नियतसंयोगि शरीरेणेति । कार्यं खल्विष रूपं द्रव्यसमवेतं कार्यान्तरस्य समवायिनो लिङ्गं, कार्यं च शब्दः कार्या-न्तरस्याकाशस्य लिङ्गमिति । कार्यं खल्विष रूपं स्पर्शश्चेकिस्मन्नर्थं सम-वैति । तयोरर्थान्तरमेकमर्थान्तरभूतस्यापरस्य लिङ्गमिति ॥ ९ ॥

## विरोध्यभूतं भूतस्य ॥ ११ ॥

( उप० ) विरोधिलिङ्गमुदाहरति—विरोध्यभूतमिति । अभूतं वर्षे भूतस्य वाय्वश्रसंयोगस्य लिङ्गम् । एवं स्फोटादेविरोधी मन्त्रपाठः । तथाचाभूत-मनुत्पन्नं स्फोटादि भूतस्य मन्त्रपाठस्य लिङ्गम् ॥ ११ ॥

(विद्यु०) विरोधिनो व्याप्यत्वमुदाहरति—विरोध्यभूतिमिति । अभूतम् असानिहितं विरोधि विरोध्यसंनिधानमिति यावत् । भूतस्य जातस्य स्थितस्य वा विरोधिनो लिङ्गमिति शेषः । अयमनुमानप्रकारः अयं काष्टो दाहवान् विह्नसंयुक्तत्वे सित मण्याद्यसंनिधानात् असमीभूतवस्त्वन्तरवत्, अयं देशो निर्भयाहिमान् अहिमत्वे सित नकुलशून्यत्वात्तादृशानिश्चितदेश्यान्तरविद्यादि ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) अथ विरोधि— क्ष्विरोध्यभूतं भूतस्य । अभूतं नास्तीत्यन-र्थान्तरम् । असत् खल्विप विरोधि सत्तो विरोधिनो लिङ्गम् । नकुलः खल्व-सम्रहेर्लिङ्गं भवति। निराकुला हि तत्र तस्यावस्थितिरवस्थित्युचिते देशे ॥१०॥

## भूतमभूतस्य ॥ १२ ॥

( उप० ) विरोधिलिङ्गस्योदाहरणान्तरमाह—भूतमिति । भूतं स्फोटा-दिकमभूतस्य मन्त्रपाठस्य लिङ्गम् । एवंभूतो वाय्वश्रसंयोगोऽभूतस्य वर्षस्य लिङ्गम् । एवंभूतो दाहोऽभूतस्य मण्यादिसमवधानस्य लिङ्गम् । एव-मन्यदृष्यूद्यम् ॥ १२ ॥

(विद्यु०) विरोध्यन्तरमुदाहरति—भूतमभूतस्येति। भूतमुत्पन्नं स्थितं वा अभूतस्य विरोधिनो विरोध्यसंनिधानस्य लिङ्गमित्यर्थः। यथायं काष्टो मण्याद्यसंनिहितो दाहवत्त्वात्। अयं देशो नकुलशून्यः भीतिरहिताहिम-त्त्वादित्यादि॥१२॥

(भाष्यम्) सच विरोधि विरोध्यन्तरस्यासतो लिङ्गम्। नकुलेन सता-ऽनुमीयते नास्त्यत्राहिरिति ॥ ११॥

### मूतो मृतस्य II १३ II

( डप० ) लिङ्गान्तरसुदाहरति—भूत इति । विद्यमानेनैव विरोधिना विद्यमानस्यैव विरोधिनः कचिदनुमानं—यथा विस्फूर्जन्तमहिं दृष्ट्वा झाटान्त-रितस्य नकुळस्य । अत्र हि विस्फूर्जन्नहिर्भूतो विद्यमानो झाटान्तरितो नकुळोऽपि विद्यमान एवेति भवति भूतो भूतस्य लिङ्गमित्यर्थः । वर्षवाय्वभ्र-संयोगयोस्तु नैकस्मिन् काले विद्यमानता न वा स्फोटमन्त्रपाठयोरिति।।१३॥

(विवृ०) सिंद्वरोधिनः सिंद्वरोधिलिङ्गत्वमुदाहरति—भूत इति । भूतो वर्तमानो विरोधी भूतस्य वर्तमानस्य विरोधिनो लिङ्गमित्यर्थः । यथा विस्फूर्जनवद्हिद्र्शनेन गुल्माद्यन्तरितस्य विद्यमानस्य नकुलस्यानुमानम्॥ १३ ॥

(भाष्यम्) भूतो विरोधी भूतस्य विरोधिनो लिङ्गम् । गतिविशेषात्प्र-सर्पता नकुळेनानुभीयते अस्त्यत्राहिरलक्ष्य इति । तथाभूतेन वाऽहिना नकुळस्यानुमानम् ॥ १२ ॥

मसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य ॥ १४॥

(उप०) इदानीं परिगणनस्य प्रयोजनमाह-प्रसिद्धीति। प्रसिद्धिः स्मर्यमाणा ज्याप्तिः, अपदेशो हेतुवचनं, तेन स्मर्यमाणव्याप्तिविशिष्टो हेतु-हेंत्ववयवेनोपनयावयवेन वोच्यते इति भवति प्रसिद्धिपूर्वकोऽपदेश इति । तथाच ओत्रादिना करणेनाथिष्ठातुः, ज्ञानादिना च गुणेन तदाश्रयस्या-त्मनो यद्नुमानमुक्तं तत्र सर्वत्र व्याप्तिरस्ति, त्वया तु शरीरकार्यत्वेन हेतुना ज्ञानस्य यच्छरीरगुणत्वं साथितं तत्र नव्याप्तिरिति भावः। ननु केयं ज्याप्तिने तावदव्यभिचरितः संबन्धः अव्यभिचारस्य साध्यात्यन्ताभाव-सामानाधिकरण्यानधिकरणत्वस्य केवळान्वयिन्यप्रसिद्धेः साध्यानधिकरणा-निषकरणत्वस्यापि केवलान्वयिन्यसंभवात् । धूमादेरपि यत्किंचित्साध्यान-धिकरणाधिकरणत्वात् । नाप्यविनाभावः । स हि साध्यं विनाऽभावो वा हेतोः, अविना साध्यान्वये सति भावो वा । धूमस्यापि कचिद्रास-भाभावेऽभावात् रासभसत्त्वे सत्त्वाच । नियतव्यतिरेको नियतश्चान्वयो विवक्षित इति चेन्न, नियमस्येव निरूप्यमाणत्वात् । नापि कार्त्सेन संबन्धः, स हि यदि कृत्स्नस्य साध्यस्य साधनसंबन्धः, स विषमन्यापे धूमा-दावपि नास्ति। अथ कृतस्त्रस्य साधनस्य साध्यसंवन्यः, सोऽप्येकस्य साध्यस्य कृत्क्रसायने संबन्धाभावादनुपप्रतः। अथ कृत्क्रस्य साध्यस्य

कुत्स्नेन साधनेन संबन्धः, एतद्प्ययुक्तं नहि कुत्स्नेन साधनेन कचिद्पि कृत्ह्यस्य साध्यस्य संबन्धः संभवति, प्रत्येकमेव साध्यसाधनयोः संब-न्धात् विषमन्याप्ते चान्याप्तेः। नापि स्वाभाविकः संवत्यः, स्वभावो हि स्वस्य भावो वा स्वमेव भावो वा, तत्र तज्जन्यत्वं चेत्तद्धितार्थः, तदा समवायळक्षणायां व्याप्तावव्याप्तेः । तदाश्चितत्वं चेत्तद्धितार्थः, तदापि सम-वायेऽञ्याप्तिः । नहि समवायः कचिदाश्रितः । संयोगस्यापि हेतुधर्मधूम-त्वाद्यनाश्रितत्वात् हेतुधर्मधूमत्वाद्यजन्यत्वाच । नाप्यनौपाधिकः संबन्धः उपांधरेव दुर्वचत्वात्, सुवचत्वेऽपि दुर्महत्वात्, सुमहत्वेऽप्यन्योन्याश्रयात् साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वादेव्याप्तित्रहार्थानप्रहत्वात् । नापि संबन्धमात्रं व्याप्तिः, व्यभिचारिसंबन्धस्यापि देशविशेषकालविशेषगर्भ-तया व्याप्तिरूपत्वेऽपि तज्ज्ञानस्यानुमितावतन्त्रत्वात् । अनुमितिका-रणीभूतज्ञानविषयव्याप्नेरेव निरूपियतुमुचितत्वात् । नापि साधनवन्निष्ठा-त्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्तिः वह्नरपि धूमवन्निष्ठा-त्यन्ताभावप्रतियोगित्वात् । नहि धूमवति महानसे पर्वतीयवहेर्नात्यन्ता-भावः इदं संयोगि द्रव्यत्वादित्यादौ संयोगात्यन्ताभावस्य साधनसमाना-धिकरणत्वाद्व्यापकताप्रसङ्गात्प्रतियोागिविरुद्धस्वसमानाधिकरणात्यन्तामा-वाप्रतियोगिसाध्यसामानाथिरण्यं व्याप्तिः संयोगात्यन्ताभावस्य प्रति-योगिविरुद्धत्वाभावादिति चेन् । संयोगात्यन्ताभावस्यापि प्रतियोगिविरु-द्धत्वात् । अन्यथावच्छेद्कभेद्करूपनावैयर्थ्यात् । नहि कृतकत्वानित्यत्व-योर्वृत्त्यर्थमवच्छेद्कभेदः कल्प्यते, नापि साध्यवैयधिकरण्यानधिकरणत्वम् केवलान्वयिनि साध्यवैयधिकरण्याप्रसिद्धेः साध्यानधिकरणाधिकरणत्वं हि तत्। नापि यत्संविन्धतावच्छेदकरूपवत्त्वं यस्य तस्य सा व्याप्तिः विह्नत्व-स्यापि धूमसंबन्धितावच्छेदकत्वात्, अधिकदेशवृत्तितया तन्न तथेति चेत् व्यापकतावच्छेदकस्याधिकदेशवृत्तरेप्यभ्युपगमात् धूमत्वस्यापि त्तळावळिम्बिधुमवृत्तितयाऽधिकदेशवृत्तित्वात् । अत एव तद्वारणार्थे विशे-षणिमिति चेत्तार्ह यद्याप्यतावच्छेद्कं तदेव संगन्धितावच्छेद्कत्वेना-भिमतमित्यभिमतं तथाचात्माश्रयः। एवंच यत्सामानाधिकरण्यावच्छेदक-रूपवन्त्रं यस्य तस्य सा व्यापिरित्यप्युक्तदोषाक्रान्तमिति चेदत्रोच्यते-अनौपाधिकः संबन्धो व्याप्तिः। अनौपाधिकत्वं तु यावत्त्वव्यभिचारिव्यभि-चारिसाध्यसामानाधिकरण्यं यावत्स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगि-प्रतियोगिकात्यन्ताभावसमानाथिकरणसाध्यसामानाथिकरण्यं वा । याव-

त्साधनाच्यापकाच्याप्यसाध्यसामानाधिकरण्यमिति निरुक्तिद्वयार्थः। याव-त्साध्यव्यापकव्यापकत्वं वा, बहुन्नीहिणा दुर्ग्रहमिदमिति चेत् अत एव तत्र भूयोदर्शनापेक्षा तर्कापेक्षा च । यद्वा साधनसमानाधि-करणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्तिः । अत्यन्ता-भावश्च विह्नत्वादिसामान्याविच्छन्नप्रतियोगिताको विवक्षितः । तेन महा-नसीयभूमे पर्वतीयवह्र यत्यन्ताभावसामानाधिकरण्येऽपि न दोषः । भूम-वति वहिर्नास्तीति प्रतीतेरनुद्यात् । द्रव्यत्वं तु संयोगित्वात्यन्ताभावास-मानाथिकरणमेव । निह भवति द्रव्यं न संयोगीति प्रतीतिः । संयोगानां प्रत्येकमन्याप्यवृत्तित्वेऽपि संयोगित्वसामान्यस्य न्याप्यवृत्तित्वात्तस्येव च व्यापकत्वात्। नन्वनौपाधिकत्वमुपाधिविरहः उपाधिरेव दुष्परिकलनीय इति चेत्र। साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकस्योपाधित्वात्। तदुक्तम् 'साधने सोपाधिः साध्ये निरुपाधिरुपाधिः'। ननु केवलसाध्याव्यापकोपाध्यव्यापक-मेतत् । यथा वायुः प्रत्यक्षः प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वादित्यत्रोद्भृतरूपवन्त्वम् , स दयामो मित्रातनयत्वादित्यत्र शाकपाकजत्वम् , नह्युद्भृतरूपवत्त्वं प्रत्यक्ष-त्वव्यापकम् आत्मनि गुणकर्मादौ च प्रत्यक्षे तद्भावात् । नापि शाकपा-कजत्वं इयामत्वन्यापकम् काककोकिलजलद्जम्बूफलादौ इयामे तद-भावादिति चेन्न । पर्यवसितसाध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वस्य तथा विवक्षितत्वात् । पर्यवसितं च साध्यं यद्धर्मावच्छेदेनोपाघेन र्व्यापकत्वमभग्नं तद्वचिछन्नम् । प्रकृते बहिर्द्रव्यत्वावच्छेदेन प्रत्य-क्षत्वस्योद्भृतरूपवत्त्वं व्यापकम्, अन्वयव्यतिरेकाभ्यां गृहीतम्, औत्पत्तिकनरस्यामत्वावच्छित्रं साध्यं प्रति चरकसुश्रुतादौ शाक-पाकजत्वस्य व्यापकत्वावधारणादेवमन्यत्राप्यूह्मम् । ननु नायमुपाधिन पदवाच्यः यद्धमोंऽन्यत्र भासते स उपाधिः यथा स्फटिकादौ जवाकुस-मादि विषमन्याप्रोपाधौ च न्याप्यत्वाभावात्तद्धर्मस्य साधनाभिमतेऽनव-भासनादिति चेत्सत्यं, समन्याम एवाद्रेन्धनप्रभवविद्यमत्त्वादौ मुख्य उपा-थिपद्प्रयोगः अन्यत्र तु गौणः।गुणस्य व्यभिचारोन्नायकत्वम्। यद्धि यद्या-पकव्यभिचारि तस्य तद्यभिचारित्वनियमात् । भवति च साध्यव्यापकस्यो-पायेर्व्यभिचारि साधनम्, अतः साध्यव्यभिचारीति । यद्यापकाव्याप्यं यत् तत् तद्व्याप्यामिति व्याप्यत्वासिद्धशुन्नायकत्वं वा सत्प्रतिपक्षोत्थाप-कत्वं वा। पक्षादु(क्षेड)पांधेः साध्यन्यापकस्याभावात्साध्याभावसाधनात्, वदुक्तं 'वाद्यक्तसाध्यानयमच्युतोऽपि कथकैरुपाधिरुद्रान्यः पर्यवसितं

नियमयन् दूषकताबीजसांम्यात्' इति उन्नीयते चायं वाधव्यभिचारानुकूछतकाभावप्रतिकूछतंकः । यन्नु यद्यभिचारित्वेन साधनस्य साध्यव्यभिचारित्वं स उपाधिरिति तत्र तृतीया न करणे न हेतौ न प्रकारे न छक्षणे ।
न च यद्ग्चभिचारित्वेन ज्ञातेन साधनस्य साध्यव्यभिचारित्वं ज्ञायते इति
पूरणीयम् । अज्ञायमानोपाध्यव्यापनात्, स्फुटव्यभिचारस्थछोपाध्यव्यापनात् । योग्यतागर्भा तु दुर्निक्षा, व्यभिचारोन्नायकत्वमव्यवस्थाप्य उपाध्युज्ञावनाशक्यत्वाच । पक्षेतरत्वं तु उपाधिछक्षणाक्रान्तमपि स्वव्याधातकत्वान्नोपाधिः यथा पक्षे संदिग्धानैकान्तिकत्वम् । यदि हि तत्र न संदेहस्तदा न
पक्षता यदि पक्षता तदा संदेहस्यावश्यकतया संदिग्धानैकान्तिकत्वद्रौव्यात् ।
अविशिष्टं मयुखेऽन्वेष्टव्यम् ॥ १४ ॥

( विदृ ) नन्कस्थलेषु अनुमितिने भवत्येव व्याप्तिविरहादित्यत आह-प्रसिद्धिरिति । प्रसिद्धिर्व्याप्तिप्रमा तत्पूर्वकत्वात्तद्धीनत्वात् अपदे-शस्य सद्धेत् द्रावनस्य तथा चोक्तस्थलेषु सन्न्यायप्रयोगस्य कथकसंप्रदाय-सिद्धत्वात् तिन्नवीहकव्याप्तिप्रमोपपादकव्याप्तिस्वीकार आवश्यक इति भावः । च्यापिश्च साध्यतावच्छेदकसंबन्धावच्छिन्नं यत् साध्यवस्वं तद्व-च्छिन्नप्रतियोगिताकस्यान्योन्याभावस्य स्वप्रतियोगितावच्छेद्कवत्त्वबुद्धिवि-रोधिताघटकसंबन्धेन यद्धिकरणं तन्निरूपितहेतुतावच्छेदकसंबन्धावच्छि-मृत्रुत्तितानवच्छेदकहेतुतावच्छेदकधर्मवत्त्वम् । केवलान्वयिस्थले सत्तावा-जातेरित्यादिस्थेले च न्याप्तिभ्रमादेवाऽनुमितिः । आकाशादिहेतौ न्याप्तिर-स्त्येव । परन्तु पक्षधर्भत्वविरहाद्सद्धेतुत्वव्यवहारः । अथवा यादृशप्रतियो-गितावच्छेदकावच्छिन्नसाध्यतावच्छेदकसंबन्धानवच्छिन्ननिरूपकताकाधिक-रणतावदन्यत्वं हेतुतावच्छेदकसंबन्धावच्छित्रहेतुतावच्छेदकावच्छित्रनिरूप-कताकाधिकरणतावतस्तन्निरूपितसाध्यतावच्छेदकताघटकसंबन्धावच्छिन्ना-वच्छेदकताशून्यं यत्साध्यतावच्छेदकं तद्वचिछन्ननिरूपकताकाधिकरण-ताबद्धृत्तिवृत्ति यत् हेतुताबच्छेद्कं तद्वत्त्वं व्याप्तिः । गुरुधर्मस्य प्रतियो-गितावच्छेदकत्वस्वीकाराच कम्बुप्रीवादिमत्त्वान् द्रव्यत्वादित्यादौ नाति-व्याप्तिः कालो घटवान् महाकाल्यवादित्यादौ महाकालान्यत्वविशिष्टघटा-चभावप्रतियोगितामादाय लक्ष्णसमन्वयः । उक्तयोर्लक्षणयोः संबन्धादि-निवेशव्यावृत्तिः सुधीभिरूह्नीया, विस्तरभूयात्परित्यक्ताऽस्माभिः॥१४॥ (भाष्यम्) अथापि खल्वेतद्रथीन्तरमर्थान्तरस्यापदेशो न त्वन्यदिति ।

१ साम्राज्यादिति बाँ रा आ सो मं पु पाठः ।

कुत एतत् प्रतिपत्तन्यम् ?— \*प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य । प्रसिद्धिपूर्वकः खल्वपदेशो भवति । अस्ति चैतेषु प्रसिद्धिर्नियतसंबन्धात् । तस्मादेभि-र्यान्तरभूतैरप्यर्थान्तरभूतान्येतान्यपदिश्यन्ते इति भवन्त्येतेऽपदेशाः । अन्ये त्वनपदेशाः, न खल्वपि तेषु प्रसिद्धिरस्ति नियतसंबन्धस्या-भावात् ॥ १३ ॥

#### अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्रानपदेशः ॥ १५ ॥

( उप० ) इदानीं वृत्तानां वर्तिष्यमाणानां च हेतूनां हेत्वाभासाद्विवेक्या हेत्वाभासप्रकरणमारभमाण आह—अप्रसिद्ध इति। अप्रसिद्ध इति अव्यान्यां प्राप्तिकश्च विपर्रातव्याप्तिकश्च विरुद्धः। एतेन व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धयोः संग्रहः। असन् इति पक्षेऽसन् अपक्षधर्म इत्यर्थः। स च कचित् स्वरूपविरहात् कचित् संदेहसिषाधयिषयोरभावात् सिद्धसाधने । संदिग्ध इति पक्षे साध्यसदसत्त्वकोटिकसंशयजनकः, स च संशयः समानधर्मदर्शनात् कचित् पक्ष एव हेतोः साध्यतद्भान्वसाहचर्यद्शेनात्। आद्यः साधारणानैकान्तिकः, द्वितीयस्त्वसाधारणानैकान्तिकः तृतीयोऽनुपसंहारी।। १५।।

(विदृ०) प्रसङ्गाद्धेत्वाभासं निरूपयति—अप्रसिद्ध इति । अप्रसिद्धः अप्रमितः व्याप्त्या पक्षधर्मतया च । तथाच यत्र व्याप्तिः पक्षधर्मत्वं वा नास्ति स असिद्ध इति यावत् । असन् साध्यवतीत्यादि साध्यवदृदृत्तिर्वि-रुद्ध इति फिलतार्थः । संदिग्ध इति यतः पक्षे साध्यरूपो धर्म इत्यादिः । तथाच साध्यसंदेहजनकपक्षधर्मताज्ञानविषय इत्यर्थः । सव्यभिचार इति तु फिलतार्थः । चकाराद्नुक्तयोः गौतमीयतन्त्रोक्तयोः सत्प्रतिपक्षवाधिनत्योः संप्रहः । तथाच हेत्वाभासाः पञ्च, असिद्धविरुद्धसव्यभिचारसत्प्र-तिपक्षवाधिताः । तादृशपञ्चान्यतमत्वं हेत्वाभाससामान्यलक्षणामित्यर्थः । विरुद्धासिद्धसंदिग्धमलिङ्गं काश्यपोऽत्रवीत् इत्य(त्रा)प्युपलक्षणं ज्ञेयम् । एवमेव वृत्तिकारः । हेतुवदाभासन्ते इति व्युत्पत्त्या हेत्वाभासपदं दुष्ट-हेतुपरं, हेतोराभासा इति व्युत्पत्त्या तु हेतुदोषवोधकमेव तत् । तत्र दोषा अपि पञ्च, तत्र दोषसामान्यलक्षणं प्रकारान्तरमपि संभवति । तथाहि अनाहार्याप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितनिश्चयवृत्तित्वविशिष्टयादृशविशिष्टविषयिताव्यापिका पक्षः साध्यवान्, साध्यव्याप्यहेतुमांश्चेति समृहालम्बानानु-

१ अप्रसिद्धोऽनपदेश इति पृथक् सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

मितित्वन्यापकप्रतिबन्यतानिरूपितप्रतिबन्धकता तारृ राविशिष्टत्वं हेतुद्रोष-त्वम् । अत्र तादृशविशिष्टान्तराघटितत्वे सतीति विशेषणं देयं, तेन प्रमेयत्वविशिष्टन्यभिचारादौ नातिप्रसङ्गः। यद्यपि विशेषगुणसामान्याभाव-वान् द्वितीयक्षणावच्छित्रो घटो गुणसामान्यामाववानित्यादौ बाबघटि-ताया आश्रयासिद्धेरसंग्रहस्तथापि स्वावच्छिन्नविषयकत्वावच्छिन्नं यत्कि-चिट्यतिबन्धकतावच्छेदकविषयिताकविशिष्टनिक्पितविषयितात्वव्यापकस्वा-वच्छिन्ननिरूपताकधर्मवत्त्वं हेतुदोषत्वमित्यस्य विवक्षितत्वान्न दोषः । लक्षणसङ्गमनादिकं तु सुधीभिः स्वयमूहनीयं विस्तरभयादुपेक्षितम-स्माभिः। निर्वेह्निः पर्वतो वह्निमानित्यादौ तु हेतुदोषो न स्वीक्रियते अ-विज्ञाताख्यनिमहेणैव वादिनस्तत्र निमहात् । अथवा यादशविशिष्टवि-षयकानाहार्योप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितनिश्चयोत्तरानुमितित्वव्यापकः विरो-पक्षविशेष्यतानिरूपितसाध्यप्रकारत्वतादृशविशेष्यता-धिविषयताप्रयुक्तः निरूपितसाध्यव्याप्यहेतुप्रकारत्वोभयाभावः तादृशविशिष्टत्वं हेतुदोषत्वम् । अत्रापि निरुक्तवाधघटिताश्रयासिद्धिसंप्रहाय प्रमेयत्वादिविशिष्टदोषवारणा-य च स्वविषयताप्रयोज्यविशिष्टान्तरविषयत्वाप्रयोज्यतादृशोभयाभावप्रयो-जकाभावाधिकरणताकत्वं विवक्षणीयम्। छक्षणसङ्गमनादिकं सुर्वाभिः स्वय-मृहनीयं प्रनथगौरवभयाद्विरम्यतेऽस्माभिः। तत्रासिद्धिवोषिखविधः स्वरूपा-सिद्धचाश्रयासिद्धिन्याप्यत्वासिद्धिभेदात्।पक्षे हेत्वभावः स्वरूपासिद्धिः।पक्षे पक्षतावच्छेदकाभाव आश्रयासिद्धिः। न्यर्थविशेषणघटितं हेतुतावच्छेदकम् , साध्ये साध्यतावच्छेदकाभावः, साधने साधनतावच्छेदकाभावश्च व्याप्य-त्वासिद्धिः। यत्र योऽसिद्धिस्तत्र तद्वचाप्योऽप्यसिद्धिरेव । तावदन्यतमत्वम-सिद्धित्वम् । हेतौ साध्यसामानाधिकरण्याभावतद्व्याप्यौ साध्ये हेत्सामा-नाथिकरण्याभावतद्भ्याप्यौ च विरोधः।तदन्यतमत्वं विरोधत्वम्।साधारण्या-साधारण्यानुपसंहार्यभेदाद्यभिचारस्त्रिविधः । हेतौ साध्याभाववद्वत्ति-त्वतद्व याप्यौ साधारण्यं, साध्यन्यापकीभृताभावप्रतियोगिप्रकृतहेतुरसाधार-रण्यम्, अत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यादिकं हेतौ व्यतिरेकव्याप्त्याभावश्चान-पसंहार्यम् । अत्रापि व्याप्यो विवक्षणीयः साधारण्यादित्रितयान्यतमत्वं व्यभिचारत्वम् । साध्याभावव्याप्यवान् पक्षः सत्प्रतिपक्षः । साध्याभाववान् पक्षो बाघः । असिद्धचादिपञ्चदोषान्यतमत्वं हेतुदोषत्वं, स्वज्ञानविषयप्रकृत-हेतुतावच्छेदकवत्त्वसंबन्धेन दोषवान् हेतुर्दुष्ट इत्यपि केचित् ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) यस्मात् प्रसिद्धिपूर्वको भवत्यपदेशस्तस्मात्—\*अप्रासिद्धो-

ऽनपदेशः । यत्र नास्ति प्रसिद्धिः, सोऽनपदेशः यत्रानुमीयते तत्र यो न भवति हेतुः, सोऽयमसन्ननपदेशः । संदिग्धश्च हेतुरनपदेशो-ऽहेतुः । नैताभ्यां शक्यमपदेष्टुमिति । संदिग्धश्चानैकान्तिकः सन्य-भिचार इत्यनर्थान्तरम् । न्यभिचारश्चैकत्रान्यवस्था । सोऽयमनैका-नितकः । साध्यं चैकोऽन्तः, तद्भावश्चैकोऽन्तः। यः खल्वेकस्मिन्नन्ते वर्तते स ऐकान्तिकः । विपर्ययादनैकान्तिकः यो द्वयोरप्यन्तयोर्वर्तते इति । तन्त्रान्तरे च, सन्यभिचारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकालाः पञ्चान-पदेशा उक्ताः । सिद्धान्तमभ्युपेत्य तद्विरोधी विरुद्धः । यस्मात्प्रकरण-चिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसमः । साध्याविशिष्टः साध्यत्वात् साध्यसमः । कालात्ययापदिष्टः कालातीतः इति । त इमेऽप्रसिद्धा असन्तः संदिग्धाश्चेति ॥ १४ ॥

## यस्माद्विषाणी तस्मादृश्वः ॥ १६ ॥

( ७५० ) तत्र व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धस्वरूपासिद्धानामुदाहरणमाह—य-स्मादिति । यत्र रासभिषण्डं पक्षीकृत्यायमसावश्वः विषाणित्वात् यस्तु नाश्वो नासौ विषाणी, यथा शशशृगालनरवानरादिरिति व्यतिरेकसहचा-रदर्शनाहितव्यामोहः प्रयुद्धे, तत्र व्याप्यत्वासिद्धस्वरूपासिद्धविरुद्धा-नामुदाहरणमिदम् ॥ १६ ॥

(विवृ०) हेत्वाभासानामुदाहरणमाह—यस्मादिति । यत्र शशादिः पक्षः अश्वत्वं साध्यं विषाणित्वं हेतुस्तत्र पञ्चैव हेतुदोषाः सन्ति। तत्समन्वयः स्वयमूहनीयः ॥ १६॥

( भाष्यम् ) अनपदेशस्योदाहरणम्-क्ष्यस्माद्विषाणी तस्माद्यः । अश्व-विषाणिनोः प्रसिद्धिनास्तित्यप्रसिद्धोऽनपदेशः । न चाश्वे विषाणमस्तित्य-सन्ननपदेशः । यश्च विषाणी नासावश्व इति संदिग्धश्चानपदेशः । अश्वापि खल्वश्वेऽपि दशनमस्ति गव्यपीति अप्रसिद्धः संदिग्धश्चानपदेशः । अश्वेऽपि कदाचिन्नास्ति दशनमित्यसंश्चानपदेश इति ॥ १५ ॥

# यस्माद्विषाणी तस्माद्रौरिति चानैकान्तिकस्योदाहरणम् ॥ १७॥

( उप० ) अनैकान्तिकमुदाहरति—यस्मादिति । यत्र महिषं पक्षायित्वा अयं गौर्विषाणित्वादिति साधयति तत्र साधारणानैकान्तिकता, यदा त्वा-काशं नित्यं शब्दाश्रयत्वादिति साधयति तदाऽस्यासाधारणानैकान्तिकता, एवं शब्दोऽनित्यः शब्दत्वादित्याद्ययगृद्धमाणद्शायामसाधारणानैकान्ति-

कमेव, यदा तु विपक्षबाधकतकीवतारात् पक्ष एव साध्यं सिध्येत् तदा स-पक्षवृत्तिताज्ञानद्शायां सद्धेतुरेव, पक्षस्यापि सपक्षत्वात्तत्र । व्याप्तपक्षधर्म-तयाऽप्रमितोऽसिद्धः । स च त्रिविधः व्याप्यत्वासिद्धः स्वरूपासिद्धः आश्र-यासिद्धश्च । तत्रागृहीतन्याप्तिको न्याप्यत्वासिद्धः, सत्या एव न्याप्तेरमहात् डमयथापि, तेनानुकूछतकीमाबादयोऽसिद्धभेदाः, स व्यामेरभावाच चायमसमर्थविशेषणासमर्थविशेष्यासमर्थोभयसन्दिग्धासमर्थविशेषणसन्दि-ग्धासमर्थ विशेष्यसन्दिग्धासमर्थोभयभेदप्रपञ्चेन सहस्रधा भिद्यते । सर्वत्र चात्र सिद्धिविरह एवोद्भाव्यः । अत्रेदं तत्त्वम्-हेतुस्तावत् केवलान्वय्य-न्वयव्यतिरेकिकेवलव्यतिरोकिभेदात्रिवियः तत्र सर्वधर्मिगतो धर्मः केवला-न्वयी यथा प्रमेयत्वाभिषेयत्वविशेष्यत्वविशेषणत्वनित्यद्रव्यात्यन्ताभावाश्रय नाशनाश्यगुणादिध्वंसात्यन्ताभावाद्यः । नहास्ति तादृशं किंचित्, यत्रैते थर्मा न विद्यन्ते, तथाच सर्वगतत्वमत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वं वा केव-लान्वयित्वम् । एतेषां च स्वात्मवृत्तित्वेऽपि न दोषः । तदुक्तं "प्रमाणं शरणं वृत्तौ न भिन्नाभिन्नते यतः" इति । केवलान्वयिसाध्यको हेतुः केवलान्वयी अस्य च पक्षसत्त्वसपक्षसत्त्वावाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वानि चत्वारि रूपाणि गमकत्वौपयिकानि, अन्वयञ्यतिरेकिणस्तु हेतोर्विपक्षासत्त्वेन सह पञ्च, केवळव्यातिरोकिणः सपक्षसत्त्वव्यातिरकेण चत्वारि, तथाच यस्य हेतोयी-वन्ति रूपाणि गमकतौपयिकानि तदन्यतररूपहीनः स हेतुराभासः। एवं च गमकतौपयिकान्यतररूपशून्यत्वं हेत्वाभासत्वं, तेनान्यतररूपशून्यत्वस्य निश्चयवत्संदेहोऽप्यनुमितिप्रतिबन्धकः वादिहेतोरसाधकतासाधकश्च । न च केवळान्वयिकेवळव्यतिरोकिणोहेंत्वोरन्यतरक्षपशून्यतया हेत्वाभासत्वापत्तिः। केवलान्वियिनि विपक्षासत्त्वस्य केवलञ्यतिरेकिणि सपक्षसत्त्वस्य गमकः त्वौपयिकत्वाभावात् । एवंचाश्रयासिद्धस्वरूपासिद्धभागासिद्धानां पक्षसत्त्व-रूपविरहादाभासत्वम्, व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धसाधारणानैकान्तिकानां विप-क्षासत्त्वरूपवैकल्यात्, असाधारणानैकान्तिकानुपसंहारिणोः सपक्षसत्त्व-वैकल्यात्, बाधितसस्प्रतिपक्षितयोरवाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वविरहात्। एवं सोपाधिकत्वाप्रयोजकत्वयोरिप विपक्षासत्त्वनिश्चयाभावादगमकत्वम्, अनुकू-लतर्काभावप्रतिकूलतर्कयोरिप विपक्षासत्त्वनिश्चयविरहात्। एवं साध्यवि-कलसाधनविकलोभयविकलदृष्टान्ताभासानां यदि हेत्वाभासविधया दोषत्वं तदा सपक्षसत्त्वानिश्चयात्, यदि स्वातन्त्र्येण दृष्टान्ताभासतया तथापि द्वारं हेतोः सपक्षसत्त्वानिश्चयं एव, अनुपद्रितान्वयानुपद्रितव्यतिरेकवि-

**ऽनपदेशः । यत्र नास्ति प्रसिद्धिः, सोऽनपदेशः यत्रानुमीयते तत्र** यो न भवति हेत:, सोऽयमसन्ननपदेश: । संदिग्धश्च हेत्रनपदेशो-Sहेतुः । नैताभ्यां शक्यमपदेष्टुमिति । संदिग्धश्चानैकान्तिकः सन्य-भिचार इत्यनर्थान्तरम् । व्यभिचारश्चैकत्राव्यवस्था । सोऽयमनैका-न्तिकः । साध्यं चैकोऽन्तः, तद्भावश्चैकोऽन्तः। यः खल्वेकस्मिन्नन्ते वर्तते स ऐकान्तिकः । विपर्ययादनैकान्तिकः यो द्वयोरप्यन्तयोर्वर्तते इति । तन्त्रान्तरे च, सञ्यभिचारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकालाः पश्चान-पदेशा उक्ताः । सिद्धान्तमभ्युपेत्य तद्विरोधी विरुद्धः । यस्मात्प्रकरण-चिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसमः । साध्याविशिष्टः साध्यत्वात् साध्यसमः । कालात्ययापदिष्टः कालातीतः इति । त इमेऽप्रसिद्धा असन्तः संदिग्धाश्चेति ॥ १४ ॥

#### यस्माद्विषाणी तस्मादश्वः ॥ १६ ॥

( उप० ) तत्र व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धस्वरूपासिद्धानामुदाहरणमाह-य-स्मादिति । यत्र रासभिण्डं पक्षीकृत्यायमसावश्वः विषाणित्वात् यस्त नाश्वो नासौ विषाणी, यथा शशशूगालनरवानरादिरिति व्यतिरेकसहचा-रदर्शनाहितव्यामोहः प्रयुद्धे, तत्र व्याप्यत्वासिद्धस्वरूपासिद्धविरुद्धा-नामदाहरणमिदम् ॥ १६ ॥

( विवृ० ) हेत्वाभासानामुदाहरणमाह-यस्मादिति । यत्र शशादिः पक्षः अश्वत्वं साध्यं विषाणित्वं हेतुस्तत्र पञ्चैव हेतुदोषाः सन्ति। तत्समन्वयः स्वयमूहनीय: 11 १६ 11

( भाष्यम् ) अनपदेशस्योदाहरणम्- अयस्माद्धिषाणी तस्मादश्वः । अश्व-विषाणिनोः प्रसिद्धिर्नास्तीत्यप्रसिद्धोऽनपदेशः । न चाश्चे विषाणमस्तीत्य-सन्ननपदेशः । यथ्य विषाणी नासावश्व इति संदिग्धश्चानपदेशः । अथापि खल्वश्वेऽपि दशनमस्ति गन्यपीति अप्रसिद्धः संदिग्धश्चानपदेशः। अश्वेऽपि कवाचित्रास्ति दशनमित्यसंख्यानपदेश इति ॥ १५ ॥

## यस्माद्विषाणी तस्माद्गौरिति चानैकान्तिकस्योदाहरणम् ॥ १७॥

( उप० ) अनैकान्तिकमुदाहरति-यस्मादिति । यत्र महिषं पक्षयित्वा अयं गौविंपाणित्वादिति साधयति तत्र साधारणानैकान्तिकता, यदा त्वा-कारां नित्यं शन्दाश्रयत्वादिति साथयति तदाऽस्यासाधारणानैकान्तिकता, एवं शब्दोऽनित्यः शब्दत्वादित्याद्यप्यगृद्यमाणदशायामसाधारणानैकान्ति-

कमेव, यदा तु विपक्षवाधकतकीवतारात् पक्ष एव साध्यं सिध्येत् तदा स-पक्षवृत्तिताज्ञानद्शायां सद्धेतुरेव, पक्षस्यापि सपक्षत्वात्तत्र । व्याप्तपक्षवर्भ-तयाऽप्रमितोऽसिद्धः । स च त्रिविधः व्याप्यत्वासिद्धः स्वरूपासिद्धः आश्र-यासिद्धश्च । तत्रागृहीतव्यापिको व्याप्यत्वासिद्धः, सत्या एव व्याप्तेरमहात व्याप्तेरभावाच उभयथापि, तेनानुकूळतकीभावादयोऽसिद्धभेदाः, स चायमसमर्थविशेषणासमर्थविशेष्यासमर्थोभयसन्दिग्धासमर्थविशेषणसन्दि-ग्यासमर्थ विशेष्यसन्दिग्धासमर्थोभयभेदप्रपञ्चेन सहस्रधा भिद्यते । सर्वत्र चात्र सिद्धिविरह एवोद्भाव्यः । अत्रेदं तत्त्वम्-हेतुस्तावत् केवलान्वय्य-न्वयन्यतिरेकिकेवलन्यतिरेकिभेदात्रिविवः तत्र सर्वधर्मिगतो धर्मः केवला-न्वयी यथा प्रमेयत्वाभिधेयत्वविशेष्यत्वविशेषणत्वनित्यद्भव्यात्यन्ताभावास्त्रय नाशनाश्यगुणादिध्वंसात्यन्ताभावाद्यः । नहास्ति तादृशं किंचित्, यत्रैते धर्मी न विद्यन्ते, तथाच सर्वगतत्वमत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वं वा केव-लान्वयित्वम् । एतेषां च स्वात्मवृत्तित्वेऽपि न दोषः । तदुक्तं "प्रमाणं शरणं वृत्तौ न भिन्नाभिन्नते यतः" इति । केवळान्वयिसाध्यको हेतुः केवळान्वयी अस्य च पक्षसत्त्वसपक्षसत्त्वावाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वानि चत्वारि रूपाणि गमकत्वौपयिकानि, अन्वयन्यतिरेकिणस्तु हेतोनिपक्षासत्त्वेन सह पञ्च, केवलञ्यतिरेकिणः सपक्षसत्त्वञ्यतिरेकेण चत्वारि, तथाच यस्य हेतोर्या-वन्ति रूपाणि गमकतौपयिकानि तदन्यतररूपहीनः स हेतुराभासः। एवं च गमकतौपयिकान्यतररूपशून्यत्वं हेत्वाभासत्वं, तेनान्यतररूपशून्यत्वस्य निश्चयवत्संदेहोऽप्यनुमितिप्रतिबन्धकः वादिहेतोरसाधकतासाधकञ्च । न च केवलान्वयिकेवलन्यतिरेकिणोर्हेत्वोरन्यतररूपशून्यतया हेत्वाभासत्वापत्तिः। केवलान्त्रयिनि विपक्षासत्त्वस्य केवलव्यतिरेकिणि सपक्षसत्त्वस्य गमकः रवौपयिकत्वामावात् । एवंचाश्रयासिद्धस्वरूपासिद्धभागासिद्धानां पक्षसत्त्व-रूपविरहादाभासत्वम्, व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धसाधारणानैकान्तिकानां विप-क्षासत्त्वरूपवैकल्यात्, असाधारणानैकान्तिकानुपसंहारिणोः सपक्षसत्त्व-वैकल्यात्, वाधितसस्प्रतिपक्षितयोरवाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वविरहात्। एवं सोपाधिकत्वाप्रयोजकत्वयोरपि विपक्षासत्त्वनिश्चयाभावादगमकत्वम्, अनुक्-ळतकीभावप्रतिकूलतकेयोरपि विपक्षासत्त्वनिश्चयविरहात्। एवं साध्यवि-कलसाधनविकलोभयविकलदृष्टान्ताभासानां यदि हेत्वाभासविधया दोषत्वं तदा सपक्षसत्त्वानिश्चयात्, यदि स्वातन्त्र्येण दृष्टान्ताभासतया तथापि द्वारं हेतोः सपक्षसत्त्वानिश्चय एव, अनुपदर्शितान्वयानुपद्शितव्यतिरेकवि-

परीतोपद्शितान्वयविपरीतोपद्शितव्यतिरेकास्तुन्यूनाप्राप्तकालनिमहस्था-पर्यवसन्ना एव । आत्माश्रयान्योन्याश्रयचक्रकानवस्थास्तु व्याप्तिनिश्चयं वि-घटयन्तः सपक्षसत्त्वविपक्षासत्त्वान्यतर्रूपविकला एवं हेत्वाभासतामासाद्य-न्ति, तत्र पक्षे साध्यसद्सत्त्वकोटिकसंशयजनकोहेत्वाभासः सव्यभिचारः, पक्षे साध्याभावनिश्चयफलको हेत्वाभासो विरुद्धः, व्याप्तिपक्षधर्मताप्रमिति-विरहोऽसिद्धः, वाथसत्वतिपक्षौ तु काश्यपीये मते न स्वतन्त्रौ तत्र वाथ आश्रयासिद्धावनैकान्तिके वा पर्यवस्यति । तदुक्तं "बाधायामपक्षधर्मों हे-तुरनैकान्तिको वा " इति सत्प्रतिपक्षोऽप्यन्यतरत्र व्याप्त्यादिसंशयमापाद-यन अनैकान्तिकादावेव पर्यवस्यति । वृत्तिकारस्तु "अप्रसिद्धोऽनपदेशो-ऽसन् सन्दिग्धश्चानपदेशः " इति सूत्रस्थचकारस्य वाधसत्प्रतिपक्षसमुचया-र्थतामाह । तेन ''सन्यभिचारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकालाः पञ्च हेत्वाभासाः " इति गौतभीयमेव मतमनुषावति । परन्तु "विरुद्धासिद्धस-न्दिग्धमलिङ्गं काञ्चपोऽत्रवीत् " इत्याद्यभिधानात्सूत्रकारस्वरसो हेत्वा-भासानां त्रित्वे, चकारस्तूक्तसमुचयार्थे इति तत्त्वम् । प्रन्थगौरवभयात् प्रपञ्चो न कृतो मयूखे विस्तरोऽन्वेष्टव्यः ॥ १७ ॥

(विवृ०) सन्यभिचारस्योदाहरणमाह-यसमादिति। अत्र यदि गोपिण्डस्य प्रभृता तदा बाधः सत्प्रतिपक्षत्र नास्ति यदि महिषपिण्डादिः पक्षः तदा तावपि विद्येते।अत्र गोत्वाभाववद्भृत्तिविषाणित्वं साधारण्यम् । गोत्वव्यतिरे-कञ्याप्त्रभावनद्विषाणित्वमनुपर्सेहार्यम् । असाधारण्यं तु अत्र नास्ति एवं गोत्वव्याप्यभाववद्विषाणित्वं व्याप्यत्वासिद्धिरप्यत्र वर्तते । हेत्वासास-विशेषाणां लक्षणमुदाहरणं च स्वयमूह्यं विस्तरभयात्त्यक्तमस्माभिः ॥ १७ ॥

( भाष्यम् ) यस्माद्विषाणी तस्मादश्च इति चार्थः । तत्र्याख्यातम् गवि यद्विरुक्षणं विषाणं न तस्य प्रतिसंधानेन हेतुः प्रवर्तते । विषाणमात्रस्य स्वभिसंघानामिति ॥ १६॥

## आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षाद्यन्निष्पद्यते तदन्यत् ॥ १८ ॥

( उप० ) इदानीं हेत्वाभासिववेचनस्य फलमाह—आत्मेन्द्रियार्थेति । आस्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षात्तावञ्ज्ञानमुत्पद्यते तचात्मनि लिङ्गम् । असिद्धविरुद्धा-नैकान्तिकेभ्योऽन्यत् अनाभासित्यर्थः । तथाहि ज्ञानमात्मन्युभयथा लिङ्गम्, ज्ञानं कचिदाश्रितं कार्यत्वाद्रूपादिवदिति वा, प्रत्यभिज्ञारूप-त्तया वा योऽहमद्राक्षं सोऽहं स्पृशामीति, तेल ज्ञानगतं कार्यत्वं नासिद्धं

यन्निष्पद्यत इत्यभिधानात्, न विरुद्धं सामान्यतोद्दष्टेऽत विरोधाभावात्, न चानैकान्तिकम्, तत एव। तथाच स्वगतकार्यत्वगुणत्वद्वारा सामान्यतो-दृष्टेन ज्ञानमेवात्मानि लिङ्गम्, प्रत्यभिज्ञानं तु भिन्नकर्तृकेभ्यो न्यावर्त-मानमेककर्तृकतायां पर्यवस्यति । न च बुद्धिचैतन्येऽपि कार्यकारणभाव-निवन्थनमेव प्रतिसंधानम्, शिष्यगुरुवुद्धयोरपि प्रतिसंधानप्रसङ्गात् । जपादानोपादेयभावस्तल नास्ति । स च प्रतिसन्धानप्रयोजक इति चेदुपा-दानत्वस्य द्रव्यधर्मतया बुद्धावसंभवात्, संभवे वा बुद्धीनां क्षणिकतया पूर्वानुभूतप्रतिसंधानानुपपत्तेः । नीह पूर्वमुद्धचा उत्तरासु बुद्धिषु कश्चित् सं-स्कार आधीयते स्थिरस्य तस्य त्वयाऽनभ्युपगमात्, क्षणिकबुद्धिधारारूपस्य च काळान्तरस्मृतौ प्रतिसन्धाने वाऽसामर्थ्यात्। आळयविज्ञानसन्तानः प्र-वृत्तिविज्ञानसन्तानाद्न्य एव स्मर्ता च प्रतिसंघाता चेति चेत् स यदि स्थिरः तदा सिद्धं नः समीहितम्, क्षणिकबुद्धिधारारूपश्चेत् तदा पूर्वदोषान-तिवृत्तेः। नहि तत्रापि स्थिरः कश्चित् संस्कारः । किंच प्रवृत्तिविज्ञाना-तिरिक्ते तत्र प्रमाणाभावः । अहमिति बुद्धिधारैव प्रमाणमिति चेत् भवतु तत्र यदि प्रवृत्तिविज्ञानान्यालयविज्ञानमेव चेदुपादत्ते तदा प्रवृत्तिविज्ञाना-नामुपादानताविरहे निमित्तताऽपि न स्यात् । उपादानताव्याप्रत्वानिमित्त-तायाः। माऽस्तु निमित्तताऽपीति चेत् तर्हि सत्त्वमपि गतम्, अर्थिक-याकारित्वस्य सत्त्वलक्षणत्वात् । प्रवृत्तिसन्तानालयसन्तानाभ्यां संभूय संतानद्वयमुपादीयत इति चेत् तर्हि किमपराद्धमवयविसंयोगादिभिः, च्या-सज्यवृत्तितायास्त्वयाप्यभ्युपगमात् । तस्माज्ज्ञानेनाश्रयतयाऽनुमितमात्मानं प्रतिसंधानं स्थिरत्वेन साधयतीति न किंचिदनुपपन्नम्। यद्वा नित्या बु-ब्रिनीत्मानं कारणत्वेन गमयितुमईतीति सांख्यमतिनरासाय सूत्रमिद्मुप-तिष्ठते ' आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्पाद्यान्निष्पद्यते तद्न्यत् ' बुद्धितत्त्वं यत्त्व-तज्ज्ञानमेव, बुद्धिरुपलन्धिर्ज्ञानमिति हि पर्यायाभिधानं तचात्मादिसन्निकर्षादुत्पन्नम्, अन्यदेव त्वदभ्युपगतादन्तःकरणादित्यर्थः । तथाच भवति तदात्मनो लिङ्गमिति भावः ॥ १८॥

(विदृ०) आत्मिन प्रमाणान्तरमि दर्शयति, यद्वात्मसाधको हेतुने हेत्वा-भास इत्याह—आत्मेन्द्रियार्थेति । आत्मरूपो य इन्द्रियार्थस्तत्र यः सन्निकर्षः अर्थान्मनसः आत्ममनःसंयोग इति यावत् । तस्मात् यञ्ज्ञानमुत्पद्यते अहं सुखीत्याद्याकारकं तदन्यत् तत् ज्ञानम् अनुमानादन्यत् आत्मिन प्रमाण-मिति शेषः । आत्ममनःसंयोगजन्यज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वज्ञापनाय एवं वक्नोक्तिः इन्द्रियार्थसान्निकर्षोत्पनं ज्ञानमिति प्रत्यक्षेत्रक्षणात्। यद्यपि ताद्दराप्रत्यक्षं त शरीरादिभिन्नात्मसाधकं तथाप्यात्ममात्रसाधकतायास्तत्र निरावाधतेवेति भावः। अथवा यन्निष्पद्यते इत्यन्तेन ज्ञानमेव प्रतिपाद्यते तद्दन्यदित्यस्य च तज्ज्ञानम् आत्मानुमापकं हेत्वाभासाद्दन्यत् इत्यर्थः। तथाच ज्ञानं द्रव्याप्तितं गुणत्वादित्यस्माकं य आत्मसाधको हेतुः स न हेत्वाभासः किंतु ज्ञानं शरीराश्रितं तत्कार्यत्वादित्यादिना त्वयोद्धावितो हेतुरेव हेत्वाभास इति भावः॥ १८॥

(भाष्यम् ) अन्यदेव हेतुरिति यद्न्यदात्मनो हेतुरित्युक्तं, तद्न्यदिद्दान्नीमिभिधीयते— अतिनेद्द्रयार्थसिन्निकषीद्यक्षित्तिकषीद्यन्ति तद्न्यत् । आत्मना इन्द्रियस्य तस्य चार्थेन सिन्निकषीद्यदुत्पद्यते तद्न्यत् । किं पुनरात्मेन्द्रियार्थसिन्निकषीदुत्पद्यते ? ज्ञानमुपल्रिक्थ्वोध इति । तचैतदात्मनो हेतुः
निविन्द्रियमर्थश्च । कार्यभूतं खल्वेतत्कारणभूतस्यात्मनोऽपदेश इति । न वै
खित्विन्द्रियं ज्ञानेन शक्यमपदेष्टुम् । कस्मात् ? व्हीनस्पर्शनाभ्यामेकार्थयहणात् । यः खल्वर्थो द्शीनेन गृहीतः स्पर्शनेनापि सोऽर्थो गृद्यते । यमहमद्राध्रं चक्षुषा तमेवैतिर्हि स्पर्शनेन स्पृशािम, यं चास्प्राक्षं स्पर्शनेन तमेवैतिर्हि
चक्षुषा पश्यामीति । तावेतावेकविषयौ प्रत्ययावेककर्तृकौ प्रतिसंधीयेते ।
तत्र योऽसौ चक्षुषा स्पर्शनेन चैकमर्थ गृह्वात्येककर्तृकौ च प्रत्ययौ प्रतिसंघातुमहिति न त्विन्द्रियान्तरस्य विषयान्तरम्रहणिमिति । संघातोऽप्यवस्थाभेदािद्रिद्यमानो नैक इति न भिन्निनिमितौ विभिन्नकालीनौ प्रत्ययावेककर्तृकौ प्रतिपत्तुमहिति, योऽहं बाल्ये पितरावन्वभवं स एवाहमेतिर्हि प्रणप्तननुभवामीति। तस्मादिन्द्रयेभ्योऽर्थेभ्यः संघाताचार्थान्तरमात्मेति ॥ १८॥

## प्रवितिवृत्ती च प्रत्यगात्मिन दृष्टे परत्र लिङ्गम् ॥ १९ ॥

(उप०) आत्मन्यनुमानमभिधाय इदानीं परमात्मानुमानमाह—प्रवृत्तीति । प्रत्यगात्मनीति स्वात्मनीत्यर्थः, इच्छाद्वेषज्ञनिते प्रवृत्तिनिवृत्ती प्रयत्नविशेषौ । ताभ्यां च हिताहितप्राप्तिपरिहारफलके शरीरकर्मणी चेष्टालक्षणे जन्येते। तथाचपरशरीरे चेष्टा द्वष्ट्वा इयं चेष्टा प्रयत्नजन्या चेष्टात्वात् मद्यिचेष्टावत्, स च प्रयत्न आत्मजन्यः आत्मनिष्टो वा प्रयत्नत्वात् मद्यिप्रयत्नविदिति परात्मानुमानम् ।। १९ ।।

इति शांकरे वैशेषिकसूत्रीपस्कारे तृतीयाध्यायस्याद्यमाद्विकम्।

(विवृ०) परात्मनि प्रमाणमाह—प्रवृत्तीति । प्रवृत्तिरुक्तदरागजन्यः प्रयत्न विशेषः, निवृत्तिरुक्तदृषेजन्यो यत्निविशेषः । ते च प्रत्यगात्मनि स्वात्मनि दृष्टे साक्षात्कृते परत्र परात्मनि छिङ्कमिति सौत्रमेकवचनम्। परात्मसाधकानुमित्तिसंपादिके इत्यर्थः । चैत्रशरीरादिगता चेष्टा चेतनप्रयत्नसाध्या चेष्टात्वात् मच्छरीरचेष्टावदित्यनुमाने साध्यतावच्छेदककोटौ परात्मनः सिद्धेरिति । यद्यपि गमनादिक्रियायां प्रवृत्तिरेव हेतुर्दृश्यते नतु निवृत्तिरिति तथापि हिंसादिनिवृत्तितो गन्तव्यदेशावस्थितानां क्षुद्रजन्तूनां व्यजनादिना अपसारणादिरुपा चेष्टाऽपि दृश्यत एवेति नानुपपत्तिरिति संक्षेपः ॥ १९ ॥ इति श्रीजयनारायणतर्कपण्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृतौ तृतीयाध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

( भाष्यम् ) चेष्टया परस्य प्रवृत्तिं निवृत्तिं चानुमाय ताभ्यां रागद्धे-षावनुमिनोति । ताभ्यामपि सुखदुःखहेतुभावज्ञानस्य । तेन च परात्मनो-ऽनुमानम् । तदेवं चेष्टानुमिता प्रवृत्तिर्निवृत्तिश्च परत्रात्मनि छिङ्गं भवति इति ॥ १९ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये तृतीयस्याध्यायस्यायमाहिकम् ।

## तृतीयाध्याये द्वितीयाहिकम्।

आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्र मनसो लिङ्गम्।।१।।

(उप०) हेतुहेत्वाभासविवेकः आह्निकार्थः । इदानीमात्मपरीक्षाशेषं वर्तयिष्यसुदेशकमळ्ड्वनेन मनःपरीक्षामवतारयस्नाह—आत्मेन्द्रियार्थेति । मनोगातिमात्मनो छिङ्गं वक्ष्यति । तद्यदि मनो ज्ञानकरणत्वेन मूर्तत्वेन च परीक्षितं भवति तदा यद्योरितं मनः इन्द्रियान्तरादिभमतविषयप्राहिणि इन्द्रिये संबच्यते स आत्मेति सिद्धं भवतीत्येतद्धं कमळ्ड्वनम् । आत्मेन्द्रियार्थसिन्नकवें सित यस्मिन् इन्द्रियसिन्नकृष्टे ज्ञानस्य भावः उत्पादः, असन्त्रकृष्टे ज्ञानस्याभावोऽनुत्पादस्तन्मन इत्यर्थः। ननु मनोवैभवेऽपि करणवर्मन्त्वादेव ज्ञानायोगपद्यमुपपद्यते । किंच मनो विभु विशेषगुणशून्यद्रव्यत्वात् काळवत्, ज्ञानासमवायिकारणसंयोगाधारत्वादात्मवत्, स्पर्शोत्यन्ताभाववन्त्वादाकाशवदित्यादि वैभवसाधकं प्रमाणिमिति चेत् मैवं, यदि मनो विभुस्यात्तदा सर्वेन्द्रियसिन्नकृष्टात्ततः सर्वेन्द्रियकमेकमेव ज्ञानं स्यात् । कार्यविरोधान्नैविति चेन्न, निहं सामग्री विरोधाविरोधमाकळ्यति येन चाक्षुषत्वन्त्रासन्त्वादिविरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत् चित्राकारमेव वा स्यात् । भवन्तिन्त्वादिविरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत् चित्राकारमेव वा स्यात् । भवन्त्वादिविरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत् चित्राकारमेव वा स्यात् । भवन्त्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत् चित्राकारमेव वा स्यात् । भवन्त्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत् चित्राकारमेव वा स्यात् । भवन्त्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रक्षप्रत्त्वत्विरोधायारास्त्वादिवरोधाय विभ्येत् ।

त्येव दीर्घशकुळीभक्षणस्यळे इति चेन्न, तत्रापि व्यासङ्गदर्शनाकमानुमा-नात् । तर्हि रूपरसगन्धस्पर्शान् युगपत्यत्येमीति कथमनुव्यवसाय इति चेन्न, शीवसंचारिमनोजनितेषु पश्चसु समृत्युपनीतज्ञानेषु यौगपद्याभिमानात् । व्यासङ्कोऽपि करणधर्माधीन इति चेन्न, उक्तोत्तरत्वात् । बुभुत्साधीनो व्यासङ्ग इति चेन्न, सर्वनुभुत्सायां सर्वविषयकसर्वोद्यप्रसङ्गात्, नुभुत्साया अपि अभिमतार्थप्राहीन्द्रियमनःसंबन्धमात्रफलकत्वात् । तस्माज्ज्ञानायौगप-द्यान्यथानुपपत्त्या सिध्यति अणु मनः। ततो धर्मिप्राहकमानवाधिताः वैभव-हेतवः। किंच मनोवैभवे पादे मे सुखं शिरास मे वेदनेति पादेशिकत्वं सुखादीनां न स्यात् विभुकार्याणामसमवायिकारणावच्छित्रदेशे उत्पाद-नियमात् । तवापि सुखादीनामणुदेशापत्तिरिति चेन्न, असमवायिकारणं विभुकार्यं खदेशे जनयत्येवेति नियमात् । तथाच निमित्तचन्दनाद्यवच्छे-दाद्धिकदेशेऽपि जननाविरोधात्, ममापि निमित्तसमवधानानुरोध इति चेन्न, उक्तनियमभङ्गप्रसङ्गात् । किंचात्मना विभुनो मनसः संयोगोऽपि कथं स्यात् अजोऽसाविति चेन्न, विभागस्याप्यजत्वप्रसङ्गात् । अवच्छेद्भेदेनो-भावप्यविरुद्धाविति चेन्न, संयोगविभागयोरवच्छेदभेदस्य स्वकारणाधीन-त्वात् । अजयोस्तु तदभावादिति दिक् ॥ १ ॥

(विद्यु०) आत्मपरीक्षाशेषसंपादकं मनोनिरूपणमारभते—आत्मेति। आत्मा च इन्द्रियं चार्थश्च ते आत्मेन्द्रियार्थास्तेषु यः सन्निकर्षस्तिमन् सतीत्यर्थः । अन्त्रात्मनि इन्द्रियं च मनसः संयोगरूपः सन्निकर्षः । अर्थे च रूपादौ चक्षुरादेः सन्निकर्षां बोध्यः । तथाच चक्षुमेनोयोगदशायां सत्यां रासनप्रत्यक्षसामध्यां चाक्षुषमेव भवति न रासनादिकमिति तन्नियामकतयाऽवश्यं अणु मनः स्वीकार्यम् । तथाच मनसोऽणुतया नैकदा द्वाभ्यामिन्द्रियाभ्यां योगः किंतु येन योगस्तदेव प्रत्यक्षं जनयति नेतरत् । न च ज्ञानसामान्यं प्रति त्वङ्मनोयोगस्य हेतुतया चक्षुर्भनोयोगदशायां कथं त्वङ्मनोयोग इति वाच्यं, त्विगिन्द्रियस्य देहव्यापित्वेन मनसञ्चक्षुषा संयोगदशायां त्वचापिसंयोगसंभवात्। न च चाक्षुष्काले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुष्काले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुषकाले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुषकाले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुषकाले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुष्काले त्वाचापत्तिरिति वाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामध्याप्रतिन च चाक्षुष्यास्या कल्पनात् चर्ममनःसंयोगस्येव ज्ञानमामान्यं प्रति हेतुतायाः पक्षवरमिश्रादिसंभतत्वेनोक्तापत्त्वसंभवाचिति संक्षेपः ।। १।।

(भाष्यम्) मनोगतिरात्मनो लिङ्गमिति वक्तुं मनः परीक्ष्यते-अआत्मे-न्द्रियार्थसंत्रिकर्षे ज्ञानस्य भावाभावश्य मनसो लिङ्गम्। स्मृत्यनुमानागम-संशयस्त्रप्रज्ञानोहसुखादिप्रत्यक्षाद्यश्चेति चार्थः। आत्मना इन्द्रियाणां

तैश्चार्थस्य सन्निकर्षे सत्यपि न युगपदुत्पद्यन्ते सर्वेन्द्रियनिमित्तानि ज्ञानानि । किंतु किंचिदिन्द्रियानिमित्तमेव ज्ञानमुत्पद्यते। तेनानुमीयते,अस्ति किंचिन्नि-मित्तान्तरं यस्यासित्रवानाज्ज्ञान नोत्पद्यते संनिधानाचोत्पद्यते इति।सोऽयं ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम् । तचैतत् येनेन्द्रियेण सन्निकृष्यते तदिन्द्रियनिमित्तं ज्ञानमुत्पद्यते, येन त्विन्द्रियेण न संनिक्चव्यते तदिन्द्रिय-निमित्तं ज्ञानं नोत्पद्यते इति। सपृत्याद्यश्च न व्याणादिनिमित्ताः व्याणाद्य-परमेऽपि गन्धादिस्मृत्याद्युपलब्धेः । न चानिमित्ताः स्मृत्याद्य इति यदेषां निमित्तं तन्मन इति । सुखाद्युपलिधः खल्विप करणजन्या भवितुमहिति रूपाद्युपछिच्यिवत् । तच करणं मन इति । यथा घाणेन रसो न गृह्यते इति करणान्तरं रसनं, बाणरसनाभ्यां रूपं न गृह्यते इति करणान्तरं चक्षः। एवं सर्वत्र । तथा बाणादिभिः सुखाद्यो न गृह्यन्ते इति करणान्तरं मनः । त्तव्यत्याख्याने सर्वत्रैवं प्रसङ्गः । अथ सुखासुपरुच्धेः करणं प्रत्याख्यायते, गन्थाद्यपळच्चेरपि करणान्यविशेषाच्छक्यन्ते प्रत्याख्यातुमिति सर्वत्र प्रत्याख्यानं प्रसज्यते । नियमश्च निरनुमानः । यश्च नियमो गन्वासुप-ळिच्यः करणिनिमित्ता न सुखासुपळिच्यिरिति, सोऽयं निरनुमानः । नात्र किंचिद्नुमानमस्ति यतो नियमप्रतिपत्तिर्भवति । ज्ञातुर्ज्ञानसाथनवत्तु मन्तुमेतिसाधनोपपत्तिः । यथा ज्ञातुर्ज्ञानसाधनानि वाणादीनि तथा मन्तु-र्भतिसाधनं मन इति । घ्राणेन खल्वयं ज्ञाता गन्धं जानीते, रसनेन रसं, चक्षुषा रूपमित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । एवं मनसा सर्वे मन्यते इति । तचैतत्सर्वविषयं मनः, व्राणादिकं तु प्रतिनियतविषयमिति ।। १ ॥

## तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २ ॥

( उप० ) ननु सुखानुपछिचः करणसाच्या क्रियातात् रूपोपछिच्य-विद्याद्यनुमानात् युगपञ्ज्ञानानुत्पत्त्या वा यन्मनः सिद्धं तत्करणतया। तथाच तस्य द्रव्यत्वं नित्यत्वं च कुत इत्यत् आह्—तस्येति । यथाऽवयिक-द्रव्यानुमितो वायुपरमाणुर्गुणवत्त्वात् क्रियावत्त्वाच द्रव्यम्, तथा युगप-ज्ज्ञानानुत्पत्त्याऽनुमितं मनो गुणवत्त्वाद् द्रव्यं, निह तस्य इन्द्रियसंयोग-मन्तरेण ज्ञानोत्पादकत्वं येन गुणवत्त्वं न स्यात् । किंच सुखादिसाक्षा-त्कारः इन्द्रियकरणकः साक्षात्कारत्वात् रूपादिसाक्षात्कारविद्तीन्द्रिय-त्वेन मनः सिद्धम् । इन्द्रियत्वं च ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमित्ययत्व-सिद्धमेव मनसो द्रव्यत्वम् । नित्यत्वं च तस्यानाश्रितत्वात्, तस्यावयवक-रूपनायां प्रमाणाभावादनाश्रितत्वि।। २ ।। (विवृ०) ननु भवतु मनसः सिद्धिस्तथापि मनसो नित्यत्वं द्रव्यत्वं च कथं स्वीकर्तव्यमित्यत् आह—तस्येति । यथा वायवीयपरमाणौ आरम्भक-संयोगादिरूपगुणवत्त्वाहूव्यत्वं तद्वयवकरूपनायां प्रमाणाभावान्नित्यत्वं तथा ज्ञानजनकसंयोगादिरूपगुणवत्त्वात् तदुत्पादिवनारायोः प्रमाणाभावाच मन-स्यपि द्रव्यत्वं नित्यत्वं चेत्यर्थः ॥ २॥

( भाष्यम् ) श्रतस्य द्रव्यत्यनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । मनो हि प्रागु-त्पन्नसदा विमोक्षमनुवर्तते ॥ २ ॥

प्रयत्नायौगपद्याज्ज्ञानायौगपद्याचैकम् ॥ ३ ॥

( उप० ) तत् किं प्रतिशरीरमेकमनेकं बेति संदेहे निर्णायकमाह—प्रयत्नेति । मनः प्रतिशरीरमिति शेषः । यद्येकैकस्मिन्नपि शरीरे बहूनि मनांसि स्युस्तदा ज्ञानप्रयत्नानां यौगपद्यं स्यात् । यत्तु नर्तकीकरचरणाङ्क-लीषु युगपत् कर्मदर्शनाद्युगपदेव बहवः प्रयत्ना उत्पद्यन्ते इति मतं तद्युक्तं, मनसः शीघ्रसंचारादेव तदुपपत्तेः । अविनश्यद्वस्थयोग्यात्मविशेषगुणानां यौगपद्यानम्युपगमात् । एतेनैकस्मिन्नपि शरीरे पश्च मनांसि तेषां द्वित्रिन्वतुःपश्चानां तत्तदिन्द्रियसंयोगे द्वे त्रीणि चत्वारि पश्च वा ज्ञानानि युगपज्ञायन्ते इति मतं निरस्तं, करपनागौरवप्रसङ्गात् । यौगपद्याभिमानस्तु समर्थित एव । रसनेन्द्रियावच्छेदेन त्विगिन्द्रियसंवन्धेन मनसस्तिक्तो गुड इति ज्ञानद्वययौगपद्यापत्तिरिय करणधर्मत्वादेव नास्ति, द्वित्रिच्छन्नगोधा- भुजगादाविष अवयवद्वये कर्म, खङ्गाद्याभिघाताद्वा, मनस आशु संचाराद्वा, तद्वनीमेवादृष्टेन पण्डमनोन्तरग्रहणाद्वा। यत्तु मनोऽवयव्येव जलौकावत् तत्संकोचिकाशाभ्यां ज्ञानयौगपद्यायौगपद्यायौगपद्ये इति तत् तद्वयवकरपनागौ-रवप्रतिहत्तमिति दिक् ॥ ३ ॥

(विद्यु०) प्रतिश्वरीरं मनस एकत्वं व्यवस्थापयति-प्रयत्नेति । यद्ङ्गेन मनसः संयोगो यदा भवति तदा तद्ङ्गावच्छेदेन प्रयत्न उत्पद्यते नान्यावच्छेदेन । एवं च मनसो नानात्वे एकदाऽङ्गद्वयेनापि एकैकस्य मनसः संयोगसंभवात् प्रयत्नद्वयमुत्पद्येत । न च विंशत्यङ्गुल्यवच्छेदेन एकदैव विंशतिः प्रयत्ना उत्पद्यन्ते कथमन्यथा एकदैव तेषां क्रिया उत्पद्यन्ते इति वाच्यम् , उत्पळपत्रशतव्यतिभेदं इव तासु यौगपद्यप्रतितिभ्रम्भरूपत्वात् । मनस आञ्चसंचारादेव भिन्नभिन्नक्षणेषु तासामुत्पादात् । एवं मनसो नानात्वे युगपदेव व्राणरसनादिभिः सह तेषामेकैकस्य संयोगसंभवात्

घाणजरासनादीनामि युगपदुत्पादापत्तिरतः प्रतिशरीरं मन एकमेव न तु नानेत्यर्थः । ननु छिन्नष्टश्चिकादिखण्डद्वय एव क्रियादर्शनान्मनसो नानात्वमावश्यकमिति चेन्न, तदानीमदृष्टवशेन मनोन्तरसन्निवेशादेव तत्सं-भवात्।अन्यत्र प्रयत्नायौगपद्यस्य ज्ञानायौगपद्यस्य चप्रामाणिकत्वेन मनसो नानात्वस्वीकारस्य कर्तुमशक्यत्वादिति । कूर्मशुण्डाडिवन्मनसः संको-चिकाशाभ्यामेव प्रयत्नानां ज्ञानानां च यौगपद्यायौगपद्ययोर्निर्वाहः । वस्तुत एकमेवैकस्मिन् शरीरे मन इति केचित्, तद्पि न मनोरमम्, अनन्तावयवानां तत्प्रागमावानां तत्प्रध्वंसानामनन्ततत्परमाणूनां च कल्पने महागौरवादिति संक्षेपः । एकमित्यनेन प्रथमसूत्रस्थस्य मनस इत्यस्य विभक्तिविपरिणामेन प्रथमान्तत्याऽन्वयः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्)तचैतन्मनः- अप्रयत्नायौगपद्याञ्ज्ञानायौगपद्याचैकम् । न युग-पत्प्रयत्ना उत्पद्यन्ते, न युगपञ्ज्ञानान्युत्पद्यन्ते, यस्य संनिधेरसान्निधेश्च तयो-रूत्पत्तिरनुत्पत्तिश्च, तन्मनः प्रतिशरीरमेकं न नाना । न खल्वपि ज्ञानस्य भावाभावेनानुमितं मनो नाना भवितुमर्हति। नानात्वे तु मनसोऽनेकैरिन्द्रियै-रेकदा संनिधानोपपत्तेर्युगपञ्ज्ञानानि प्रयत्नाश्चोत्पद्येरन् । नानैव मनांस्ये-कैकस्मिन्निति तेषां द्वित्राणां सिन्निधेर्द्वित्राणि ज्ञानानि कदाचिदुत्पद्यन्ते दीर्वशष्कुळीभक्षणादाविति प्रावादुकानां दृष्टिभिः शिष्या न मुखेरित्रिति त्वाचार्यस्य प्रवृत्तिरिति । युगपद्नेकिकयोपळव्येनैति चेन्नाळातचक्रदर्श-नवत्तदुपलब्धिराशुसंचारात्। एका खलु नर्तकी करचरणादीनि चालय-ति गायति अमित शृणोत्यातोद्यजान् शब्दान् समरति गेयं पदं नृत्यं चा-भिमतमिति नैषां क्रमो गृह्यते, क्रमस्यात्रहणात् युगपदेताः क्रिया इति । तच नैवम् । कस्मात् ? यस्माद्छातस्य संभ्रमतः खल्वाशुसंचाराद्विद्यमानः क्रमो यथा न गृहाते, क्रमस्यामहणाचानिच्छेद्बुद्धया चक्रवहुद्धिर्भवति। एवं मनसोऽप्याशुसंचाराद्वुद्धीनां क्रियानां च विद्यमानः क्रमो न गृह्यते क्रम-स्यामहणाद् युगपद्भवन्तीत्यभिमन्यते । तस्मादुत्पल्हातपत्रभेदवन्नर्तकी-करचरणादिषु क्रियायौगपद्योपलब्धिरिति । छिन्नवृश्चिकादिशकलानां च या किया, सेयं खड्गाद्यभिघातादुत्पद्यते न प्रयत्नादिति । एतेनावैभवं च्याख्यातम् । आत्मप्रतिपत्तिहेतूनां मनासे संभव इति चेत्, ज्ञातुज्ञीनसाध-नवन्मन्तुर्मतिसाधनोपपत्तेः संज्ञाभेदमात्रम् । ये खल्वात्मनः प्रतिपत्ती हेतवस्ते मनसि संभवन्तीति मन एवात्मा स्यात् । एवमपि यथा ज्ञातुर्ज्ञा-

नसाधनानि प्राणादीनि, तथा मन्तुर्भतिसाधनमन्यदुपपद्यते । तस्मात्सं-ज्ञाभेद्मात्रं न त्वर्थे विवादः । येयं मन्तुरात्मसंज्ञा सा न मृत्र्यते, मनः-संज्ञा त्वभ्यनुज्ञायते । या च मतिसाधनस्य मनःसंज्ञा सा न मृत्र्यते मति-साधनसंज्ञा त्वभ्युपेयते इति ।। ३ ।।

### पाणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरविकाराः सुख-दुःखेच्छाद्देषप्रयत्नाश्चात्मनो लिङ्गानि ॥ ४ ॥

( ७५० ) इदानीं कमलङ्गनप्रयोजनमाद्शीयन्नेवातमप्रीक्षाशेषं वर्तिय-ष्युन्नाह-प्राणेत्यादि । प्रसिद्धिज्ञानमेव केवलमात्मनो लिङ्गमिति न म-न्तव्यं प्राणाद्योऽपि सन्ति आत्मनो लिङ्गानि । तथाहि शरीरान्तश्चा-रिणि समीरणे प्राणापानळक्षणे ऊर्ध्वाधोगती उद्धेपणावक्षेपणे मुसळादा-विव प्रयत्नं विनाऽनुपपद्यमाने यस्य प्रयत्नाद्भवतः स नूनमात्मा । नहि तिर्यगमनस्वभावस्य वायोरेवं स्वभावविपर्ययो विना प्रयत्नात् । न विरुद्धदिक्षिययोर्वाच्वोः सिळळयोरिवोध्वीगतिः स्यादिति वाच्यम्, एवं सत्य-र्ध्वगमनमेव स्यान्न त्वधोगमनं फूत्कारादौ वा तिर्ध्यग्गमनम्। तथाचास्ति कश्चित् ? यः प्रयत्नेन वायुमुर्ध्वमधो वा प्रेरयति । सुष्पिदशायां कथं प्राणापानयोरूष्त्रीधोगती इति चेन्न, तदानीं योग्यप्रयत्नाभावेऽपि प्रयत्ना-न्तरस्य सद्भावात् । स एव जीवनयोनिः प्रयत्न इत्युच्यते । एवं निमेषो-न्मेषावपि शरीरस्याथिष्ठातारमनुमापयतः । तथाहि निमेषस्तावत् अक्षिप-क्ष्मणोः संयोगजनकं कर्म । उन्मेषस्तयोरेव विभागजनकं कर्म । एते च कर्मणी नोदनाभिघातादिदृष्टकारणान्तरमन्तरेण निरन्तरमुत्पद्यमाने प्रयत्नं विना नोत्पद्येते । यथा दारुपुत्रकनर्तनं कस्यचित्प्रयत्नात् तथा-ऽक्षिपक्ष्मनर्तनमपि । तेन प्रयत्नवाननुमीयते । एवं प्यात्मलिङ्गम् । तथाहि जीवनपदेन लक्ष्णया जीवनकार्य वृद्धि-क्षतभग्नसंरोहणादि ठक्क्यति । तथाच यथा गृहपतिभेग्नस्य गृहस्य निर्माणं करोति, छघीयो वा गृहं वर्धयति तथा देहाधिष्ठाता गृहस्थानीयस्य देहस्याहारादिना वृद्धिसुपचयं करोति क्षतं च भेषजादिना प्ररोहयति भगं च करचरणादि संरोहयति । तथाच गृहपतिरिव देहस्याप्यथिष्ठाता सिष्यतीति । एवं मनोगतिरप्यात्मिङ्कम् । तथाहि मनस्तावन्मूर्तमणु चेति पूर्वप्रकरणे साधितम् । तस्य चाभिमतविषययाहिणि इन्द्रिये निवेशनिम-च्छप्राणवानाधीनम् । तथाच यस्येच्छाप्रणियाने मनः प्रेरयतः स आ-

त्मेत्रनुमीयते । यथा गृहकोणावस्थितो दारकः कन्दुकं लाक्षागुटकं वा गृहाभ्यन्तर एव इतस्ततः प्रेरयति । ननु दारुपुत्रनर्तीयता गृहपतिदीरको वा न शरीरादन्यो यो दृष्टान्तः स्यात्, किंच शरीरमेव चैतन्याश्रयः अहंकारास्पद्त्वात् । भवति हि गौरोऽहं स्थूलोऽहमित्याद्यहंकारसामानाधि-करण्येन प्रसयः। यत्तु वाल्येऽनुभूतं यौवने वाधेके वा स्मरति तत्र चैत्रमै-त्रवच्छरीरभेदेऽपि स्मरणं न स्यात् ' नान्यदृष्टं स्मरखन्यः ' इति । तत्र चैत्रमैत्रयोभिन्नसन्तानत्वेन प्रतिसंधानं माऽस्तु बाल्यकौमारभेदेऽपि संता-नैकत्वात् कार्यकारणभावेन प्रतिसंधानमुपपत्स्यत इति । तत्र ब्रूमः पित्रा-ऽनुभूतस्य पुत्रेणापि स्मरणप्रसङ्गः, तत्र शरीरभेद्प्रहो बाधक इति चेत् बुद्धेन बालशरीराद्रेदेनैव स्वशरीरस्य महात् प्रतिसंधानानुपपत्तेः,अनुपलब्ध-पितृकस्य बालस्य शरीरभेदाग्रहस्यापि सत्त्वात्। मम शरीरमिति ममकार-सामानाधिकरण्येनाहंकारस्य भानान्ममात्मेत्यत्रापि तथेति चेन्न,तत्र ममका-रस्यौपचारिकत्वात् । राहोः शिर इतिवद्भेदेऽपि षष्टञ्जपपत्तेः । हिंसादिफळं च कर्तरि न स्यात्, शरीरस्यान्यान्यत्वात्, पातकमिच्छतो भूतचैतनिकस्य क्रतहानमक्रताभ्यागमश्च दोष इति दिक् । इन्द्रियान्तरविकारात्खलवि दृश्यते हि नागरङ्गस्य चिरविल्वस्य वा रूपविशेषसहचरितं रसविशेषमनुभूय पुनस्तादृशं फल्रमुपलभमानस्य रसगर्द्धिप्रवार्तिनो(तो?) दन्तोदकसंद्भवः । स च नाम्लरसानुमितिमन्तरेण, अनुमितिर्न व्याप्तिस्पृतिमन्तरेण, सा च न संस्कारं विना, स च न व्याखनुभवमन्तरेण, स च न भूयोद्दीनमन्तरेण, इतीयं ज्ञानपरम्परा नैकं कर्तारमन्तरेण कार्यकारणभूता संभवतीति। तथाच गौतमीयं सूत्रम् ' इन्द्रियान्तरविकारात् ' इति । सुखादयश्च ज्ञानवदेवात्म-लिङ्गानि दृष्टन्याः । तथाहि सुखादिकं कचिदाश्रितं द्रव्याश्रितं वा कार्य-वस्तुत्वात् गुणत्वाद्वा रूपादिवदितीतरवाधसहकृतं सामान्यतोदृष्टमेव अष्ट-द्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं विषयीकरोति । नहि पृथिव्याद्यष्टकानाश्रिता इच्छा द्रव्याश्रितेति प्रतिज्ञा अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं प्रकारमनादाय पर्यवस्यति । यत्र तु प्रथमं न बाघावतारस्तत्राष्ट्रद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रि-तत्वं व्यतिरेकिसाध्यमिति विभागः। व्यापकतावच्छेदकप्रकारिकैवानुमिति-रिति तु तुच्छम्, येन विना प्रतीतिर्न पर्यवस्यति तस्यैव तत्र प्रकारत्वात् । अन्यथा व्यणुकं कार्यानाश्रितं सत् कचिदाश्रितम् अवयिवत्वादित्यादाव-कार्याश्रितत्वप्रकारिकानुमितिर्ने स्यात् ॥ ४ ॥

१ पुरावर्तिन इति बाँ रा. आ. सी. पु. पाठः।

( विवृ ) आत्मसायकानि लिङ्गान्तराण्यपि सन्तीत्याह-प्राणेत्यादि । प्राणाद्योऽपि आत्मनो लिङ्गानि । तथाहि तिर्यगामनस्वभाववायुविशेषस्य प्राणस्योध्वेगमनमपानस्याधोगमनं वा चेतनप्रयत्नसाध्यम् ऊर्ध्वगतित्वाद्-अधोगतित्वाद्वा छोष्टाचूर्ध्वाधोगतिवत् इत्यनुमानेनात्मसिद्धिः। न च सुषुप्ती प्रयत्नाभावेन तदानीन्तनतादृशक्रियायामंशतो बाध इति वाच्यम्।तदानीमपि जीवनयोनियत्नस्य सत्त्वात् । एवमिक्षपक्ष्मणोः संयोगजनकं कर्म निमेषः तयोर्विभागजनकं कर्म उन्मेषस्तयोरपि दारुपुत्रकनर्तनदृष्टान्ते चेतनप्रयत्न-साध्यत्वानुमानं वोध्यम् । तथा जीवनं देहस्य वृद्धिक्षतसंरोहणादिकं जीवनकार्यमित्यर्थः । तचाधिष्ठातारमनुमापयति यथा गृहाधिष्ठाता हस्वं गृहं वर्धयति भन्नं च संस्कुरुते तथा देहस्याहारादिना वृद्धि जनयति भगं च करचरणादिकमौषधादिना संरोह्यति कश्चिचेतनोऽधिष्ठा-तेति । एवमणुतया व्यवस्थितस्य मनसोऽभिल्षितज्ञानसाधनेन्द्रिये गतिरपि चेतनाभिळाषाधीनेति साप्यात्मनि छिङ्गम् । यथा गृहकोणावस्थितो बालकः कन्दुकादिकं गृहमध्य एव इतस्ततः प्रेरयति तथात्माऽपि देहाव-स्थिते इन्द्रिये मनः प्रेरयतीति । ननु इन्द्रियेष्वेव चैतन्यं स्वीकार्य देहा-थिष्टातृत्वमपि तेषामेवेत्यत आत्मन इन्द्रियातिरिक्तत्वं साधयति इन्द्रियान्तर विकारा इति । चिरविल्वाद्याम्लद्रव्ये दृष्टे तद्रसस्मरणात् दन्तोदकसंप्रवरूप-रसनेन्द्रियविकारादिन्द्रियव्यतिरिक्त आत्मा सिध्यतीत्यर्थः । सुखादीनां पञ्जानामात्मलिङ्गत्वं ज्ञानवदेव बोध्यम् ॥ ४॥

(भाष्यम्) सित च मनसि— अप्राणापानिनमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरिकाराः सुखदुः खेच्छाद्वेषप्रयत्नाश्चात्मनो लिङ्गानि । शर्रारान्तश्चारिणो वायोर्थत्यागप चाननं तेनानुमीयते अस्त्यात्मा यस्तर्यगमनस्वभावं
वायुमूर्ष्वमध्यानयतीति । संमूर्च्छनादिति चेन्नापाने तद्भावात् । अथ
मन्येत, संमूर्च्छितः खल्वान्तरो वायुक्ष्वमनितीति । तच्च नैवं मन्तव्यम् ।
कस्मात् ? अपाने तद्भावात् । अधः खल्वेषोऽनिति नोर्ध्वम् । न चैतत्ययत्नमन्तरेणोपपद्यते इति । अक्षिपद्मणी येन संयुज्यते तदुन्मेषः, येन
च संयुक्तयोस्तयोर्विभागः तिन्नमेषः । ते खल्वेते निमेषोन्मेषकर्मणी यस्य
प्रयत्नादुत्पद्यते, सोऽयमर्थान्तरभूत आत्मा । अचेतनस्य दाकपुत्रकस्य नर्तनं
चेतनकारितं दृष्टमिति । जीवनं चाध्यात्मिकवायुसंबन्धो नियतसहभावादासमोहेतुः । न खल्वन्यत्र शिलादौ तदुपलिधारिति । जीवनकार्य खल्विप
वृद्धिक्षतसंरोहणादिकमचेतनेष्वदृष्टं चेतनस्यानुमितौ हेतुर्भवति । मनस-

ख्रेन्द्रियविशेषे योऽयं सन्निधिर्ज्ञानोत्पत्तिहेतुः स मनसो गतिविशेषादुत्प-चते । प्रणिधाय खल्वयं ज्ञाताऽभिमतेष्विन्द्रियेषु मनः प्रेरयति, उद्विस-तान्त:पृथुक इत्राभिमतप्रदेशेषु कन्दुकम्, अथाभिमतं जानीते इति शरी-रेण च खरवात्मनः संबन्धे सति पुरुषः प्राणिति अपानिति निमिषत्युन्मि-पति जीवति मनश्चाभिमते प्रदेशे गमयति । आत्मनस्तु संबन्धस्यापगमे न प्राणिति नापानिति न निमिषति नोन्मिषति न जीवति न मनो गम-यति । तस्मादेभिरनुमीयते अस्त्यात्मा यत्संबन्धादेते इन्द्रियान्तरविकारः खल्विप कस्यचिदम्लरसस्य फलस्य गृहीतसाह-चर्ये रूपे गन्धे वा चक्षुषा घ्राणेन वा गृह्यमाणे इन्द्रियान्त-रस्य रसनस्य योऽयं विकारः नियतसहचरितेन रूपेण गन्धेन वा गृह्यमाणेन रसानुस्मृतौ रसगार्धप्रवर्तितो दन्तोद्कसंप्रुवः प्रवर्तते तदातम-नो लिङ्गम् । गृहीतसाहचर्यं रूपं गन्धं वा गृह्वन् खल्वयमात्मा रसमनुस्म-रति । तं चानुस्मरतो रसगर्धिः प्रवर्तते । ततो रसनस्य विकार इति । अथे-न्द्रियाणि चेतयन्ते, नायमिन्द्रियान्तर्विकार उपपद्यते । न खल्वन्यदृष्ट-मन्यः स्मरतीति । संघातोऽपि न पूर्वीपरयोरेकोऽस्तीति । सुखदुःखेच्छा-द्रेषप्रयत्नाश्च ज्ञानवद्याख्याताः॥ ४ ॥

## तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ५ ॥

( ७५० ) ननु सिध्यतु आत्मा स्थिरः स तु नित्य इति कुतः कुतश्च द्रव्यमित्यत आह्—तस्येति । यथा वायुपरमाणीरवयवकलपनायां न प्रमाण-मतो नित्यत्वं तथात्मनोऽपि, यथा गुणवत्त्वाद्वायुपरमाणुर्द्रव्यं तथात्मा-ऽपीत्यर्थः ॥ ५ ॥

( विदृ० ) सिद्धे इन्द्रियादिव्यतिरिक्ते आत्मिन तस्य नित्यद्रव्यत्वम-तिदेशेन साथयति—तस्येति । यथा वायुपरमाणोर्निरवयवत्वात् गुणवक्ताच नित्यद्रव्यत्वं तथात्मनोऽपीत्यर्थः ॥ ५॥

( भाष्यम् ) अतस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ५ ॥

यज्ञदत्त इति संनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं लिङ्गं न विद्यते ॥ ६ ॥

( उप० ) पूर्वपक्षमाह—यज्ञदत्त इति । संनिकर्षे सित अयं यज्ञदत्त इति चेत् प्रत्यक्षं नास्ति तदा दृष्टं प्रत्यक्षतो गृहीतन्याप्तिकं लिङ्गं नास्ति । यथा विह्नना प्रत्यक्षेण सहचरितो गृहीतो भूमो वह्नौ दृष्टं लिङ्गं तथात्मसा- धकं लिङ्गं दृष्टं नास्तीत्वर्थः ॥ ६ ॥

(विवृः) पूर्वोक्तमात्मानुमानमाक्षिपति—यज्ञद्त इति । यज्ञद्त्तशरीरे चक्षुरादिसन्निकर्षे सत्यपि तद्धिष्ठातुरात्मनश्चाक्षुषाद्यभावात् दृष्टं व्याप्य-त्वेन प्रत्यक्षवि षयीभूतं लिङ्गं नास्तीत्यतः कथमात्मानुमानं सुघटम् । वह्नचादौ सन्निकर्षे तत्प्रत्यक्षानन्तरं तद्र्याप्तिप्रत्यक्षाद्वह्नचाद्यनुमानं तु निरावाधमेवेति भावः।। ६ ।।

(भाष्यम्) तदेवं सिद्धमात्मनोऽनुमानम् । अतः परं प्रावादुकानां दृष्टयः प्रदर्श्यन्ते । तत्रात्मनोऽनुमानमसंभवं मन्यमानः कश्चिदाह । न वै खल्वात्मा शक्योऽनुमानुम् । यस्मात्—अयज्ञदत्त्वत्तं संनिकर्षे प्रत्यक्षाभा-वादृष्टं लिङ्गं न विद्यते। यदा वै यज्ञदत्ते चक्षुः संनिक्षण्यते, तदाऽपि नात्मनः प्रत्यक्षं भवति । अतो नास्ति दृष्टं लिङ्गं येनायमात्मे त्यनुमीयेत ।। ६ ।।

#### सामान्यतोदृष्टाचाविशेषः ॥ ७॥

( उप० ) ननु प्रत्यक्षदृष्टव्याप्तिकस्य दृष्टिळिङ्गस्याभावेऽपि सामान्यतो-दृष्टमेव ळिङ्गं भविष्यति, निह ततो नानुमितिरित्याशङ्क्र्य पुनः पूर्वेपक्षी आह—सामान्यत इति । सामान्यतोदृष्टमपि ळिङ्गं भवित न तु तत आत्मत्वेन अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्यत्वेन वा स्यादात्मिसिद्धिः किंतु तेनेच्छादीनां क्विदाश्रितत्वमात्रं सिष्येत्, तच नात्ममननौपयिकमित्यर्थः । तदेतदाह— अविशेष इति ॥ ७॥

(विवृ०) ननु द्रव्यत्वरूपेण द्रव्यान्तरस्य प्रत्यक्षाद्र्व्याश्रितत्वव्या-प्यत्वस्य गुणत्वादौ प्रत्यक्षसंभवादात्मानुमानं न दुर्घटं सामान्यधर्माव-च्छिन्नव्याप्यत्वज्ञानादिप इतरवाधादिस्थले विशेषधर्मप्रकारेणानुमितिसंभवा-दित्यत आह्—सामान्यतोदृष्टाचेति । सामान्यतोदृष्टात् सामान्यधर्मावच्छि-न्नव्याप्यत्वप्रहात् अविशेषः विशेषधर्मप्रकारेण नानुमितिः व्यापकतावच्छेद-कत्वप्रहस्यैवानुमितिविधयतावच्छेद्कत्वे तन्त्रत्वादित्यर्थः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) न च सामान्यतोदृष्टाहिङ्गाद्यमात्मेत्यनुमानं संभवती-त्याह—क्ष्मामान्यतोदृष्टाचाविशेषः। अस्ति किंचिद्वस्त्विति शक्यमनुमानुं न त्यस्यात्मेति॥ ७॥

### तसादागिभकः ॥ ८॥

( उप० ) तत् किं योऽपहतपाप्मा स आत्मा इत्याद्यागमोऽनर्थक एवे-त्याराङ्कच स एवाह्-तस्मादिति । आगममात्रसिद्ध एवात्मा नत्वनुमेयः दृष्टसामान्यतोदृष्टयोर्लिङ्गयोरभावात् । तस्मात् सम्यगुपनिषदां अवणात्

१ पूर्वपक्षमाहेति वाँ रा. आ. पु. पाठः ।

तत्त्वसाक्षात्कार उत्पद्यते न तु मननप्रणालिकया । तथाच मननप्रयोजन-कमिदं तन्त्रमतन्त्रम्, दृष्टं हि भूतद्शकनदीसंतरणादाबुपदेशमात्रादेव साक्षात्कारि ज्ञानम् ॥ ८॥

( विष्टु०) पूर्वपक्षी उपसंहरति—तस्मादिति । आगमिक इत्यस्य आत्मे-त्यादि यतो गृहीतव्याप्तिकालिङ्गाभावादात्मनोऽनुमितिर्न संभवति अत आत्मा आगममात्रप्रमाणक इत्यर्थः । तथा चात्ममननार्थमेतच्छास्यं विफल्टिमिति भावः ॥ ८॥

( भाष्यम् ) प्रतिपेशस्त्वस्य वायुपरीक्षायामुक्तः ॥ ८ ॥ अहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् ॥ ९ ॥

( उप० ) तदेवं त्रिभिः सूत्रैः पूर्वपक्षे सिद्धान्तवाद्याह—अहमितीति । नागममात्रं प्रमाणमात्मनि किंत्वहमितिपद्मात्मपदं वा साभिधेयं पद्त्वात वटादिपदवत् इत्यनुमानाद् यात्मसिद्धेः । ननु पृथिव्याद्येव तद्भिधेयं स्या-दित्यत आह-व्यतिरेकादिति । पृथिव्यादितोऽहमितिपदस्य व्यतिरेकाट्या-वृत्तेरित्यर्थः । नहि भक्त्यहं पृथिवी अहमापः अहं तेजः अहं वायुः अह-माकाशम् अहं कालः अहं दिक् अहं मन इति व्यपदेशः प्रत्ययो वा । शरीने भवतीति चेन्न, परशरीरेऽपि तत्प्रसङ्गात् । स्वशरीरे भवतीति चेन्न, स्वस्यातम भिन्नस्यानिकक्तेः,मम शरीरमिति वैयधिकरण्येन प्रत्ययाचानिन्वद्मपि सामा-न्यतोदृष्टमेव तच विशेषापर्यवसन्त्रामिति दृषितमेवेति चेन्न, अहंपदेऽहंत्वमात्म त्वमेव प्रकारः । तथाच पक्षधर्मताबलादेवाहंत्वस्य प्रवृत्तिनिमित्तत्वं पर्यवस-त्रम् । तचानन्यसाधारणमेवेति विशेषसिद्धेः । एवं सामान्यतोद्दृष्टादिष नाधसहकृताद्विशेषसिद्धिः । यचोक्तं श्रवणादेव साक्षात्कारः किमनेनेति तद्युक्तम्, नहि मननमन्तरेण सङ्गशुकस्याश्रद्धामलक्षालनम्, न च तदन्त-रेण तत्र निदिध्यासनाधिकारः नच निदिध्यासनमन्तरेण सवासन्मिध्या ज्ञानोन्मूळनक्ष्मस्तत्त्वसाक्षात्कारः, अभ्यासादेव हि कामातुरस्याकस्मात कामिनीसाक्षात्कारः । नहि शाब्दमानुमाानकं वा ज्ञानं मिथ्याज्ञानीनमू-लनक्षमं दिङ्मोहादौ दृष्टमिति भावः । ननु तथापि परोक्षे आत्मनि कर्थं संकेतप्रहः? दृष्टोह्ययं घटपद्वाच्य इति प्रत्यक्षे संकेतप्रह इति चेत् क एवमाह नात्मा प्रत्यक्ष इति, किंतु मनसा संयोगप्रत्यासत्त्यात्म महात् । कथमन्यथाऽहं सुखी जानामीच्छामि यते द्वेष्मीत्याद्विप्रत्ययः । नहायमवस्तुकः संदिग्धवस्तुको वा, नीलादिप्रत्ययवद्स्यापि निश्चितव-

स्तुकत्वात् । नच लैङ्किकः, लिङ्कज्ञानमन्तरेणापि जायमानत्वात् । नापि शाब्दः, तद्नुसंधानाननुविधानात् । प्रत्यक्षाभासोऽयमिति चेत् तर्हि कचिदनासासविषयोऽपि, नह्यप्रमितमारोप्यते इत्यावेदयिष्यते ॥ ९ ॥

(विवृ०) समाधत्ते-अहामितिशब्दस्येति । आगमिकमिति आत्मवस्तु इति शेषः । आत्मरूपं वस्तु न आगमिकम्, आगममात्रप्रमाणकमहमिति-शन्दस्य न्यतिरेकात् पृथिन्यादिषु अष्टसु द्रव्येषु अप्रयोगात् । तथाचाहमिति पदं सप्रवृत्तिनिमित्तकं साधुपद्त्वात् घटपद्वदित्यनुमानाद्हंपदे आत्म-त्वावच्छित्रशक्तत्वस्य सिद्धौ आत्मापि सिध्यतीत्यर्थः । न चात्रापि सामान्य-थर्मे व्यापकतावच्छेदकत्वयहाद्विशेषधर्मप्रकारेण कथमनुमितिरिति वाच्यम्। इतरबाधादिस्थले व्यापकतावच्छेदकत्वेनागृहीतस्यापि विशेषधर्मस्य विधे-यतावच्छेद्कत्वस्वीकारात् अन्यथा महानसीयवहीत्रवह्वसभाववान् पर्वत इत्यादीतरबाधसहकृतेन विह्नपरामर्थेन जिनताया अनुमितेर्भ्रमत्वानुपपत्ते-रिति संक्षेपः । इद्मुपलक्ष्णं पूर्वोक्तानि ज्ञानादिलिङ्गकान्यनुमानान्यपि दर्शितरीत्यात्मनि प्रामाणानि वेदितव्यानि ॥ ९॥

(भाष्यम्) आत्मनः प्रत्यक्षाभावममृश्यन्नपर आह- अहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् । अहमिति योऽयं प्रत्ययस्तत्र शब्दस्य व्यतिरेको भवति । शब्दात्खल्वसौ व्यतिरिच्यते । तस्माद्हमिति यज्ज्ञानं नैतदाग-मिकं भवति । सोऽयं प्रत्यक्ष एवात्मा नागमिको न खल्वप्यनुमेय इति ।।९।।

## यदि दृष्टमन्वसमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति ॥ १० ॥

(उप०) एवंचेत् किमनुमानेनेति पूर्वपक्षवादी आह-यदीति । इतिशब्दी ज्ञानप्रकारमाह । दृष्टमिति भावे क्तप्रत्ययान्तम्, अन्वक्षमित्यध्यक्षं तेनायमर्थः अयंदेवदत्तः अयं यज्ञदत्त इतिप्रकारकं दृष्टं दर्शनमध्यक्षमेवास्ति यदि किम-नुमानप्रयासेन, नहि करिणि दृष्टे चीत्कारेण तमनुमिमतेऽनुमातारः॥१०॥

(विवृ ) नन् मनःसंयोगरूपसन्निकर्षेण आत्मनो छौकिकमानसप्रत्य-क्षमेवात्मनि प्रमाणमस्तीति प्रमाणान्तरगवेषणं व्यर्थमित्याशङ्कते-यदीति । अन्वक्षं प्रत्यक्षं दृष्टं दृशेनं ज्ञानिमिति यावत्, भावे निष्टाप्रत्ययात्। तथाच अहं देवदत्तः अहं यज्ञदत्तः सुखी दुःखीवेत्याद्याकारकं प्रत्यक्षमेव ज्ञानं यदि वर्तते तदा भवतामनुमानप्रयासः किमर्थमिति समुद्तिरार्थः । सिद्धिद्शायां सिषाधयिषयानुमितेः संभवेऽपि तस्या अनावश्यकत्वात् तत्रेच्छेव नोदेति । तदुक्तं तात्पर्यटीकायां वाचस्पतिमिश्री:-नहि करिणि दृष्टे चीत्कारेण तम-नुमिमतेऽनुमातार इति ॥ १० ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वयमात्मा प्रत्यक्षोऽण्यनुमेयः स्यादित्यत आह्— \*\* यदि दृष्टमन्वक्षमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । यदि इन्द्रियेणासौ गृह्यते अहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति प्रत्यात्मं, न तर्ह्यात्मन इदानीमनु-मानं भवति । यदि प्रत्यक्षोऽयमात्मा किं तत्रानुमानेनेति । अथापि खाल्वात्मा नाम द्रव्यं नागमिकम् । कस्मात् ? अहमितिशब्दस्य व्यति-रेकात् । किंत्वहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इत्यन्वक्षं दृष्टमिति । अथापि खल्वा-त्मद्रव्यमहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् । यदि अहं देवदत्तोऽहं यज्ञ-दत्त इत्यन्वक्षं दृष्टमात्मा नाम द्रव्यं, कथमिदानीमागमिकं स्यादित्यपरो हेनुस्तत्रेव प्रवर्तते । महत्त्वल्वतद्वचसो वैचित्र्यमाचार्यस्येति । अथास्य प्रतिषेधः न वै खल्वयमात्मा प्रत्यक्षः ॥ १०॥

दृष्ट आत्मनि छिङ्गे एक एव दृढत्वात्त्रत्यक्षवत्त्रत्ययः॥ ११॥

(उप०) अत्र सिद्धान्त्याह्—दृष्ट इति । दृष्टे प्रत्यक्षेण गृहिते आत्मिनि लिङ्के संभूतसामग्रीके सित एक एव एकवैषयिक एव प्रत्ययः । प्रत्यय इति निरस्तसमस्तविश्रमाशङ्कित्वमाह । कुत एविमत्यत आह—दृढत्वात् प्रमाणसं-प्रवेनान्यथाभावशङ्कानिवर्तनपदुत्वात् । अत्र दृष्टान्तमाह प्रत्यक्षविति । यथा दृरात्तोयप्रत्यक्षे सत्यि संवादार्थे वलाकालिङ्केनापि तदनुमानम् । तदुक्तम् ' प्रत्यक्षपरिकलितमप्यर्थमनुमानेन बुभुत्सन्ते तर्करसिकाः' इति । इदमत्राकृतम्—यद्यात्मा कदाचित्प्रत्यक्षे चैतसे भासत एव तथापि अहं गौरः अहं कृश इत्यादिविरोधिप्रत्ययान्तरितरकृतो न तथा स्थेमानमासाद्यति विद्युत्संपातसंजातज्ञानवत्, तत्र लिङ्केन अनन्यथासिद्धेन ज्ञानान्तरमृत्य-द्यमानं पूर्वज्ञानविषयमेव स्थिरीकरोति । किंच 'श्रोतव्यो मन्तव्यः' इत्यादि-विधिवोधितस्यात्ममननस्य इष्टसाधनत्वावगतावनुमित्सयाऽवश्यमात्मानुमानप्रवृत्तिः, तद्यतिरेकेनिदिध्यासनासंभवेसाक्षात्काराभावेऽपवर्गासंभवादिति भावः । अहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति प्रतीतिद्वयाभिधानमात्मनः प्रत्यात्मन्वेदनीयत्वं सूचियतुम् ।। ११ ।।

(विदृ०) आराङ्कां निरस्यति—दृष्ट इति । दृष्टे मनसा गृहीते आत्मनि लिङ्गे अनुमाने सित प्रत्यक्षवत् प्रत्यक्षसमानाकारक एक एव मुख्य एव प्रत्ययः, भवतीति शेषः । मुख्यत्वं कुतः दृढत्वात् अप्रामाण्यशङ्कानिवर्तनक्ष-मत्वात् । मुख्यत्वं च गृहीतप्रामाण्यकत्वम्, यथा दूरस्थे सरोवरादिसिळिछे दृष्टेऽपि मरीचिकादिसंदेहात्तादृशप्रत्यक्षेऽप्रामाण्यशङ्का उदेति, ततो वळा-

कादिछिङ्गेन तद्नुमाने साति संवादेन तत्र प्रामाण्यप्रहात्तादृशशङ्का निवर्तते, तथात्मानि दृष्टेऽपि विपरीतसंभावनादिना तज्ज्ञानेऽप्रामाण्य-शङ्का संजायते ततोऽनुमानेनात्मिन गृहीते संवादेन तत्र प्रामाण्यप्रहाद-प्रामाण्यशङ्कानिवर्तनक्षमत्वरूपं दृढत्वं तादृशप्रहस्य सुघटमेव। तदुक्तं भिश्चे:-प्रत्यक्षपरिकछितमप्यनुमानेन वुभुत्सन्ते तर्करिसका इति॥११॥

(भाष्यम्) किंतु-अन्ष्यात्मिन लिङ्गे एक एव दहत्वात्प्रत्यक्षवत्प्रत्ययः। यदिदमात्माने लिङ्गं दृश्यते ज्ञानप्रभृतिकम् , तस्मिँ हिङ्गे सति अनुमान-नेक एव प्रत्ययो भवति, न प्रत्यक्षमनुमानं चेति द्वयमात्मनि प्रवर्तते। स खल्वयं दृढत्वात्प्रत्यक्षवद्वभासते, न त्वेतत्प्रत्यक्षमिति । विप्रतिपत्त्यु-पलच्चेञ्चाप्रत्यक्षः । नायमात्मा प्रत्यक्षः । कस्मात् ? विप्रतिपत्त्युपलच्चेः । उपलभ्यते खल्वात्मनि विप्रतिपत्तिरस्ति नास्तीति । येऽप्यहंप्रत्ययमा-स्थिपत तेऽपि केचिन्नास्तित्वमात्मनः संघातव्यतिरिक्तस्य प्रतिजानते । न खलु प्रत्यक्षे कश्चिद्विप्रतिपद्यते इदमस्ति नास्तीति । तस्मादहमन्धोऽहं वधिरोऽहं स्थूलोऽहं गौर इति संघात एवाहंप्रत्यर्यावषयो न तद्यतिरिक्त आत्मा। योऽपि 'अहमिहैवास्मि सदने जानानः' इति प्रत्ययः, सोऽपि व्याप-कस्यात्मनः प्रादेशिकत्वानुपपत्तेगीरोऽहं जानामीतिवत्संघातालम्बनो भ्रम एव । तत्रैव ज्ञानमपि कयाचिद्विवक्षया मन्यते इति । बाल्यस्थाविरहारी-रभेदेंऽपि यत्सोऽहमित्येकत्वप्रतिसंधानम्, तदपि स एवायं हस्त इतिवत्सं-वातविषयमेव कयाचिद्विवक्षयेति । परीक्षकाश्च खल्वेतदात्मविषयं प्रति-संधानं मन्यन्ते न लौकिकाः, ते हि संघातमेव तथा प्रतियन्ति इति । भवन्नप्ययमात्मनि प्रत्ययो न पृथिव्यादिवदात्मानं गोचरयति । योऽयं प्रतीयते सोऽयं संघात इन्द्रियमन्यो वेखहंप्रखयवतामपि विमर्शोपलब्धेः। तस्मादनुमेय आत्मा न प्रत्यक्ष इति। यथा खल्वर्थं दूरादुपलभमानो नावधा-स्यति जलाशयो वा मरीचिका वा इति। ततो बलाकादिलिङ्गेनानुमिनोति योऽयं दूरादुपलभ्यते जलाशयोऽसाविति । तत्र यद्नवधारणं ज्ञानं जलाशयों वा मरीचिका वेति न तत्प्रत्यक्षं, तथैवाहमिति जानानो नाव-बारयति संघातं वा इन्द्रियाणि वा तब्यतिरिक्तं वोपलभे इति । तदेतदन-वधारणं ज्ञानं न प्रत्यक्षमिति । तदुक्तम् 'तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे ' इति । " इन्द्रियार्थसंनिकषोत्पन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमञ्यभिचारि व्यवसा-यात्मकं प्रत्यक्षम् "-इति तन्त्रान्तरे चोक्तमिति । तचैतदात्मनः प्रत्यक्षं निरूपितरभावादसत्कर्पं नात्रभवान् सूत्रकारो मर्शयाञ्चकार इति।। ११॥

देवदत्तो गच्छति यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचाराच्छरीरे प्रत्ययः ॥१२॥

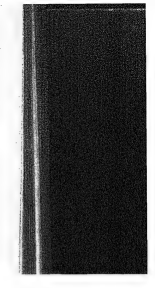
(उप०) नतु यदि यज्ञदत्तोऽहमित्याकारः प्रत्यय आत्मिन तदा यज्ञदत्तो गच्छतीति गमनसामानाधिकरण्यभानमतुपपन्नमित्यत आह—देवदत्त इति । अस्ति हि अहं गौरः अहं स्थूछ इति प्रत्ययः, आस्ति च मम शरीरमिति भेदप्रत्ययः।तत्र देवदत्तो गच्छतीति गतिसामानाधिकरण्यानुभवो व्यवहारश्च भाक्तः, ममेति प्रत्ययस्य यथार्थत्वात्। यद्यपि देवदत्तत्वं शरीरवृत्तिजीतिस्तेन देवदत्तो गच्छतीति मुख्य एव प्रयोगो यथार्थ एव च प्रत्ययः तथापि देवदत्तपदं तदवच्छन्नात्मानि प्रयुक्तं चेत् तदौपचारिको बोद्धव्यः॥ १२॥

(विदृ०) नन्वहं यज्ञदत्त इत्यादिप्रत्यक्षं यद्यात्मविषयकं तदा यज्ञ-दत्तो गच्छतीति प्रत्ययः कथं स्यादात्मिन गतिमत्त्वस्याभावादित्यत आह— देवदत्त इति । देवदत्तो गच्छतीति वाक्यजन्यप्रत्ययो देवदत्तादिपदस्य शरीरे लक्षणाप्रहाद्भवति, देवदत्तो जानाति इच्छति करोति द्वेष्टीत्यादि-प्रयोगानां मुख्यतया देवदत्तादिपदस्य विजातीयशरीरावच्छिन्नात्मिन शक्तरावश्यकत्वात्तद्यें भूरिप्रयोगसत्त्वेन गौरवस्याकिंचित्करत्वात्। गच्छ-तीत्यत्राख्यातस्य यत्नार्थकत्वे तादृशप्रयोगस्य मुख्यत्वमिष संभवतीत्यिष द्रष्टव्यम् ॥ १२ ॥

## संदिग्धस्तूपचारः॥ १३॥

( उप० ) अत्र शङ्कते—संदिग्ध इति । तुशब्दः पूर्वपक्षद्योतकः । आत्म शरीरयोस्तावदहमितिप्रत्ययः प्रयोगश्च दृश्यते तत्र क मुख्यः क वौपचा रिक इति संदेहः ॥ १३ ॥

(विदृ०) ननु देवदत्तो जानातीति प्रयोगस्यौपचारिकत्वं देवदत्तो गच्छतीत्यस्य वेत्यत्र किं विनिगमकिमत्याशङ्कते—संदिग्ध इति । उपन्चारः संदिग्धः देवदत्तादिपदस्यात्मिनि शरीरे वौपचारिकत्विमिति संदेहः । तुशब्द आशङ्काचोतकः ।। १३ ।।



(भाष्यम्) अत्रापर आह- \*\*संदिग्धस्तूपचारः। योऽयं शरीरे देवदत्त-त्वादेरुपचारो नात्मनीति, स तु संदिग्धः। किमात्मिन चोपचारः शरीरे च, किंवा शरीर एवेति न निर्णयहेतुरस्ति। यथैव प्रतीयते देवदत्तो गच्छतीति तथैव प्रतीयते देवदत्तो जानातीति। संदेहाचानिर्णयस्तत्त्वस्य।। १३।। अहमिति प्रत्यगात्मिन भावात् परत्राभावादर्थान्तरप्रत्यक्षः।।१४॥

( उप० ) समाधत्ते-अहमितीति । अर्थान्तरमात्मखरूपं प्रत्यक्षं यत्र प्रत्यये स प्रत्ययोऽर्थान्तरप्रत्यक्षः । अयमर्थः-अहमितिप्रत्ययस्य प्रत्यगात्मनि स्वात्मिन भावात् परत्र परात्मिन अभावात् अर्थान्तरे स्वात्मन्येव मुख्यः कस्पयितुमुचितः । यदि तु शरीरे मुख्यः स्यात् तदा बहिरिन्द्रियजः स्यात् । निह शरीरं मानसप्रत्यक्षं मानसश्चायमहिमति प्रत्ययः, बहिरिन्द्रियव्या-पारमन्तरेणापि जायमानत्वात्, अहं दु:खी अहं सुखी जाने यते इच्छा-म्यहमिति योग्यविशेषगुणोपहितस्यात्मनो मनसा विषयीकरणात् । नायं वैद्भिको लिङ्गानुसंधानमन्तरेणापि जायमानत्वात् । न शाव्दः शब्दाकलन-मन्तरेणापि जायमानत्वात् । तस्मान्मानस एव, मनसञ्च वहिरस्वातन्त्र्येण शरीरादावप्रवृत्तेरिति भावः । किंच यदि शरीरे स्यात् परशरीरे स्यात्, स्वात्मनि यदि स्यात् तदापि परात्मनि स्यादिति चेन्न, परात्मनः परस्याती-न्द्रियत्वात्, तद्विशेषगुणानामयोग्यत्वात्, योग्यविशेषगुणोपप्रहेण तस्य योग्यत्वात्। न केवलमात्मन इदं शीलं किंतु द्रव्यमात्रस्य। द्रव्यं हि योग्यवि-रोषगुणोपमहेणैव प्रत्यक्षं भवति । आकाशमपि तर्हि शब्दोपमहेण प्रत्यक्षं स्यादिति चेत्, स्यादेवं यदि श्रोत्रं द्रव्यप्राहकं भवेत्, आकाशं वा रूपवत् स्यात् । आत्मनोऽपि नीरूपत्वं तुल्यमिति चेत, बहिर्द्रेच्यमात्र एव प्रत्य-क्षतां प्रति रूपवत्त्वस्य तन्त्रत्वात् । प्रत्यगित्ययं शब्दोऽन्यव्यावृत्तमाह ।।१४॥

(विवृ०) समाधत्ते—अहमितीति । अहं यज्ञदत्तः सुखीत्यादिव्य-वहारः अर्थान्तरप्रत्यक्षः अर्थान्तरस्य शरीरादिभिन्नस्य प्रत्यक्षं ज्ञानं यस्मात्; शरीरादिभिन्नविषयकशाब्दबोधजनक इति फलितार्थः । तथा च शरीरादिभिन्न एवात्मानि तादृशप्रयोगो मुख्यः शरीरे त्वौपचारिकः । कृत एवमत आह—प्रत्यगात्मानि स्वात्मानि भावात् अर्थात् सुखादेः सत्त्वात् परत्र शरीरेऽभावात् सुखादेरसत्त्वात् । तथा च भूरिप्रयोगस्यात्मन्येव सत्त्वा-त्तत्रैव तादृशप्रयोगस्य मुख्यत्वं शरीरादावौपचारिकत्वमिति न संदेह-गन्योऽपीति । न चाहं सुखीत्यादाववच्छेदकतासंबन्येन सुखादेवैशिष्टां शरीरे भासत इति वाच्यम्, करोऽहं सुखीत्यादेरिप प्रमाण्यापत्तेः कराविद्ययवच्छेदकतासंबन्धेन सुखादिमत्त्वात्, अहमित्यस्मच्छव्दस्यात्मन्येव शक्तत्या शरीरादौ तदमेदस्यासंभवाच ॥ १४॥

( भाष्यम् ) तस्मात्— अइमिति प्रत्यगात्मिन भावात्परत्राभावाद्यी-न्तरप्रत्यक्षः । अइमिति योऽयं प्रत्ययः स खल्वर्थोन्तरप्रत्यक्षः । यत्वलु शरीराद्यीन्तरमात्मा तत्प्रत्यक्षः । कुत एतत् ? प्रत्यगात्मिन भावात्परत्रा-भावाच । अहं जानामिति खल्वयं प्रत्ययः प्रत्यगात्मिन भवति शरीरे च न भवतीति ॥ १४ ॥

#### देवदत्तो गच्छतीत्युपचाराद्भिमानात्तावच्छरीरप्रत्यक्षोऽहंकारः १५॥

( उप० ) पुनः शङ्कते—देवदत्तं इति । अहंकारोऽहमितिप्रत्ययः । स च शरीरप्रत्यक्षः, शरीरं प्रत्यक्षं विषयो यत्र स शरीरप्रत्यक्षः । देवदत्तो गच्छतीत्युपचारात्तावत्प्रयोगः प्रत्ययो वा त्वया समाहितः । स चोपचार आभिमानिकः यतोऽहं गौरः, अहं कृशः, सौभागिनोऽहं पुनक्कजन्मा, इत्यादयः प्रत्ययाः प्रयोगास्त्रोपचारेण समर्थियतुमशक्या इत्यर्थः ॥ १५ ॥

(विवृ०) पुनराक्षिपति—देवदत्त इति । अहंकारः अहमितिप्रयोगः शरी-रप्रत्यक्षः शरीरस्य प्रत्यक्षं प्रतिपत्तिर्यस्मात् सः शरीरप्रतिपादक इति यावत् । तथा च यज्ञदत्तोऽहमिति सामानाधिकरण्यानुभवाद्यज्ञदत्तादिपद्मापि श-रीरप्रतिपादकमेव। तावदिति हेतौ । तस्मात् यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचारादिति यदुक्तं तद्मिमानात्, नतु तद्वास्तवं भवितुमहिति । अहं गौरः अहं स्थूळ इत्या-दिभूरिप्रयोगाणां शरीरपरताया आवश्यकतया अस्मच्छव्दस्य तत्समाना-धिकरणयज्ञदत्तादिशब्दस्य च शरीरे शक्तत्वादिति पर्यवसितार्थः ॥ १५॥

(भाष्यम्) अस्य प्रतिषेवः— \*\*देवदत्तो गच्छतीत्युपचाराद्भिमानात्ता-वच्छरीरप्रत्यक्षोऽहंकारः । योऽयमहंकारोऽहमितिप्रत्ययः स तावच्छ-रीरप्रत्यक्षो नात्मप्रत्यक्षः । कस्मात् ? द्वदत्तो गच्छतीत्युपचारात् । यचाहं जानामीति प्रत्येति, तद्ण्यात्मनो धर्मे ज्ञानं तत्संवन्धाच्छरीरेऽभिमन्यते । स्थूळोऽहं सुर्खातिवत् ॥ १५ ॥

#### संदिग्धस्तूपचारः ॥ १६॥

( उप० ) सिद्धान्तमाह—संदिग्ध इति । तुशब्दोऽयं सिद्धान्तमभिव्य-नक्ति । उपचारोऽयमाभिमानिकः किंतु शरीर एवायमहंप्रत्यय इति यदुक्तं तत्रापि संदेह एवेत्यर्थः। तथाच प्रत्ययस्योभयत्रापि क्रूटसाक्षित्वेन विशे षावधारणाय यतितच्यम् । तत्र यत्ने क्रियमाणे निमीलिताक्षस्याप्यहमिति-प्रत्ययदर्शनाच्छरीरभिन्ने बहिरिन्द्रियागोचरे वस्तुनि स मन्तव्यः । शरीरे भवन् परशरीरेऽपि स्यात् , चक्षुनैरपेक्ष्येण च न स्यात् । अहं छशः स्थूलो वा सुखीति कथं सामानाधिकरण्यमिति चेन्न, सुखाद्यवच्छेदकत्वेनापि नत्र रारीरभानसंभवात् सिंहनाद्वदिदं गहनमितिवत्। अहन्त्वमात्रं रारीरे समारोप्यते मनसोपस्थितम् , त्वगिन्द्रियोपनीतमौष्ण्यम् , उष्णं जलम् , उष्णं शरीरमित्यादिवत् ॥ १६॥

( वितृ ) आशङ्कां निरसितुमाह—संदिग्ध इति । उपचारः संदिग्धः, किं यज्ञदत्तो गच्छतीत्यत्रोपचारः उत यज्ञदत्तोऽहं सुखीत्यत्र, शरीरे आत्मनि च भूरिप्रयोगस्याविशिष्टत्वेनैकशेषस्य कर्तुमशक्यत्वादित्यर्थः। तुरान्दः सिद्धान्तचोतनार्थः ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) पुनरपर आह- \*संदिग्धस्तूपचारः।देवदन्तो गच्छतीति किं शरीरसंबन्धादात्मानि गतेरुपचारः, आहोस्विद्गच्छिति शरीरे आत्मसंब-न्धादेवदत्तत्वादेरपचार इति । सोऽयं संदेहान्न तत्त्वनिर्णयाय कल्प्यते इति । सोऽयमनिर्णयहेतुं संदेहमसकृदुपन्यस्यन्नहंप्रत्ययगोचरं चात्मानं प्रतिजा-नानोऽनवधेयवचनो भवतीत्युपेक्षितवानाचार्यः । निमीलिताक्षस्योपलब्धे-रात्मनीति चेन्नान्यत्रापि तदुपळच्चेः । अथ निमीलिताक्षोऽप्यहमित्युपळ-भते, सा चेयमुपलिच्यरात्मिन विज्ञायते इति । तच न । यथा खल्वयं पुरुषो निर्मालिताक्ष उपलभते जानाम्यहमिति, तथैव खल्वयमुपलभते स्थूलोऽहमिति। तस्मात् नेयमुपलान्धरात्मन्येव शक्या विज्ञातुमिति।।१६।। न तु गरीरनिशेषाद्यज्ञद्त्तविष्णुमित्रयोज्ञीनं विषयः ।। १७।।

( उप० ) सिद्धान्तमुपर्यृहंयन्नाह—नेति । ज्ञानमिति योग्यं सुखदु:खा-दिकमात्मगुणसुपलक्क्षयति । यथा यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोः शरीरं परस्परभिन्नं तथा ज्ञानसुखादिकमपि भिन्नमेन । तथाच यथा यज्ञदत्तस्येदं शरीरं तथा यज्ञदत्तस्य ज्ञाने सुखादी वा समुत्पन्ने अहं सुखी जाने यते इच्छामीति ज्ञानादिकं विषयो भवति योग्यशरीरविषयकत्वेन तदीयरूपादिवत्तदीयज्ञा-नादीनामपि प्रत्यक्षत्वसंभवात् । न च संभवति, तस्मात् ज्ञानसुखादीनां इारीराद्न्य एवाश्रयो वक्तव्य इति भावः। शरीरविशेषात् शरीरस्य भेदा-दित्यर्थः । तथाच इरिरमेदं प्राप्य ज्ञानं न तु विषय इति । स्यव्होपे पश्चमी ॥ १७॥

१ च स्यादिति वाँ. रा. आ. सो. पु. पाठः । २ अनुत्पन्न इति मु. पु. पाठः ।

(विवृ०) ननु संदेह एव किं भवतां सिद्धान्तः, किंच यज्ञदत्तो गच्छतीत्यत्रोपचारो भवद्भिः पूर्वमाभिहितस्तत्र प्रतिज्ञाहानिस्तद्वस्थैवेत्यत आह—
निव्वित । नतु निह रारीरिवरोषात् रारीरिवरोषिविषयकत्वात् यज्ञदत्ताविष्णुमित्रयोज्ञीनमपि विषयो भवति रारीरसाक्षात्कारे इत्यर्थः।ज्ञानपदं योग्यात्मविरोषगुणसामान्यपरम्, तथाच यथाऽस्माकमात्मसाक्षात्कारे ज्ञानादिकं
विषयो भवति अहं जानामि इच्छामि यते सुखी दुःखी द्वेष्मीत्याद्यनुभवस्य
सर्वसिद्धत्वात् । तथा रारीरचाक्षुपादाविप ज्ञानादेभीनं स्याद्यदि रारीरमहंपद्वाच्यं ज्ञानादिगुणकं च स्यात्, निह स्थूलो यज्ञदत्तोऽहं जानामीति
चाक्षुषप्रत्यक्षं कस्यचिद्भवति, तस्माच्छरीरेऽहमादिव्यवहार औपचारिक
पविति नास्माकं प्रतिज्ञाहानिरिति भावः ॥ १७ ॥

(भाष्यम्) अस्तु तर्हि यत्र मुक्तसंशयं प्रत्यक्षं तदेव शरीरमात्मा, चक्षुषा होतद्गृहाते इत्यत आह-अनतु शरीरविशेषाचज्ञदन्तविष्णुमित्रयो-र्ज्ञानं विषयः । न वै खलु शरीरविशेषाद्यज्ञदत्त्तविष्णुमित्रयोज्ञानं विशे-वेण वध्यते विशिष्यते इति । ज्ञानं यदि शरीरगुणः स्यात्, शरी-रविशेषात्तत्र विशेषो भवेत् । शरीरगुणस्य रूपादेः खळु शरीरविशेषा-द्विशेषो दृष्टः, न त्वेतत्तथा भवति । यथा खल्वेको रूपं रूपमिति जानीते. रसं रस इति, परोऽपि तथेति नैतत् शरीरस्य गुणः किंत्वर्थान्तरस्यात्मन इति । स खल्वविशेषः सर्वेत्रेति न तस्य गुणे विशेषः संभवति । असिद्ध-मितिचेन कारणवशात् । ज्ञानं खल्वपि यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोविशिष्यते, यज्ञदत्तः खल्वयं प्रभूततरं जानाति शास्त्रं, स्मरति स्मर्तव्यस्य, शक्नो-ति चोहापोहौ कर्तुः, विष्णुमित्रस्तु न जानाति शास्त्रं, न समरति स्मर्त-व्यस्य, न शकोत्यूहापोहौ कर्तुमिति । तत्रैवं सति यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोज्ञीनं न विशिष्यते इत्येतद्सिद्धमिति। तच नैवं मन्तव्यम्। कस्मात् ? कारण-वशात्। यद्यं विष्णुमित्रो न जानाति शास्त्रं न स्मरीत स्मतेव्यस्य न शकोत्यूहापोहौ कर्तुमिति, करणदोषादेतद्भवति । कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ? दर्शनात् । दृश्यते ह्यपदेशविशेषाचतमानः खल्वयमेव शकौति शास्त्राणि ज्ञातुं स्मर्तव्यस्य स्मर्तुमूहापोहौ च कर्तुमिति । कुतश्चिच कारणादुपहत-करणो यज्ञदत्तोऽपि तत्कालं न शकोति शास्त्राणि ज्ञातुं स्मर्तव्यस्य समर्तु-मृहापोहौ च कर्तुमिति । तदेवमुत्तममध्यमाधमकरणवशाज्ज्ञानतारतस्यं न त्वात्मस्वभावभेदादिति । अथापि खल्वात्मधर्मी ज्ञानं शरीरमहणे न गृह्यते, शरीरधर्मस्तु रूपादिकं गृह्यते, तस्मान्न शरीरमात्मा । ज्ञानं खल्वेवं शरी-

रस्य प्रहणे रूपवद्गृहोत इति । तदेवं संघातादर्थान्तरमात्मा । न तत्र प्रस्थक्षं नो खल्वप्यनुमानम् । प्रस्थक्षपूर्वकं खल्वनुमानमिष्यते । सामान्य-तोदृष्टाचाविशेषः । तस्मादागमिकोऽयमात्मेति ।। १७ ।।

अहमिति मुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेष-सिद्धेनीगमिकः ॥ १८॥

( उप० ) नन्वात्मा न प्रत्यक्षः नीरूपद्रव्यत्वात् निरवयवद्रव्यत्वाद्वा आकाशवत्, तथाचाहं कृशो गौर इति बुद्धेः शरीरमेव विषयो वाच्यः, कचिद्हं सुर्खात्यादिधीरपि यद्यप्यस्ति, तथाप्याश्रयमन्तरेण भासमानानां सुखादीनां शरीरे समारोप इत्येव कल्पयितुमुचितं यथोष्णं सुरभि जल-मित्याश्रयमन्तरेण प्रतीयमानयोरीष्ण्यसौरभयोर्जले समारोपः। न त्वेतद-जलप्रत्ययस्यापि प्रासिद्धजलमन्तरेणान्यविषयत्वम् , तथाऽह-मित्यहन्त्वं शरीर एव वास्तवम्, सुखादिकं तु कदाचित्तत्रारोप्यते तेनात्मनि प्रत्यक्षाकारं ज्ञानं नास्त्येव । सुखाद्याधारत्वेन यत् कल्पनीयं तदागमसिद्धं भवतु न तत्रापि त्रह इत्यत आह—अहमितीति । अयमर्थः-अहं सुखी अहं दु:खीति प्रत्ययो नागमिको न शाब्दो नापि छैङ्किः शब्द्लिङ्गयोरनुसंधानमन्तरेणापि जायमानत्वात् । प्रत्यक्षत्वे च नीरूपत्वं निरवयवत्वं च यद्वाधकमुक्तं तद्वहिरिन्द्रियप्रत्यक्षतायां भवति तत्र हि प्रयोजकत्वात् , मानसप्रत्यक्षता च तद्-रूपवत्त्वानेकद्रव्यवत्त्वयोः न्तरेणापि । ननु स्यादेवं यद्यात्मनि प्रमाणं स्यात् तदेव तु नास्तीत्यत आह-शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसिद्धेरिति । यथा क्षित्यादिषु द्रव्येषु शब्दस्य व्यतिरेकोऽव्यभिचारी नियतस्तेन तदाश्रयस्याष्टद्रव्याति-रिक्तस्याकाशरूपविशेषस्य सिद्धिः एवमिच्छायाः पृथिव्यादिषु व्यतिरेक-स्याव्यभिचारात् तदाश्रयेणापि अष्टद्रव्यातिरिक्तेन द्रव्येण भवितव्यम् । नन्वे-तावताऽप्यानुमानिक एव आत्मा न तु प्रत्यक्ष इत्यत आह—अहमिति। मुख्ययोग्याभ्यामिति। अहमितीतिकारेण ज्ञानाकारमाह-तेनाहमिति। ज्ञानं शब्दिब्ह्रानुसंधानमन्तरेण निमीलिताक्षस्य यदुत्पद्यते तन्मुख्येन अहन्त्व-वता योग्येन प्रमाणसिद्धेन उपपादनीयम्, न तु शरीरादिना, तत्रेच्छाया व्यतिरेकाव्यभिचारात् । मुख्ययोग्याभ्यामित्यनन्तरमुपपादनीयमिति पूरणीयम्। आत्मनि प्रमाणानि बहूनि यन्थगौरवभिया त्यक्तानि मयूखेऽन्वे-ष्टव्यानि ॥ १८॥

(विवृ०) वेदान्तिनस्तु नित्यविज्ञानमेवात्मा 'अविनाशी वाऽरेऽयमात्मा सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इतिश्रुते:। स च वस्तुगत्या एकोऽपि मायाकार्याणां अन्तःकरणरूपोपाथीनां भेदान्नानेव प्रतिभाति 'एकमेवाद्वितीयम्' इति 'एक-स्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव ' इत्यादिश्चतेरित्याहु-स्तन्मतं दृषयति—अहमितीति । प्रत्ययविषय इति शेषः । तथाचाहं सुखी-त्यादिलेकिकमानसप्रत्यक्षविषयः न आगमिकः 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' इत्याद्यागमप्रतिपाद्येश्वराभिन्नः । अत्र हेतुमाह मुख्ययोग्याभ्यामित्यादि । मुख्यं सत् यत् योग्यं मुखं दुःखं च ताभ्यां विशेषसिद्धेरीश्वरभेदसिद्धेः इष्टेषु सुखस्य मुख्यत्वम्, अन्येच्छानधीनेच्छाविषयत्वात् । दुःखस्य तु द्विष्टेषु मुख्यत्वमन्यद्वेषानधीनद्वेषविषयत्वात्।योग्यत्वं च प्रत्यक्षविषयत्वम्। एतत् कथनं च हेत्वसिद्धिशङ्कानिरासार्थमीश्वरे नित्यसुखाङ्गीकारपक्षे व्यभि-चारवारणार्थं च नित्यसुखस्यायोग्यत्वात् । तथाच जन्यं सुखं दुःखं च जीवस्येश्वरभेदसायकम् । उपलक्षणं चैतत् जन्या ज्ञानेच्छायत्ना द्वेषस्य ईश्वरभेदसाधका द्रष्टन्याः । नन्वहमिति प्रत्यक्षविषय आत्मा ईश्वरभिन्नः जन्यसुखनत्त्वादित्यादौ दृष्टान्ताभावेन अन्वयसहचाराग्रहाद्याप्तिज्ञानं दुर्घटमत उक्तं व्यतिरेकाव्यभिचारादिति । व्यतिरेकव्याप्तेरित्यर्थः । प्रयो-ज्यत्वं पश्चम्यर्थस्तस्य च विशेषसिद्धावन्वयः। तथाचान्वयदृष्टान्ताभावेऽपि व्यतिरेकेण ईश्वरस्य दृष्टान्तत्वसंभवेन व्यतिरेकसहचारप्रहाधीनव्यतिरे-कव्याप्तिमहादेवोक्तस्थलेऽनुमितिः संभवतीति भावः । ननु व्यतिरेकव्यास्ये-श्वरभेद्सायकलं न दृष्टचरमित्याशङ्कानिरासायोक्तं शब्दवदिति, शब्दा-द्वित्यर्थः । आकाशस्य यथा शन्दरूपाद्धेतोर्न्यतिरेकन्याप्तिप्रकारेण ज्ञाय-मानादीश्वरभेदसिद्धिस्तथात्मनो जन्यसुखादिमत्त्वात्तत्सिद्धिरित्यर्थः॥१८॥ ( भाष्यम् ) तदेवं प्रावादुकानां दृष्टीरुपन्यस्य सिद्धान्तमाह, - \*अह-

( भाष्यम् ) तदेवं प्रावादुकानां दृष्टीरुपन्यस्य सिद्धान्तमाह, — अह-मिति मुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसिद्धेनीगमिकः । योऽयमहमिति प्रत्ययस्तस्य मुख्य आश्रय आत्मैव भवित आत्मसंबन्धानु शरीरमपि तस्य कदाचिदाश्रयो व्यपदिश्यते, पादे मे वेदना सुखं वपुणि-तिवत् । योग्यश्चास्य प्रत्ययस्यातमा न शरीरादिः । आत्मा खल्वेतस्य प्रत्य-यस्याश्रयो युज्यते न शरीरादिः । कस्मात् ? तथा स्वभावात् । तथाहि स्वभावः शरीरादेयदेतदेतस्य प्रत्ययस्याश्रयो भवितुं न योग्यं, तथाच स्वभाव आत्म-नो यदेष योग्य इति । कारणाज्ञानात्कार्येषु ज्ञानाद्ज्ञानाच न शरीरादिकं प्रत्ययस्याश्रयो भवितुमहिति । तदेवमहितिप्रत्ययादनुमीयते अस्त्यात्मा- ऽर्थान्तरभूत इति । तत्र दृष्टान्तः शब्द्वदिति । यथा खल्वाकाशं शब्दिति । युव्यं योग्यं चाश्रयः न पृथिव्यादिकमेवमात्मा अहंप्रत्ययस्येति । कुत ग्यूय-तत्यतिपत्तव्यम् ? व्यतिरेकाव्यभिचारात्। यथा खल्ज शब्दः पृथिव्यादिष्वन । प्रलब्धेः पृथिव्यादिष्वन प्रतिकाव्यभिचारात्। यथा खल्ज शब्दः पृथिव्यादिष्वन प्रतिकाव्यभिचारात्, तथाऽहमितिप्रत्ययोऽपीति दृश्चे। यथा खल्ज शब्दः पृथिव्यादिष्वतुपल्यव्धेः पृथिव्यादिव्यतिरिक्तस्याकाशस्यादः प्रमिते हेतुः, तथैवाहमितिप्रत्ययोऽपि व्यतिरिक्तमात्मानमनुमापयतिति । यात्वा था च शब्दोऽव्यभिचारात् कारणभूतस्य वायोरनुमित्तौ हेतुः, तथा खल्वहा मितिप्रत्ययोऽप्यव्यभिचारात् कारणभूतस्य वायोरनुमितौ हेतुः, तथा खल्वहा मितिप्रत्ययोऽप्यव्यभिचारात् कारणभूतस्यात्मनोऽनुमाने हेतुर्भवतीति । नान वदेवमहिमितिप्रत्ययो नात्मानं गोचरयति, अनुमितौ त्वात्मनो हेतुर्भवतीति मुख्ययो-व्याभ्यामित्याह । सोऽयमहिमिति प्रत्ययो निदर्शनमात्रम् । प्रत्ययमात्रा-त्वात्मा अनुमीयते । तस्मान्नगामिक आत्मा इति ।। १८ ।।

## मुखदुःखज्ञाननिष्पत्त्यविशेषादैकात्म्यम् ॥ १९ ॥

(उप०)आत्मपरीक्षाप्रकरणं समाप्य इदानीमात्मनानात्वप्रकरणमारभते। तत्र पूर्वपक्षसूत्रम्—सुखेति। एक एव आत्मा चैत्रमैत्रादिदेहभेदेऽपि। कुतः? सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्तेक्त्पत्तेरिविशेषात्। सर्वशरीरावच्छेदेन सुखदुःख-ज्ञानानामुत्पत्तिरिविशेष्टेव। यतः यद्यात्मभेदसायकं लिङ्गान्तरं भवेत्तदा सिध्येदात्मभेदः। न च तद्स्ति, यथा तत्तत्प्रदेशावच्छेदेन शब्दनिष्पत्ताविप शब्दलिङ्गाविशेषादेकमेवाकाशम्, यौगपद्यादिप्रत्ययलिङ्गाविशेषादेक एव कालः, पूर्वापरादिप्रत्ययलिङ्गाविशेषादेकैव दिक्।। १९।।

(विवृ०) ननु 'एकमेवाद्वितीयम्', 'तत्त्वमसि श्वेतकेतो' इत्यादि श्रुतिवलाजीवेश्वरयोरभेदोऽवद्यं स्वीकार्यः। नचोक्तानुमानाद्रेद्सिद्धिरिति वाच्यं, सुखदुःखादीनामन्तःकरणधर्मत्वेन स्वरूपासिद्धत्वात् । तथा च श्रुतिः—'कामः संकर्णो विचिकित्सा अद्धाऽश्रद्धाधृतिरधृतिर्हीधीर्मी-रेतत् सर्व मन एव' इति । अत्र कामराव्दस्य सुखपरत्वाद्धीशब्दस्य वृत्ति-रूपज्ञानपरत्वाच दुःखस्यापि सुखसामानाधिकरण्येन प्रतीतेरात्मधर्मत्वा-भावादित्याशङ्कते—सुखेत्यादि । सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्त्या निश्च-येन अविशेषाज्ञीवात्मनः ईश्वरिमन्नत्वासिद्धेः । उक्तश्रुत्या मनस्येव तेषां सिद्धत्वेन आत्मन्यसिद्धत्वादिति भावः ॥ १९॥

(भाष्यम्) स खल्वयमर्थान्तरभूत आत्मा किं सर्वेशरीरेष्वेक आहो-

स्वित् प्रतिशारीरं भिन्न इति । कुतः संशयः ? उभयथोपपत्तेः । यद्प्रत्यक्षं ळिङ्गेनानुमीयते, तत् खलु लिङ्गस्याविशेषे न विशिष्यते, एकस्यैवानुमानं भवति। अथापि खल्वेकः सुखी एको दुःखी कञ्चिदिभ्यः कञ्चिदङ्कः कञ्चि-दन्चानः कश्चिजाल्मः कश्चित् जायते कश्चिन्त्रियते चेति विरुद्धधर्माणा-मुपलब्धेः प्रतिशरीरमात्मनो भेदः स्यात् । सेयमुपलब्धिययाऽत्मभेदादुपप-चते तथैकस्यात्मनः प्रदेशभेदादुपपद्यते । स्फटिकः खल्वेकोऽपि महान् तैस्तै-रुपाधिभिरुपरज्यमानस्तेषु तेषु प्रदेशेषु लोहितनीलपीताद्यनेकप्रकारमुपल-भ्यमानो दृष्ट इति । सेयं विरुद्धोपलन्धिः कालभेदवद्देशभेदेनैकस्मिन् युग-पद्भवन्ती न शक्याऽपलिपतिमिति । यथैकरिमन् शरीरे घनसारकण्टकयोः संभेदात् देशभेदेन सुखदुःखयोरुपळिब्धः । मनस्तत्रैकमिति विद्यमानस्य ऋमस्यात्रहणासुगपदुपलव्यभिमानो भ्रमः । शरीरभेदे तु मनसो भेदान्त्र खल्वपि युगपदुपलन्धिर्न भवति । मनसः खल्वेते धर्मास्तदनुबन्धान्मिथ्या-ज्ञानाचात्मन्यवभासन्ते । सोऽयं संयोगो नाश्रयं व्याप्य भवतीति । तदेव-मुभयथोपपत्तेर्न ज्ञायते किमियमेकस्यात्मनः शरीरभेदादुपाधिनिमित्ता वि-रुद्धोपलच्चिरथानेकस्यात्मनः पारमार्थिकीति । उपाधिनिमित्तेयसुपलच्चिः । कस्मात् ? यस्मात्- \* सुखदुः खज्ञाननिष्पत्त्यविशेषादैकात्म्यम् । सुखादीनां निष्पत्तिरात्मनो लिङ्गम्। तच न विशिष्यते। यथा खलु सदितिलिङ्गा-विशेषाद्विशेषछिङ्गाभावाचैको भावः, शब्दछिङ्गाविशेषाद्विशेषछिङ्गाभावाचै-कमाकाशम् । तथैव सुखदुःखज्ञाननिष्पत्तिलिङ्गाविशेषाद्विशेपलिङ्गाभावाचैक आत्मा सर्वत्रेति। यच न्यवस्था विशेषालिङ्गमिति मन्यते तच नैवम् , एकस्थापि व्यवस्थोपपत्तेः। तत्वाख्यातम् । दृष्टं खल्वेकमाकाशं तेषु तेषु प्रदेशेषु तत्तच्छव्दादीनां सद्भावासद्भावाभ्यां तेन तेनोपाधिना भिन्नं परमार्थतो न भिद्यते इति । तदेतत् तत्त्वम् ॥ १९ ॥

## व्यवस्थातो नाना ॥ २०॥

( उप० ) सिद्धान्तमाह—व्यवस्थात इति । नाना आत्मानः । कुतः ? व्यवस्थातः । व्यवस्था प्रतिनियमः यथा कश्चिद्राह्यः कश्चित् रङ्कः, कश्चिन्तसुखी, कश्चिद्वः कश्चित् रङ्कः, कश्चिन्तसुखी, कश्चिद्धः खी, कश्चिद्धः बास्मिनः, कश्चित्री चामिजनः, कश्चित्रिद्धान्, कश्चित् जाल्म इतीयं व्यवस्था आत्मभेदमन्तरेणानुपपद्यमाना साध्यत्यात्मनां भेदम् । न च जन्मभेदेन बाल्यकीमारवार्धकभेदेन वा एकस्याप्यात्मनो यथा व्यवस्था तथा चैत्रमेत्रादिदेहभेदेऽपि स्थादिति बाच्यं, कालभेदेन विरुद्धधर्माध्याससंभवात् ॥ २०॥

(विदृ०) आशङ्कां निरस्यति—व्यवस्थात इति । नाना नात्मैक्यं जीवात्मान ईश्वरभिन्ना इति यावत्। कुतः ? व्यवस्थातः । व्यवस्था निश्चयः तस्याः सुखदुःखज्ञानानामात्मनीति रोषः। निह सुखादयो मनसो धर्मास्तस्य महत्त्वाभावेन सुखादीनामप्रत्यक्षत्वापत्तेः । ज्ञानायौगपद्यनियामकतया मनसोऽणुत्वस्यावर्यमङ्गीकार्यत्वात् । कामः संकल्प इत्यादिश्रुतिस्तु 'आयुर्धृ-तम् ' इत्यादिवत् मनसः कामादिजनकत्वमवगमयति नतु तदाधारत्वं तदभेदं विति ॥ २०॥

( भाष्यम् ) व्यवहारभूमिकायां खलु-क्षव्यवस्थातो नाना । तदेतत्कृ-तभाष्यं पुरस्तादिति ॥ २०॥

#### शास्त्रसामध्यीच ॥ २१ ॥

(उप०) प्रमाणान्तरमाह—शास्त्रेति । शास्त्रं श्रुतिः, तयाप्यात्मनो भेदप्रतिपादनात् । श्रूयते हि ' द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्यादि । तथा 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते' इत्यादि च ॥२१॥ इति श्रीशाङ्करे कणादसूत्रोपस्कारे तृतीयाध्यायस्य द्वितीयाहिकम् ।

(विवृ०) इतोऽपि जीवस्येश्वरभिन्नत्वमित्याह-शास्त्रसामर्थ्याचेति । शास्त्रस्य श्रुतेः सामर्थ्यात् जीवेश्वरयोभेदवोधकत्वात् । तथिहि 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिप्पछं स्वाद्वत्ति अनश्रन्नन्योऽभिचाकश्चाति ' इत्यादिश्रुतेः जीवेश्वरयोभेदोऽवश्यमङ्गीकार्यः । नच 'तत्त्वमित्त श्वेतकेतो । ब्रह्मविद्वह्मैव भवति ' इत्यादिश्रुतीनां का गतिरिति वाच्यम् ' 'तत्त्वमित्ति ' इति श्रुतेस्तदभेदेन तदीयत्वप्रतिपादनेनाभेदभावनापरत्वात् । 'ब्रह्मविद् ब्रह्मैव ' इति श्रुतेस्त्र निर्दुःखत्वादिनेश्वरसाम्यं जीवस्याभियत्ते नतु तद्भेदम् 'निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति ' इतिश्रुतेर्गत्यन्तरासंभवात् । अस्ति हि लौकिकवाक्येषु संपदाधिक्ये पुरोहितोऽयं राजा संवृत्त इत्यादिषु सादृश्यपरेषु अभेदोपचारः । नच मोक्षदशायामज्ञाननिवृत्तावभेदो जायते इति वाच्यं, भेदस्य नित्यत्वेन नाशायोगात् , भेदनाशान् क्षीकारेऽपि व्यक्तिद्वयावस्थानस्यावश्यकत्वाचेति संक्षेपः । भेदसाधकानि युक्त्यन्तराणि श्रुत्यन्तराणि च व्रन्थगौरवभिया परित्यक्तानि ।। २१ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननकृतायां कणादसूत्रविकृतौ तृतीयाच्यायस्य दितीयमाहिकम्। ( भाष्यम् ) 'एकमेवाद्वितीयं, एको देवः सर्वभूतेषु गृदः, द्वितीयाद्वै भयं भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति, सर्व आत्मान एकीभवन्ति, तद्य इह रमणी विचरणाः, एतरमादात्मनः सर्व आत्मानो व्युवरन्ति, द्वासुपणौ इत्यादिशास्त्र- सामर्थ्याच प्रतिपद्यामहे एक एवात्मा व्यवहारभूमौ भिद्यते इति । 'एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकथा बहुधा चैव हश्यते जलचन्द्रवत्' स्मृतयश्चैवमाद्या भवन्तीति,॥ २१॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये तृतीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । ।। समाप्तश्च तृतीयोऽध्यायः ।।

# चतुर्थाध्याये प्रथमाहिकम्।

## सद्कारणविन्त्यम् ॥ १ ॥

( उप० ) पृथिव्यादीनां नवानासुँदेशलक्षणपरीक्षं निर्वर्त्य प्रक्ति-र्मूलकारणतां सांख्याभिमतां निराचिकीर्षुः परमाणूनां मूलकारणत्वं पृथि-व्याद्यन्तर्भावं च सिषाधियपुर्नित्यत्वसामान्यलक्षणं तावदाह—सिद्ति । न कारणविद्यकारणवत् पद्संस्कारात् । तदेवं घटादीनां व्यवच्छेदः । तथा-पि प्रागभावेऽतिव्याप्तिरित्यत आह—सिद्ति । सत्तायोगीत्यर्थः । समवाय-विशेषपदार्थयोः सत्तैकार्थसमवाय एव सत्तायोगः, सामान्यान्तरस्य, सत्ता-याश्च सत्प्रत्ययविषयतेव सत्तायोगः, स च प्रत्ययो वस्तुस्वरूपमात्रानिबन्धन इत्यन्यदेतत् । न चान्यत्रापि तथैवास्तु किं सत्त्रयेति वाच्यम्, अनुगतमते-स्त्रिस्त्रेक्तत्त्वात् ॥ १ ॥

(विवृ०) यः शंकरोऽपि प्रलयं करोति स्याणुस्तथा यः परपूरुपोऽपि । जमागृहीतोऽप्यनुमागृहीतः पायादपायात् सहि नः स्वयंभूः ॥ असतः सज्जायते इति केचिद्धद्दित तेषामयमभिप्रायः बीजादिनी-क्कुरादिकार्यजनकः तथा सित कुश्लस्थवीजादेरप्यक्कुराद्यापत्तेः । किंतु क्षेत्रादौ स्थितस्य बीजस्यावयवविभागेन प्रध्वंसानन्तरमेवाङ्कुरोत्पादाद्वी-जादिप्रध्वंस एवाङ्करादेः कारणिमिति । तथाच गौतमीयं पूर्वपक्षसूत्रम् अभावाद्वावोत्पत्तिनीनुपमृद्य प्रादुर्भावात् १ इति । तदेतन्मतं निराक्तवेत्रेव परमाण्वादिक्रमेणारम्भवादं द्रहयति—सिदिति । सत् भावकृप

१ उद्देशं लक्षणपरीक्षामिति मुद्भितपु. पाठः, उद्देशं लक्षणपरीक्षमिति बाँ. रा. सी. पाठ. । २ नचत्रिति बाँ. रा. सी. पु. पाठः ।

किंचित्, अकारणवत् अजन्यं, नित्यं विनाशाप्रतियोगि वस्तु, अवयविनां मूलकारणं नासदित्यर्थः । प्रध्वंसस्य कारणत्वे चूर्णीकृताद्पि बीजादङ्करा-पत्तेरिति भावः ॥ १॥

( भाष्यम् ) परीक्षितानि द्रव्याणि । तेष्वेव कश्चिद्विचारः प्रवर्तते । तत्र सद्नित्यमित्यादिना अनित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेष इत्युक्तम्। सर्वे चेदिनत्यं यदेषां कारणं तदिनत्यं तस्यापि यत्कारणं तदप्यनित्य-मेवं तत्र तत्रेत्यव्यवस्था प्राप्नोति इत्यत आह- \* सद्कारणवित्रत्यम् । यत् सदकारणवच भवति तन्नित्यमाख्यायते । सद्धि नात्यन्तमुच्छिदाते रूपान्तरेणावस्थानात् । सच खलु स्वेन रूपेण प्रागसद्पि रूपान्तरेण सदेवोत्पद्यते। यचैतेषां कारणानां कारणं तत्वछ सदेव न कदाचिदसत्। कस्मात् ? कारणाद्नुत्पत्तेः । यद्धि कारणादुत्पद्यते तत्कारणात्मना सद्पि कार्यात्मना भवत्यसत्कदाचित्। यत्तु कारणान्नोत्पद्यते अस्ति च, तत्त्वछ स्विदैव सन्न कदाचिदसत् । तचैतत्कारणानां कारणं निमित्तविशेषात्तेन तेन रूपेण विपरिणममानं कार्यवृद्धिविषयः । तदेतत्प्रागुत्पत्तेरुत्पद्यमानं नासन सन्न सद्सद्सत्सतोवेंधर्मात् । बुद्धिसिद्धं तु तद्सत् । द्धि सत्वर्य निष्पादियष्यन्क्षीरमुपाद्ते । तच प्रयत्नेन तथा परिणमयति । अथ दिध निष्पद्यते । सोऽयमतिशयः क्षीरद्ध्नोरेव न द्धिपयसोरिति । तदेतद्व-टकपालादौ यथाविषयं वेदितव्यम् । तचैतत्क्षीरे केनचिद्रूपेण सद्पि द्धि-रूपेण त्वसदेवोत्पद्यते । बुद्धचा खल्वेतत्सिध्यति । तदेवें कार्यकारणयोः संवन्यः कार्यस्योत्पत्तिश्चेति द्वयमुपपद्यते न त्वन्यथा । असंबन्धोत्पत्तौ सर्वेत्र सर्वोत्पत्तिप्रसङ्गः । यश्च मन्यते, कार्ये खल्वेतन्न कारणेन संबध्यते तत उत्पद्यते चेति । तस्यासंबन्धाविशेषात्सर्वत्र सर्वस्योत्पत्तिः प्रसज्यते । शक्तिविशेषे चाभ्यनुज्ञा । अथ मन्येत वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यत्किचित्किचि-दुत्पार्यति न सर्वे सर्वेमिति । एवं सति शक्तिविशेषे अभ्यनुज्ञा प्राप्नोति। ओमिति व्रवतश्चाभ्युपगमविरोधः । तस्माद्धटकपालादावुपलच्येः कारण-विपरिणामः कार्यमिति । मृत्पिण्डं हि तेन तेन रूपेण विपरिणममानं घटनुद्धिमुत्पादयत् दृष्टमिति । तैलं खल्विप सदेव निष्पीङ्यमानात्तिलादु-त्पद्यते, तन्तवश्च तेन तेन रूपेणावस्थिताः पटमुत्पाद्यन्तीति । अनि-त्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेष इत्येतच मूलकारणं द्रव्यं विहाय मन्तव्यम्। परमात्मानं चापेक्ष्य सदप्यसद्भवतीति ॥ १ ॥

## तस्य कार्यं लिङ्गम् ॥ २ ॥

( उप० ) नित्यसामान्यमभिधायेदानीं परमाणुमधिकृत्याह—तस्येति ॥ तस्य परमाणोः कार्ये वटादि, लिङ्गम् । तथाच गौतमीयं सूत्रम् "व्यक्तात् व्यक्तस्य निष्पत्तिः प्रत्यक्षप्रामाण्यात् " इति अवयवावयविप्रसङ्गस्तावद्नु-भूयते स यदि निरवधिः स्यात्तदा मेरुसर्षपयोः परिमाणभेदो न स्यात्, अनन्तावयवारव्यत्वाविशेषात् । न च परिमाणप्रचयविशेषाधीनो विशेष: स्यादिति वाच्यं, संस्याविशेषाभावात्तयोरप्यनुपपत्तेः प्रलयाविधः स्यादिति चेत् अन्त्यस्य कस्यचिन्निरवयवत्वे प्रलयस्यैवानुपपत्तेः अवयवविभागविना-शयोरेव द्रव्यनाशकत्वात् । विभागश्च नावधिः तस्यैकाश्रयत्वानुपपत्तेः । तस्मान्निरवयवं द्रव्यमविः स एव परमाणुः। न च त्रसरेणुरेवाविः, तस्य चाक्षुषद्रव्यत्वेन महत्त्वाद्नेकद्रव्यवत्त्वाच, महत्त्वस्य चाक्षुषप्रत्यक्षत्वे कारणत्वमनेकद्रव्यवत्त्वमादायैव, अन्यथा महत्त्वमेव न स्यात् कस्य कार-णत्वं भवेत्, न च त्रसरेणोरवयवा एव परमाणवः, महद्रव्यारम्भकत्वेन तेषामपि सावयवत्वानुमानात्तन्तुवत् , कपालवच । तस्मात् यत् कार्य-द्रव्यं तत् सावयवम्, यच सावयवं तत् कार्यद्रव्यम् । तथाच यतोऽवयवात् कार्यत्वं निवर्तते तत्र सावयवत्वमपीति निरवयवपरमाणुसिद्धिः । तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्थैः 'सा च द्विविधा नित्या चानित्या च' इति ॥ २ ॥

(विवृ०) ननु ताहशे मूलकारणे किं मानमत आह्—तस्येति । तस्य मूलकारणस्य, कार्य त्रसरेण्वादिकार्यद्रव्यम्, लिङ्गमनुमापकम्, तथाहि अवयवावयविधाराया अनन्तत्वे मेरुसर्षपयोरिप साम्यप्रसङ्गः अनन्तावय-वारव्यत्वाविशेषात् , अतः कचिद्विश्रामो वाच्यः । नच त्रसरेणौ विश्रामः, त्रसरेणुः सावयवः चाक्षणद्रव्यत्वद्भवित्यनुमानेन द्वचणुकरूपतद्वयव-सिद्धेः । नापि द्वचणुक एव विश्रामः, त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महद्वय्यत्वात् कपालविद्यनुमानेन द्वचणुकावयवस्य परमाणुरूपस्य मूलकारणस्य सिद्धेः । नचैवं क्रमेण तद्वयवधाराऽिप सिध्येत्, अनवस्थाम-येनानुकूलतर्कामावेन च तत्करूपनाया असंभवात् । मम तु अनेकद्रव्य-वस्वययोज्यं त्रसरेणोर्जन्यमहत्त्वमेवानुकूलतर्कसंपादकमिति संक्षेपः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वस्ति किंचित्कारणं यस्य विपरिणामेनैतानि कार्याणीति । कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ? लिङ्कादित्याह—तस्य कार्ये लिङ्कम् कार्येण हि लिङ्केन कारणमनुमीयते इति । यच परमं कारणं यदेतत्कार्य- कारणभावप्रसङ्गस्यावधिभृतं तिन्नरवयवम्। सावयवानि खलु कार्याणि भव-न्तीति । यथैतलेष्टस्य खलु प्रविभज्यमानावयवस्याल्पमल्पतरमल्पतममुत्त-रमुत्तरं भवति । स चाल्पाल्पतरप्रसङ्गो यस्मान्नाल्पतरमस्ति यः परमो-ऽल्पस्तत्र निवर्तते । सोऽयं परमाणुरिति । स खल्वयं परमाणुर्मृर्तिमान् परिच्छिन्नो भवति द्वाभ्यां चाणुभ्यां पार्श्वद्वये संयुज्यमानस्तयोव्यवधानं करोति । सोऽयं स्पर्शवानणुरण्वोव्यवधानहेतुरिति भागभक्तिरिति । स्पर्शवन्त्वादणुर्थोभ्यामणुभ्यां संयुज्यते तयोव्यवधानहेतुरिति तस्य भागभ-क्तिभवति ॥ २ ॥

कारणभावात् कार्यभावः ॥ ३ ॥

( उप० ) इदानीं परमाणौ कपादिसिद्धये प्रमाणमाह—कारणेति । रू-पादीनां कारणे सद्भावात कार्ये सद्भावः, कारणगुणपूर्वका हि कार्यगुणा सन्नत्ति घटपटादौ तथा दर्शनादित्यर्थः ॥ ३॥

(विवृव) अभावस्य मूळकारणत्वे वाधकमाह—कारणभावादिति। कार-णस्य मूळकारणस्य भावात्कार्याणामवयविनां भावः सत्ता, अन्यथा मृदु-पादानकस्य मृण्मयत्ववद्सदुपादानकत्वेन कार्याणामवयविनामसत्त्वप्रसङ्गा-दिखर्थः ॥ ३॥

(भाष्यम्) अणुसंयोगो हि नाश्रयं व्याप्य भवतीति। यदि कारणा-त्मना कार्यस्यावस्थानं, मूळकारणं नित्यमिति सर्वे नित्यं स्यात्, तत्म्ञ्ञानित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामिवशेषो नोपपद्यते इत्यत आह— क्षकारणभावात्कार्यभावोऽनित्य इति । योऽयं कारणभावो भावानां स खलु नित्यः। कारणभावं चापेक्य योऽयं कार्यभावः सोऽयमनित्य इति। अतः कार्यभावविवक्षया अनित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामिवशेष इत्युक्तमिति॥ ३॥

#### अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधेभावः ॥ ४ ॥

(उप०) इदानीं सर्वानित्यतावादिनिराकरणायाह—अनित्य इति। विदेर-पत इति षष्टचन्तात्तसिः । तथाच विदेषस्य नित्यस्य प्रतिषेधसत्दा स्यात् यद्यनित्य इति प्रत्ययः शब्दप्रयोगश्च न स्यात्। नञ्च उत्तरपदार्थनिषेधार्थत्वात् तत् कथं नित्याभावेऽनित्य इति स्यात्। भवति च ततो नित्यमस्तीति सि-द्धम्। यद्वा अनित्य इति न नित्यः परमाणुरित्यनेन प्रकारेण नित्यस्य त्वया

१ चन्द्रकान्तस्तत्तरसृत्रमस्मादविभक्तं पठति ।

प्रतिषेधः कर्तन्यः । अनेन च प्रकारेण प्रतिषेधो न सिध्यति सिद्धचसिद्धिः प्रतिहत्तत्वात् । सृत्रं चैवं योजनीयम्—अकारः स्वतन्त्र एव प्रतिषेधवचनः 'अमानोनाः प्रतिषेधवचनाः' इति । तथाचानित्य इति न नित्य इत्यर्थः । प्रतिषेधभावः प्रतिषेधस्वरूपं, तेन न नित्य इति विशेषस्य नित्यस्य प्रतिक्येस्वरूपम्, तच न संभवतीति शेषः ॥ ४ ॥

(विवृ०) सर्वमेवानित्यं निह किंचिदिप नित्यमिति मतं निरस्यति-अनित्य इति । अ इति नञ्समानार्थकमञ्ययम् । तथाच न नित्य इति प्रतिषेधस्य भावो भवनं विशेषतः वस्तुविशेषमाश्रित्य, तथाचावयवी न नित्य-इति प्रतिषेधो भवति । नतु सर्वः पदार्थों न नित्य इति सामन्यतः प्रति-षेधः संभवति, प्रतियोगिनो नित्यस्य सिद्धः यसिद्धिभ्यां पराहतत्वादिति समुदितार्थः ।। ४ ।।

(भाष्यम्) यस्र विशेषतः कारणभावप्रतिषेषो भावानां कार्यं न जात्वपि कारणात्मना सदिति, सोऽयं प्रतिषेषभावेऽविद्या भ्रान्तिरिति । तदेवमाचार्यप्रवृत्तिक्कीपयति अस्ति कारणभावः कार्यभावस्र भावानां, तयोः पूर्वो नित्य उत्तरस्रानित्य इति कारणस्य विषरिणामः कार्यमिति ।।

#### अविद्या ॥ ५ ॥

(उप०) नतु परमाणुर्न नित्यः मूर्तत्वात्, घटवत् एवं रूपवत्त्वरसवत्त्वादयः प्रत्येकं हेतव उन्नेयाः, एवं षट्केन युगपद्योगात् परमाणोः षडंशता, तथाच सावयवत्वात् अव्याप्यवृत्तिसंयोगाश्रयत्वात् । किंच परमाणोर्मध्ये यद्या-काशमस्ति तदा सच्छिद्रत्वेनैव सावयवत्वम्, अथ नास्ति तदाकाशस्यासर्व-गतत्वप्रसङ्गः। किंच छायावत्त्वात् आवृत्तिमत्वात् (?) । अपिच यत् सत् तत् क्षणिकमित्यादिक्षणिकत्वसाधकानुमानादिष परमाणोरनित्यता, तथा चैतावती चेदनुमितिपरम्परा तदा कथमुच्यते परमाणुर्नित्य इत्यत आह्—

अविद्यति । परमाणोरनित्यत्वविषया सर्वाप्यनुमितिः अविद्या भ्रमरूपा आमासप्रभवत्वात् आपाततो धर्मिम्राहकमानवाधः सर्वत्र विपक्षवाधकप्रमान्णर्शून्यत्वाद्याप्यत्वासिद्धिः कचित् स्वरूपासिद्धिरित्यादि समानतन्त्रे- ऽन्वेष्टव्यम् ॥ ५ ॥

(विदृ०) ननु परमाणुर्नित्यः द्रव्यत्वात्, मूर्तत्वात्, रूपवत्त्वात्, सावयवत्वाद्व्याप्यवृत्तिसंयोगाश्रयत्वाद्वा घटवदित्याद्यनुमानसाम्राज्यात्पर-माणोरिनित्यत्वं सेतस्यतीत्यत आह—अविद्यति । अविद्या अप्रमा । अर्थात् परमाणारेनित्यत्वानुमितिः दुष्टहेतुजन्यत्वात्पूर्वोक्तानां हेतूनामनैकान्तिक-त्वादिति भावः ॥ ५ ॥

( भाष्यम् ) यद्वै खल्वेतत्कारणानां कारणं, कुत् एतन्नोपरुभ्यते । नैतद्नेकद्रव्यवत् । न चैकस्मिन्संस्कृतं रूपम् । तस्मान्नोपळभ्यते । यतः-महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपळिब्यः महत्युपळिब्यने सूक्ष्मे सा चोपळिब्यर-नेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाच संस्कृताद्भवति न त्वन्यथा । यच कारणानां कारणं तदेतन्नानेकद्रव्यवत् । न च तत्र रूपमस्त्यभिव्यक्तम् । अतो नोपछभ्यते । महत्त्वास्तिद्धिरिति चेत्तुस्यम् । अथ मन्येत्, महत्त्वादुपलब्धिः सिध्यति इत्यनेकद्रव्यवत्त्वमहेतुरूपलब्बाविति । तच नैवं मन्तव्यम् । तुल्यं खल्वे-तज्ञवति । यथा महत्त्वादुपलन्धिसिद्धिरित्यनेकद्रव्यवत्त्वमहेतुरेवमनेकद्रव्य-वत्त्वादुपछव्यिसिद्धिरिति महत्त्वमहेतुरिति । तुल्यत्वाचोभयं हेतुर्भवति । न खल्विदं हेतुर्नेद्मिति शक्यमध्यवसितुमिति । तद्रावाचीपळव्येः । दूरा-त्खस्वयमुपळच्या उत्क्रष्टमहत्त्वमपि छतातन्तुजाळं नोपळभते, अनेकद्र्व्यव-त्त्वात्तु छ्तामात्रमुपळभते । तदेवमनेकद्रव्यवत्त्वस्य भावादुपळिव्धभेवती-त्यनेकद्रव्यवत्त्वमुपलव्यहेतुरिति । अनेकद्रव्यवतः खत्वपि व्यणुकस्य महत्त्वाभावान्नोपलव्धिरिति । मध्यन्दिनोल्काप्रकाशस्य तु सौरेण प्रकाशेन बलनताऽभिभवान्नोपलव्यिरिति । यस्तु मन्यते, गुणा एव लोहितशुक्षादयो द्रव्यस्योपलभ्यन्ते न द्रव्यमिति तं प्रत्युच्यते—न गुणमात्रं विवेकोपलब्धेः । न वै खलु गुणमात्रस्योपलन्धिः किंतु द्रव्यस्यापि। कस्मात् ? विवेकोपलन्धेः । समानेऽपि स्थैर्यशुक्कादौ योऽयमुपळन्धुर्जळस्थळविवेकः उपळभ्यते, स नोपप-चते, यदि न द्रव्यं प्रत्यक्षम् । अप्रत्यक्षं हि द्रव्यं गुणश्च समान इति । भवति त्वस्य विवेको जलमेत्रस्थलं चेद्मिति।यदि वै न भवेत् स्थलवज्जले-

१ मूलत्वादिति वां. रा. सो. पु. पाठः ।

ऽपि विचरितुं प्रयतेत, जलवद्वा स्थलेऽपि नैवं कुर्यात् । न त्वेवम् । तस्मान्न
गुणमात्रस्योपलिव्धरिप तु द्रव्यस्यापीति । अनुभवाच प्रतिपद्यामहे द्रव्यस्योपलिव्धर्भवतीति । सर्वः खलु लोकोऽनुभवित कालायससमानकान्ति
गर्जन्तं हस्तिनमुपलभे इति । यतोऽपसरित । न त्वेतद्वव्यस्यानुपलव्धानुपपद्यते । अथापि खलु गुणान्यत्वेऽपि प्रत्यभिज्ञानाहुणव्यतिरेको द्रव्यस्य ।
अथापि स्यात्, गुणसमुदायो द्रव्यं न तेभ्यो व्यतिरिच्यते इति । एवं
सिति गुणान्यत्वे प्रत्यभिज्ञानं न स्यात् । अस्ति त्वेवं प्रत्यभिज्ञानं य एव
पटः पूर्वे ग्रुकु आसीत्स एवेतिहिं रक्तो जात इति । तत्वल्वेतत्वंकं पूर्वापरकालावस्थायिनं गुणाश्रयं विषयीकुर्वेद्गुणव्यतिरिक्तं द्रव्यं ज्ञापयित ।। ५।।

महत्यनेकद्रव्यवत्त्वात् रूपाचोपलव्धः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु यदि परमाणुरस्ति कथामिन्द्रियेण न गृह्यते रूपवत्त्व-स्परीवत्त्वाद्यञ्चीन्द्रियकत्वप्रयोजकास्त्वयैवोपपादिता इत्यत आह—महतीति। महति महत्त्ववति द्रव्ये महच्छव्दात् परिमाणवाचकात् गुणवचनान्म-तुपो लोपात् । अनेकद्रव्यवत्त्वादिति अनेकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तदनेकद्रव्यम् तद् यस्यास्ति तद्नेकद्रव्यवत् तद्भावस्तस्मात् अनेकद्रव्यवत्त्वात् । एवं सति वायुरिप प्रत्यक्षः स्यादत उक्तम्-रूपाचेति । उद्भूतादनभिभूतादिति वक्ष्यते, उपलञ्जिरिति वहिरिन्द्रियेणेति शेषः । तथाच परमाणोर्भहत्त्वाभावादनुपल-व्धिरित्युक्तं भवति, अनेकद्रव्यवन्त्वं च अनेकद्रव्याश्रिताश्रितत्वम्, अवयव-बहुत्वाधीनमहत्त्वाश्रयत्वं वा। न च महत्त्वेनैवानेकद्रव्यवत्त्वमन्यथासिद्धमिति वाच्यं, वैपरीत्यस्यापि संभवात्, जन्येन जनकस्यान्यथासिद्धिर्न तु जन-केन जन्यस्येति चेन्न, जन्यजनकयोर्थुगपद्न्वयव्यतिरेकमहेऽन्यथासिद्धयभा-वात्। अन्यथा भ्रामणादिना दण्डादीनामन्यथासिद्धिप्रसङ्गात् । महत्त्वोत्क-र्षात् प्रत्यक्षतोत्कर्षो दूरादाविति चेन्न । अनेकद्रव्यवन्त्वोत्कर्षस्यापि तत्र संभवाद्विनिगमनाविरहात् । किंच मर्कटकीटसूत्रजाले हस्तचतुष्टयादिमिते दूरादप्रत्यक्षे मर्कटमात्रप्रत्यक्षताऽनेकद्रव्यवत्त्वोत्कर्षाधीनैव महत्त्वोत्कर्पस्य जाले वर्तमानत्वात् । एवं सूक्ष्मतन्तुघटितपटादौ दूरत्वे महत्त्वोत्कर्षेऽपि स्वरूपपिरमाणमुद्गरादिप्रत्यक्षत्वे द्रष्टव्यम् ॥ ६ ॥

( विदृ ) ननु परमाणोः सत्त्वे कथं तस्य न चाश्चषादिकमत आह— महतीति । उपलब्धः चाश्चषं स्पार्शनं च प्रत्यक्षं महति महत्परिमाणवति भवतीति शेषः । तथाच परमाणोर्भहत्त्वाभावान्न प्रत्यक्षमिति भावः । ननुः वाय्वादिरिप महत्परिमाणसत्त्वात्कथं न प्रत्यक्षमत उक्तं रूपादिति । उद्भूतरूपादित्यर्थः । तेन चक्षुरादौ रूपसत्त्वेऽपि न प्रत्यक्षम् । ननु त्रसरेण्वाद्विव कथं महत्त्वं न परमाणावित्यत उक्तमनेकद्रव्यवत्त्वादिति ।
तथाच जन्यमहत्त्वं प्रति अनेकद्रव्यवत्त्वस्य प्रयोजकत्वात् परमाण्वादौ च
तदभावान्न महत्त्वम् । अनेकद्रव्यवत्त्वं च अनेकसमवेतसमवेतत्वामिति । अनेकद्रव्यवत्त्वादिति पश्चम्याः प्रयोज्यत्वमर्थः । अन्वयश्चास्य महत्परिमाणे
तत्र च उपलब्धिप्रयोजकत्वं तात्पर्यबलात्पारतन्त्र्येण भासते । अतो न
चकारासङ्गतिरिति च्येयम् ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) यदि द्रव्यस्योपलिक्धभैवति वायुर्नाम द्रव्यं कथं नोपल-भ्यते इत्यत आह—सत्यपि द्रव्यत्वे महत्त्वे रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपलिक्धः। महतो द्रव्यस्य वायोरस्त्यनेकं द्रव्यं, रूपसंस्काराभावात्तु न तस्योपलिक्ध-गरिति । आचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयति वायोः खलु रूपमस्ति संस्कारस्तु तस्य नास्तीति ॥ ६ ॥

सत्यपि द्रव्यत्वे महत्त्वे रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपलब्धः ॥ ७॥

(उप०) नन्वेवमि मध्यन्दिनील्काप्रकाशस्य चाक्षुषस्य रश्मेवायोवी स्प-श्रीसमवायेन रूपसमवायिनो महत्रश्चोपलम्भः स्यादत आह्-सत्यपीति । रूपसंस्कारपदेन रूपसमवायो रूपोद्भवो रूपानभिभवश्च विवक्षितः । तेन यद्यपि वायौ य एव स्पर्शसमवायः स एव रूपसमवायः तथापि रूपिनरूपितो नास्ति तत्र रूपात्यन्ताभावसत्त्वात् । चाक्षुषे च रश्मो रूपसंस्कारः रूपोद्भवो नास्ति, मध्यन्दिनोल्काप्रकाशे च रूपसंस्कारो रूपानभिभवो नास्ति इति न तेषां प्रत्यक्षता, एवं ग्रीष्मोष्मभर्जनकपाळानलकनकादिषु रूपसंस्काराभाव उन्नेयः । वृत्तिकृतस्तु रूपं च रूपसंस्कारश्चेत्येकरूपपद्लोपः तेन रूपाभावा-द्वायोरनुपळव्धः, रूपसंस्काराभावाचक्षुरादिनामनुपळव्धिरित्याहुः ।। ७ ।।

(विवृ०) नतु समवाय एक एव स्पर्शस्य रूपस्य च । तथाच वायो स्पर्शसत्त्वेन रूपवत्त्वमण्यावद्यकं संबन्धसत्तायाः संबन्धिसत्ताप्रयोजकत्वात् । इत्थंच कथं न वायोः प्रत्यक्षमत आह—सत्यपीति । रूपसंस्कारः संस्कृतं रूपं कृद्विहित इति न्यायात् । उद्भूतानिभभूतरूपिमिति यावत् । तद्भावा-त्तादृशरूपत्वाविक्रमधिकरणत्वाभावात्र वायोः उपलब्धिः प्रत्यक्षमित्यर्थः । न च संबन्धसत्तायाः संवन्धिसत्तानियामकत्वात्कथं न वायो रूपाधिकर-णत्वामिति वाच्यम्, वायो रूपं नास्तीति प्रस्यक्षसिद्धेन रूपाभावेन विरोधि-

त्वात् । वायू रूपवानिति प्रत्ययासत्त्वेन तद्धिकरणतायां साधकाभावाच । यत्र तु न वाधकं किंतु साधकान्तरं तत्रैव संबन्धसत्ता संवन्धिसत्तानिया-मिका इत्यभ्युपगमस्यावश्यकत्वात् । द्रव्यत्वस्य सत्त्वकथनं तु रूपसंबन्ध-सत्त्वज्ञापनार्थम्, महत्परिमाणसत्त्वाभिधानं तु प्रत्यक्षकारणसम्पत्यर्थम्, उद्भृतत्वविशेषणं भर्जनकपाळादिस्थविह्नप्रीष्मोष्मचक्षुराद्युपळव्धिवारणार्थम्, अनिभिभूतत्वविशेषणं मध्यंदिनोत्काप्रकाशादिप्रत्यक्षवारणार्थमिति संक्षेपः

( भाष्यम् ) वायोर्थदि रूपमस्ति कृत एतन्नोपलभ्यते इत्यत आह-अनेकद्रव्यसमवायादूपविशेषाच रूपोपलब्धिः । यत्यलु रूपमनेकद्रव्यवति समवैति यत्र च विशेषः संस्कारो विद्यते, तस्य रूपस्योपलब्धिर्भवति वायोस्तु यदूपं, न तत्र संस्कारोऽस्तीति न तस्योपलब्धिरिति ॥ ७॥

### अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपलव्धिः ॥ ८॥

( उप० ) एवं परमाणुनित्यताप्रकरणानन्तरं परमाणुलिङ्गतयोपोद्धा-त्तसङ्गत्या वहिर्द्रव्यप्रत्यक्षताप्रकरणं समाप्य तदुपाद्वातेन गुणप्रत्यक्षताप्रकः-बणं वर्तयिष्यनाह-अनेकेति । रूपगतो विशेषो रूपविशेषः तचोद्धतत्वम-निभम्तत्वं रूपत्वं च तस्माद्र्यस्योपलव्यः । नन्वेवं परमाणोद्वर्णुकस्य च रूपे गृह्येतत्यत उक्तमनेकद्रेव्यसमवायादिति । अनेकपदं भूयस्त्वपरं त्तेनानेकानि भूयांसि द्रव्याणि आश्रयतया यस्य तद्नेकद्रव्यं त्रसरेणु-प्रभृति तत्समनायाद्धटादयोऽप्यवयवद्वयारच्याः परम्परयाऽनेकद्रच्याश्रया एव, रसस्पर्शादौ रूपत्वविरहाचाक्षुपत्वाभावः, चाक्षुषे तेजसि च उद्भूतविर-हात् । उद्भवश्च रूपादिविशेषगुणगतो जातिविशेष एव रूपत्वादिन्याप्यः । शुक्रत्वसुरभित्वर्शातत्वकदुत्वादिभिरपि परापरभावानुपपत्तिरेव, तत्तव्याप्यतन्नानात्वकरपने तु करपनागौरवमुद्भवपद्स्य नानार्थत्वं चेति चेन्न, बाह्यैकैकेन्द्रियमहणयोग्यगुणत्वस्यैवोपाथेरु द्रवत्वात् तदुपाधिविरहस्यै-वानुद्भवत्वात् । अनुद्भवाभाव एव उद्भव इति केचित्तचिन्त्यम् । अनुद्भव-स्याप्येवं व्यवस्थापयितुमशक्यत्वात् । अतीन्द्रियविशेषगुणत्वमनुद्भूतत्वमिति चेत्, एवं तर्हि ऐन्द्रियकविशेषगुणत्वस्यैवो द्ववत्वापत्तेः। ऐन्द्रियकत्वावच्छे-दकं किमिति चेत् तुल्यम्। विशेषगुणेष्वेकैवो द्रूतत्वं जातिः, गुणगतजातौ परापरभावानुपपत्तिने दोषायेत्यपि वदन्ति ॥ ८॥

(विद्यु०)ननु परमाण्वादीनां प्रत्यक्षं न भवतु तद्रूपस्य तु प्रत्यक्षं कथं न भवति बहिद्रेच्यप्रत्यक्ष एव महत्परिमाणोज्जूतानिभभृतक्पयोहेंतुत्वादन्यथा घटक् पादीनामपि प्रत्यक्षं न स्यादित्यतो गुणप्रत्यक्षताप्रकरणमारभते-अनेकेति । अनेकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तद्नेकद्रव्यम् , अनेकाश्रितमित्यर्थः तत्समवा-याद्नेकसमवेतसमवेतत्वादिति यावत् । तादृशसमवेतत्वं जन्यमहत्त्व-प्रयोजकिमति महत्परिमाणमेवात्र विवक्षितम्, रूपविशेष उद्भूतानिभभूत-रूपम्, तस्मात् पश्चम्यथीं जन्यत्वं, तथाच रूपप्रत्यक्षे महत्परिमाणमुद्भता-नभिभुतरूपं च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन कारणं तत्कार्यतावच्छेदकं व बहिरिन्द्रियजन्यद्रव्यसमवेतप्रत्यक्षत्वम् । तथाच परमाणुरूपादौ महत्त्वस्य श्रीष्मोष्मादिरूपादौ उद्भृतानभिभूतरूपस्य सामानाधिकरण्यसंबन्धेनासत्वा-न्न तेषां प्रत्यक्षमिति भावः ॥ ८ ॥

( भाष्यम् ) तेनेति संनिक्चष्टतरं विशेषं परामृशति । संस्कारेण खळु रसगन्धरपरोषु ज्ञानं व्याख्यातमिति । यश्च गन्धो वायुनोपनीयते, तस्य संस्कारभावादेव द्रव्यस्यानुपळच्यावयुपळच्यिभवति ॥ ८॥

तेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ ९ ॥

( उप० ) स्पर्शाविरिक्तानां रूपसामानाधिकरण्यमेव वहिरिन्द्रिय-माह्यताप्रयोजकमिति रूपप्रत्यक्षसामर्शामभिधाय तामन्यत्रातिदिशन्नाहं-तेनेति । तेनेति रूपप्रत्यक्षज्ञानेनेत्यर्थः । यथा रूपविशेषाद्रपत्वान-भिभूतत्वोद्भृतत्वाद्रूपोपळिट्यस्तथा रसविशेषात् रसत्वानभिभूतत्वोद्भृतत्व-ळक्षणाद्रसोपळव्यिरेवमितरत्रापि योज्यम् । अनेकद्रव्यसमवायश्चातिदे-इयः, प्राणरसनत्विगिन्द्रियाणामनुद्भवाद्गन्वरसस्पर्शानामग्रहणम्, पाषाणा-दावनुद्भवाद्गन्वरसयोः, तद्भस्मनि तयोरपळम्भात्, तयोः पाषाणादावु-पलम्भ एव न तु स्पष्ट इत्येके । विभक्तावयवाप्यद्रव्यरूपानुद्भवात्तद्यह-णम्। एवं रसस्यापि उष्णजले तेजोरूपस्यानुद्भवात् स्परीस्य चाभिभवात् विततकपूर्चम्पकादौ रूपरसस्पशानामनुद्भवादनुपळम्भः । कनकादौ रूप-मुद्भुतमेव शुक्रत्वभास्त्ररत्वे परमभिभूते, रूपमध्यभिभूतमित्येके। कनकप्रहणं तु रूपान्तरसाहचर्यात्, अभिभवश्च बलवत्सजातीयग्रहणकृतमग्रहणं न तु वलवत्सजातीयसंबन्धमात्रम् वलवत्सजातीयसंबन्धस्याप्ययहणानिरूप्यतयाः अग्रहणस्यैवोपजीव्यत्वात् । नचाग्रहणप्रयोजकत्वेन बलवत्सजातीय एवो-पजीव्यः, अग्रहणस्य प्रहणप्रागभावस्य तद्त्यन्ताभावस्य वा तद्प्रयोज्य-स्वात्, त्रहणधंसस्य च तत्राभावात् । तवापि तार्हं बळवत्सजातीयप्रहण-कृतमग्रहणमनुपपन्नमेवेति चेत्, अस्त्रेवं तथापि सजातीयस्य बळवत्त्वे दुर्ब-

छत्वे वा तादृशसंबन्धसत्त्वे वा प्रहणाप्रहणे एव प्रयोजके इति स एवा-भिभवपदार्थः ॥ ९ ॥

(विवृ०) परमाण्वादिगतगुणान्तराणामपि प्रत्यक्षमत एव न भवतीत्याह—तेनित । तेन रूपस्थळीयहेतुकथनेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं प्रत्यक्षं
व्याख्यातमुक्तप्रायमित्यर्थः । तथाच परमाणुद्र्यणुकगतानां रसगन्धस्पश्रीनां महत्त्वाभावान प्रत्यक्षम् । यद्यपि रूपस्य कार्यतावच्छेद्कं नोक्तप्रत्यक्षत्वं वायूपनीतसुरभिभागादेर्गन्धस्य वाय्वादेः स्पर्शस्य च प्रत्यक्षानुपपत्तेस्तथापि द्रव्यसमवेतचाक्षुषं प्रति उद्भूतानभिभूतं रूपं सामानाधिकरण्यसंवन्धेन कारणम् । तथाविधरासनं प्रति उद्भूतानभिभूत्रसः तथाविधन्नाणजं प्रति उत्कटगन्धः तादात्म्यसंवन्धेन, तथाविधस्पार्शनं प्रति उद्भूतानभिभूतस्पर्शः सामानाधिकरण्यसंवन्धेन हेतुरिति विशिष्येव कार्यकारणभावो
वक्तव्यः ॥ ९ ॥

#### तस्याभावादव्यभिचारः ॥ १०॥

(उप०) ननु गुरुत्वमण्यनेकद्रव्यसमवेतं रूपमहत्त्वसमानाधिकरणं चेति कथं न प्रत्यक्षमत आह—तस्येति । तस्य रूपत्वादेः सामान्यस्य उद्धन्तस्य च गुरुत्वेऽभावान्न गुरुत्वं प्रत्यक्षम् । ननु मा भूत् तत्र रूपत्वादिकं तथापि तत्प्रत्यक्षं स्यादत आह—अव्यभिचार इति । एकैकेन्द्रियमाद्यत्वं प्रति रूपत्वादीनां पञ्चानां जातीनामव्यभिचारो नियम एव यत्रैव रूपत्वादिपञ्चकान्यतमं तत्रैव वाह्यैकैकेन्द्रियमाद्यत्वं तद्वचितरेकादित्यर्थः । सूत्रे तु गुरुत्वाधिकारस्यास्फुटत्वात् प्रशस्तदेवैरतीन्द्रियेषु मध्ये परिगणित-मपि वह्यभाचार्थः स्पार्शनमुक्तं गुरुत्वम् ॥ १०॥

(विवृ०) ननु गुरुत्वादेः कथं न प्रत्यक्षं महत्त्वस्य उद्भृतरूपस्य च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन तत्र सत्त्वादित्यत आह—तस्येति । अत्र तत्पदेन अप्रकान्तस्यापि कारणकळापस्य परामर्शः कार्योत्पत्तिप्रयोजकत्तया तस्य प्रसिद्धत्वात् । तथाच तस्य कारणकळापस्य अभावात् असत्त्वात् अञ्यन्तिचारः उद्भृतरूपादेः कार्यकारणभावकल्पनायां गुरुत्वादौ नान्वयञ्यभिन्चार इत्यर्थः । तथाच छौिककविषयतासंबन्धेन प्रत्यक्षसामान्यं प्रत्येवातीन्द्रियाणां गुरुत्वादीनां गुरुत्वत्वादिना प्रतिबन्धकतास्वीकारस्यावश्यकत्वेन तदन्योन्याभावस्य गुरुत्वादावसत्त्वेन साम्ययभावात्र गुरुत्वादेः प्रत्यक्षनिति भावः । वह्यभाचार्येस्तु एतत्सूत्रमन्यथैव व्याख्यातं स्वीकृतं च गुरुत्वादेः स्पार्शनप्रसमिति संक्षेपः ॥ १० ॥

( भाष्यम् ) अथापि खिल्वयमुपलिधः संस्कारं व्यभिचरित पाषा-णादौ रसगन्धयोरनुपल्व्धेरिति । तच नैवं मन्तव्यमित्याह--%तस्याभावा-द्व्यभिचारः । पाषाणरसगन्थादौ तस्य विशेषस्य संस्कारस्याभावात नास्ति व्यभिचारः । अव्यभिचाराच संस्कारो हेतुरुपल्व्धाविति । संस्कारः खल्वयं कार्येणानुमीयते । न च पाषाणरसगन्धादौ तदनुमाने हेतुरस्ति । पाषाणभस्मनि तु संस्काराभावात्तदुपलिधिरिति ।। ९ ।।

### संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्यसमवायाचाश्चषाणि ॥ ११ ॥

(उप०) एवमेकैकेन्द्रियमाद्यानिभधाय द्वीन्द्रियमाद्यानाह्—संख्या इति। एतेषां चाक्षुषत्वे स्पार्शनत्वे वा परस्परानपेक्षत्वसूचनायासमासः । यद्यपि महत्त्वापेक्षाऽस्ति तथापि न परिमाणत्वेन, चकारः स्नेहद्रवत्ववेगानामुपसं-प्रहार्थः । चाक्षुषाणीति स्पार्शनत्वमप्युपलक्ष्यति यद्वा चकार एव चाक्षु-षाणि चेत्यत्रापि योज्यः । संख्या इति बहुवचनमेकत्वादिकाः सर्वा एव संख्याः संगृह्णाति । एकत्वं सामान्यमेव न तु गुण इति चेत् तद्यदि द्रव्यमात्रवृत्ति तद्या द्रव्यत्वेन सहान्यूनानितिरक्तवृत्तित्वम् । अथ गुणकम्णोरपि वर्तते तद्या सत्त्या सहान्यूनानितिरक्तवृत्तित्वम् । कथं तर्हि गुणादावप्येकत्वादिप्रत्यय इति चेत् आरोपितेनैकत्वेन, एकार्थसमवायप्रत्या-सत्त्या सम्यगे वैकत्वप्रत्ययो वा । तदेतदेकत्वं नित्यद्रव्येषु नित्यम् अनित्येषु च कारणैकत्वासमयायिकारणकम् । द्वित्वादिकं तु अपेक्षाबुद्धि-जन्यम् । अपेक्षाबुद्धिश्च नानैकत्वसमृहालम्बनरूपा सजातीययोविजातीय-योर्वा द्वययोश्चक्षुपासंनिकर्वे ।। ११ ॥

(विवृः ) द्वीन्द्रियमाद्यानाह—संख्या इति । चाक्षुपाणीत्यत्रापि पूर्व-चकारो योजनीयः तेन सङ्ख्यादीनि कर्मपर्यन्तानि रूपवद्दव्यसमवे-तानि चाक्षुपाणि स्पार्शनानि चेत्यर्थः । कर्म चेति चकारादुः द्वतरूपवद्द-व्याणां योग्यगतानां स्नेह्वेगद्रवत्वानां जातीनां च संम्रहः । रूपिपदं योग्यपरं तेन परमाण्यादिगतानामेतेषामप्रत्यक्षत्वेऽपि नासंगतिः ॥ ११ ॥

(भाष्यम् ) संस्कृतरूपवद्दव्यसमवायाचास्नुषाण्येतानि । तद्भावान्न मूलकारणस्येतानि चास्नुषाणीति । स्नेहस्तु गुणो न चाक्षुषः । कार्येण खल्वयमनुमीयते । वेगः खल्विप न चक्षुषा गृह्यते कर्मणा त्वनुमीयते इति । द्रवत्वं तु चास्नुषमि न सूत्रितमसूत्रणादिति ।। १० ॥

### अरूपिष्वचाक्षुपाणि ॥ १२ ॥

( उप० ) एतान्येव कर्मपर्यन्तान्यभिप्रेत्याह—अरूपिध्विति । रूपरहि-तेषु द्रव्येषु वर्तमानानि कर्मान्तानि संख्यादीन्यचाक्षुषाणि न स्पार्शनानी-त्यपिद्रष्टव्यम् । अप्रत्यक्षाणीति नोक्तम् , तथा सत्यात्मैकत्वमि प्रत्यक्षं न स्यात् ॥ १२ ॥

(विदृ०) अयोग्यसमवेतानामेतेषामचाक्षुषत्वमर्थायातमपि स्पष्टार्थमाह्-अरूपिष्विति । अरूपिषु अयोग्येषु एतानि अचाक्षुषाणि अस्पार्शनानि चेत्यर्थः । आत्मैकत्वस्य मानसप्रत्यक्षोत्याद्प्रत्यक्षाणीति नोक्तम् ॥१२॥

(भाष्यम्) तानि खल्वेतानि—\*अरूपिष्वचासुषाणि । स्पार्शनानि तु कचिद्रवन्ति । फूत्कारादौ खलु संख्यादीनामुपलिधर्भवति । दोषात्तु कचित्र भवत्युपलिधरिति ॥ ११ ॥

एतेन गुणत्वे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १३ ॥

( उप० ) रूपादीनामेकैकेन्द्रियमाह्यत्वं संख्यादीनां द्वीन्द्रियमाह्यत्वं सुखादीनां मानसत्वं तथाच गुणत्वसत्तयोः सामान्ययोः सर्वेन्द्रियमाह्य-त्वमायातमित्याह्—एतेनेति । व्यक्तिमहणयोग्यते जातिमहणयोग्यता । व्यक्तयस्य यथायथं यदि सर्वेन्द्रियेर्गृह्यन्ते तदा जात्योरिप गुणत्वसत्तयोः सर्वेन्द्रियमाह्यत्वं पर्यवसन्नमित्यर्थः ।। १३ ॥

इति शाकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे चतुर्थाध्यायस्याधमाहिकम् ।

(विदृ०) सत्तागुणत्वयोः सर्वेन्द्रियप्राह्यत्वमाह—एतेनेति । भावः सत्ता सर्वेन्द्रियं सर्वेन्द्रियजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षं तथाच तथोः सर्वेन्द्रिययो-ग्यवृत्तित्वात्सर्वेरेवोन्द्रियेस्ते गृह्येते इति भावः ॥ १३ ॥ इति श्रीजयनारायणतक्ष्पण्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादसूत्रविद्वतौ चतुर्थीध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

(भाष्यम्) गुणत्वं गुणभावः। भावस्त्विद्योषितो द्रव्यगुणकर्मणामिति। चक्षुषा गुणभावो विज्ञायते, स्पर्शनेन गुणभावो विज्ञायते। एवं शेषेषु। तदेवं सर्वेरिन्द्रियौर्गुणभावो विज्ञायते इति। एतेन भावो व्याख्यातः। अथापि गुणत्वं भावश्रार्थान्तरभूतं सर्वेन्द्रियनिर्माद्यामिति यो मन्यते, तस्यैतत्। एतेन सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातमिति। नास्त्येतत् गुणत्वभावयोः सर्वेन्द्रियं ज्ञानमिति व्याख्यातम्। यदि वै स्यात्, नैव तत्र कश्चिद्विप्रतिपद्येत। निहं चश्चुर्विषये कश्चिद्विप्रतिपद्यते। प्रागेव तु सर्वेन्द्रियनिर्माह्ये। अथाप्येतदुक्तम्। सा चेयं प्रमितिः प्रत्यक्षपरा, जिज्ञासितमर्थमाप्तोपदेशात्प्रतिपद्यते। लिङ्गदर्शनानुमितं तु प्रत्यक्षतो दिदृक्षते

प्रत्यक्षत उपलज्धेऽर्थे जिज्ञासा निवर्तते इति । तस्मान्नास्ति तत्र सर्वेन्द्रिय-ज्ञानिमिति व्याख्यातम् । नहोतत्तत्र तत्र समवैति । तत्र तत्र समवायाद्धि तत्तिदिन्द्रियं ज्ञानमिति । यदि त्वेतद्पि द्वयं तत्र तत्र समवेयात्, उप-पद्यते सर्वेन्द्रियं ज्ञानमिति। अथापि खळु परिभाषामात्रं गुणत्वं परिभाषा-मात्रं भावः, ततो विषयस्य सर्वेन्द्रियज्ञानाद्विषयिणि तस्योपचारः॥ १२॥ इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये चतुर्थस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# चतुर्थाध्याये द्वितीयाहिकम् ।

तत्पुनः पृथिन्यादि कार्यद्रन्यं त्रिविधं शरीरोन्द्रियविषयसंज्ञकम् ॥१॥ ( उप० ) स्पर्शवद्भव्यपरीक्षार्थे चतुर्थाध्याये मूळकारणपरमाणुपरीक्षा-नन्तरं कार्यद्वारा स्पर्शवन्त्येव द्रव्याणि परीचिक्षिषुराह्—तदिति । तत्र शरीरत्वं प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणवत् क्रियावद्न्त्यावयवित्वम्-ज्याधिभेदः । न तु शरीरत्वं जातिः प्रथिवीत्वादिना परापरभावानुपपत्तेः । इन्द्रियत्वं च समृत्यजनकज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वम्, शब्देतरोज्ज्त-विशेषगुणानाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वं वा । नक्तंचरन-यनरिमस्तु तेजोऽन्तरमेव। चक्षुष्ट्वे तु शब्दरूपेतरोङ्गतविशेषगुणानाश्रयत्वे सर्ताति देयम्।न त्विन्द्रियत्वं जातिः, पृथिवीत्वादिना परापरभावानुपपत्तेः । विषयत्वं च यद्यपि प्रतीयमानतया भोगसाधनत्वम्, तच लौकिकसाक्षा-कारविषयत्वमेव द्रव्यगुणकर्मसामान्याभावसाधारणम्, तथापि सृत्रानु-रोबात् लौकिकसाक्षात्कारविषयकार्यद्रव्यत्वं द्रष्टव्यम् । प्रथिव्यादिकार्यद्रव्यं त्रिविधमिति हि सूत्रम्, तथाच विषयत्वमपि न जाति: ।। १ ।।

( विवृ० ) परमाणुरूपमूलकारणपरीक्षां प्रथमाह्निके संपाद्य कार्यद्रव्यं विभजते—तदिति । अत्र शरीरत्वम् अन्त्यावयविमात्रवृत्तिचेष्टावद्वृत्तिजा-तिमत्त्वं हस्तत्वपृथिवीत्वद्रव्यत्वसत्त्वादिवारणाय प्रथमवृत्यन्तम् । घटत्वा-दिवारणाय चेष्टाबहुत्तीति । घटशरीरसंयोगादिवारणाय मनुष्यत्वचैत्रत्वादिजातिमादाय मानुषादिशारीरे छक्षणसमन्वयः । वृक्षा-दाविप चेष्टाऽस्त्येव आध्यात्मिकवायुसंबन्धात् । अन्यथा भग्नक्षतसंरोहणादिकं न स्यात् । कल्पभेदेन नृसिंहशरीरस्य नानात्वान्नृसिंहत्वजातिमादाय तत्र लक्षणसमन्त्रयः । नतु शरीरत्वं जातिः पृथिवीत्वादिना संकरात । नापि चेष्टाश्रयत्वम्, निश्चेष्टशरीरेऽव्याप्तेः । इन्द्रियत्वमपि न जातिः

पृथिवीत्वादिना संकरप्रसङ्गात् किंतु शन्देतरोद्भृतविशेषगुणानाश्रयत्वे सित ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वम् इन्द्रियमनःसंयोगचर्ममनःसंयोगान्तमनःसंयोगाञ्चात्वम् इन्द्रियमनःसंयोगचर्ममनःसंयोगान्तमनःसंयोगा ज्ञानकारणानीति चर्मण्यात्मिन चातिन्याप्तिवारणाय सत्यन्तम् । श्रोत्रेऽन्याप्तिवारणाय शन्देतरेति। न्याद्यादिनयनरश्मेश्चश्चष्ट्रश्न्वाकारे तु रूपेतरेत्यपि वक्तन्यम् । द्याणादौ गन्धादिसत्त्वादुद्भृतेति । शुक्कत्वादिन्याप्यमनुद्भृतत्वं ज्ञातिर्नानैव तद्भावकृत्वक्त्यमुद्भृतत्वम् । तच संयोगे-ऽप्यस्तीत्यसंभववारणाय विशेषति । कालदिगादावतिन्याप्तिवारणाय ज्ञानकारणेति । चक्षुरवयवविषयसंयोगस्यापि चक्षुविषयसंयोगद्वारा ज्ञानजनकत्वस्वीकाराचक्षुरवयवविषयसंयोगस्यापि चक्षुविषयसंयोगद्वारा ज्ञानजनकत्वस्वीकाराचक्षुरवयवविषयसंयोगस्यापि स्वाश्रयविशेषणतायाः कालदौ क्पाभावचाक्षुषस्य जनकत्तया तद्भद्रकसंयोगस्यापि स्वाश्रयविशेषणतासंवन्धेन चाक्षुषकारणत्वात् तमादाय कालदौ चातिन्याप्रिवारणाय मनःपदम् । विषयत्वं च साक्षात्परमपरया वोपभोगसाधनत्वे सित जन्यद्रव्यन्त्वम्, तस्य शरीरेन्द्रियचृत्तित्वेऽपि शिष्यवृद्धिवैशयार्थं तयोः पृथगुत्कतिननित्वम् सित्वे संक्षेपः ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) परीक्षितं कारणद्रव्यम् । कार्यद्रव्यमिदानीं परीक्ष्यते— %तत्पुनः प्रथिव्यादि कार्यद्रव्यं त्रिविवं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञकम् । चेष्टेन्द्र-यार्थाश्रयः शरीरम् । त्राणरसनचक्षुस्त्वक्श्रोत्राणीन्द्रियाणि । शिष्टं विषयः ॥ १ ॥

प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पञ्चात्मकं न विद्यते ॥ २ ॥

( उप० ) इदानीं शरीरस्य त्रैमौतिकत्वचातुर्मौतिकत्वपाश्चमौतिकत्वप्रवादं निराकर्तुमाह—प्रत्यक्षेति। गन्धक्षेद्पाकच्यूहावकाशदानेभ्यः पाश्चमौतिकं यदि शरीरं भवेदप्रत्यक्षं भवेत् यथा प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां वायुवनस्पतीनां
संयोगोऽप्रत्यक्षस्तथा शरीरमप्यप्रत्यक्षं स्यादिति दृष्टान्तद्वारकं सूत्रम्,
पश्चात्मकं न विद्यत इति शरीरिमिति शेषः। क्षेद्पाकाद्यस्तु उपष्टम्भकजलानल्यता एव, चातुर्भौतिकोऽप्येवम्। नन्वस्तु त्रैभौतिकम्, त्रयाणा
भूतानां प्रत्यक्षत्वादिति चेन्न, विज्ञातीयारम्भस्य प्रतिषेधादेकस्य
गुणस्यावयविनि गुणानारम्भकत्वात्। तद्यदि पृथिवीजलाभ्यामारम्भः
स्यात् तदा तदारद्धमगन्धमरसं च स्यात्। एवं पृथिव्यनलाभ्यामगन्धमरूपमरसं च स्यात्। पृथिव्यनिलाभ्यामगन्धमरसम्क्षमस्पर्शं च स्यादित्यावृह्यम्।। २।।

(विदृ०) शरीरस्य चातुर्भोतिकत्वं पाश्वभौतिकत्वं च निराकुरुते—प्रत्यक्षेति । 'गन्धक्षेद्पाकव्यूहावकाशदानेभ्यः पाश्वभौन्तिकम् '
इति न्यायपूर्वपक्षसूत्रम् । मानुषादिशरीरेषु गन्धादीनां भृतपश्वककार्याणां
पश्चानां सत्त्वात् तानि पाश्वभौतिकान्येवेति केचिद्वदन्ति, तन्मतं खण्डयति—
पश्चात्मकं शरीरं न विद्यते प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात् तदारुव्यस्याप्यप्रत्यक्षतापत्तेः । निह वायोराकाशस्य वा प्रत्यक्षं कस्यचिद्भवति
तस्माच्छरीरं न पाश्वभौतिकमित्यर्थः । चातुर्भौतिकत्वमपि अनया युत्तया
खण्डनीयम् ॥ २ ॥

(भाष्यम्) तत्र यदेतित्रिविधं कार्यद्रव्यं, तत्कं पश्चिमर्भूते रेकेकमारभ्यते आहोस्विदेकैकमेकैकेनेति । कुतः संशयः ? विशेषानुपछ्व्येः । गन्धक्ठेदा-द्यस्तावद्त्रोपछभ्यन्ते, ते किं भूतानां प्रकृतिभावान्तद्धर्मा उपछभ्यन्ते, आहोस्विद्यक्रितिभावानां भूतानां संयोगस्याप्रतिषेधात्संनिधिरिति नोपछभ्यते विशेषः । अतः संशय इति । किं तत्र तत्त्वम् ?— अप्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पश्चात्मकं न विद्यते । प्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षाणां च यः परस्परं संयोगः, स खलु न प्रत्यक्षः । कस्मात् ? तदाश्रयाणामप्रत्यक्षन्वात्म । प्रत्यक्षाणां खल्वेष प्रत्यक्ष इति । तस्मात्कार्यद्रव्यं न पश्चात्मकं विद्यते । अप्रत्यक्षं हि तदैतत्स्यादिति । तदेवं न पश्चिभरेकेकमारभ्यते, किं त्वेकैकमेकेकेनेति ॥ २ ॥

### गुणान्तराप्रादुभीवाच न ज्यात्मकम् ॥ ३ ॥

( उप० ) एतदेवाह—गुणेति। पृथिव्यप्तेजसां प्रत्यक्षाणामेवारव्यं शरीरं प्रत्यक्षं स्यादिप, यदि तत्र गुणान्तरं कारणगुणपूर्वकं प्रादुर्भवेत्, न त्वेत-दिस्त एकस्य गन्धादेरनारम्भकत्वस्योक्तत्वात्। तथाच न व्यात्मकमि शरीरं न रूपवद्भतत्रयारव्यमपीत्यर्थः ॥ ३ ॥

(विद्यु०) ननु पृथिन्यादीनां त्रयाणां प्रत्यक्षत्वात् त्रैभौतिकत्वमेव मानुषादिशरीराणामङ्गीकार्यभित्यत आह—गुणेति । चकारस्त्वर्थे । मानुषादिशरीरं न ज्यात्मकं पृथिन्यादित्रयार्व्यम्, गुणान्तरस्य स्नेहस्य चित्र-क्ष्यस्य चित्रस्य चित्रस्य चित्रस्य चित्रस्य चित्रस्य चाप्राद्धभीवादनुत्पत्तः । यथा स्नेहवदवयवारव्यस्यावय-विनः स्नेहः कारणगुणपूर्वको दृश्यते, यथा वा नानावर्णावयवैरारव्यस्यावयविनश्चित्ररूपमुत्पद्यते तथा मानुषादिशरीरेऽपि कथं न भवति कार-णस्याविशेषात् ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) इतश्चैतदेवं प्रतिपत्तव्यम्- श्रगुणान्तराप्रादुर्भावाच । यदि भूतपञ्चकोपादानकमेतत्स्यात् , अपूर्वः कश्चिद्वणो हरिद्राचूणोपादानक- द्रव्ये छोहित्यवदत्र प्रादुर्भवेत् । गुणान्तराप्रादुर्भावाच प्रतिपद्यामहे नैत-त्पश्चात्मकमिति । तदिद्मनेकभूतोपादानं गुणान्तरवद्वा स्यात्, अगन्थम-रूपमरसमस्पर्शे च वा प्रकृत्यनुविधानात्स्यादिति ।। ३ ।।

## अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥

( उप० ) कथं तहींकिस्मिन्नेव शरीरे पाकादीनामुपळम्भ इत्यत आह— अण्विति। मिथः पश्चानां भूतानां परस्परमुपष्टम्भकतया संयोगो न निषिध्यते किंतु, विज्ञातीययोरण्योर्द्रव्यं प्रत्यसमवायि कारणं संयोगो नेष्यते। तथाच तदुपष्टम्भात् पाकादीनां शरीरे भवत्युपळम्भ इति। तर्हि किंप्रकृतिकिमिदं मानुषशरीरमित्यत्र गोतमीयं सूत्रमुपतिष्ठते—' प्रार्थिवं तद्विशेष-गुणोपळ्येः' पृथिवीविशेषगुणो गन्धो मानुषशरीरे आनाशमनपायी दृश्यते, पाकादयस्तु शुष्कशरीरे नोपळभ्यन्ते इति तेषामौपाधिकत्वं गन्धस्य स्वाभाविकत्विमिति पार्थिवत्वव्यवस्थितेः।। ४।।

(विदृ०) ननु कथं तर्हि शरीरे गन्धक्ठेदपाका भूतत्रयजन्या अनुभूयन्ते इत्याशङ्कयाह—अण्विति । अणूनां पार्थिवज्ञळीयतेजसानां परस्परं संयोगस्तु न प्रतिषिद्धः नास्माभिर्निषिच्यते किंतु तादृशसंयोगरूपाद्समन्वायिकारणाद्द्वयान्तरमेवेद्यर्थः । तथाच मानुषादिशरीरस्यापि जळादु-पष्टम्भकत्वस्वीकारात् क्षेदपाकादीनां नासङ्गतिः एकस्य शरीरस्य ज्यात्मकत्वे पृथिवीत्वज्ञळत्वादिजातीनां परस्परसांकर्यप्रसङ्गादिति भावः । न च सांकर्यभयात् किं पार्थिवत्वं स्वीकार्यम् उत जळीयत्वं वेत्यत्र किं विनिगमकमिति वाच्यं, स्वाभाविकगन्धवत्त्वस्यैव पार्थिवत्वे विनिगमकत्वात् । अनुभूयते हि शुष्कशरीरेऽपिगन्यः नतु क्षेदादिरिति गन्धस्य स्वाभाविकत्वम् । तथाच गोतमसूत्रम् 'पार्थिवं तिद्वशेषगुणोपळ्चेः' इति ।।४।।

( भाष्यम् ) क्वेदादीनां तर्क्षुपल्रिव्यः शरीरादौ नोपपद्येत इत्यत आह-%अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः। न ब्रूमः सूक्ष्माणां पृथिन्यादीनां परस्परसंयोगो नास्तीति । अस्ति त्वयं परस्परं संयोगः । तदेवं परस्परसंयुक्तानां भूयस्त्वात् पृथिव्यादिव्यपदेशसुपादानभावं चाचक्ष्महे, नत्वणूनां परस्परसंयोगं प्रति-षेत्राम इति ॥ ५ ॥

## तत्र श्ररीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च ॥ ५ ॥

(उप०) पार्थिवं शरीरं विभजते-तत्रेति। तत्र पार्थिवाप्यादिशरीरेषु मध्ये पार्थिवं शरीरं द्विविधम्। केते द्वे विधे इस्त्रशह-योनिजमयोनिजं चेति। आप्य-तैजसवायवीयशरीराणां वरुणादित्यवायुळोकेषु प्रसिद्धानामयोनिजत्वमेव । अयोनिजत्वं शुक्रशोणितसन्निपातानपेक्षत्वम् । अयोनिजं च देवानामृषीणां च । श्रूयते हि ब्रह्मणो मानसा मन्वाद्यः इति । कारणमन्तरेण कथं कार्यमिति चेत् योनेः शरीरत्वावच्छेदेनाकारणत्वात् उपमजकृमिमशकादि-शरीरे व्यभिचारात संस्थानविशेषत्वस्य चासिद्धेः देवर्षिशरीरापेक्षया-ऽस्मदादिशरीराणामन्यादृशत्वात्। योनिजमपि द्विविधं जरायुजमण्डजं च। जरायुजं मानुषपञ्जमृगाणां गभीशयस्य जरायुत्वात् । पक्षिसरीस्ट्रपाणाम-ण्डजम् परितः सर्पणशीलत्वात् । सर्पकीटमत्स्याद्योऽपि सरीसृपा एव । यद्यपि वृक्षादयोऽपि शरीरभेदा एव भोगाविष्ठानत्वात् । न खलु भोगाधिष्रानत्वसन्तरेण जीवनमरणस्वप्रजागरणभेषजप्रयोगबीजसजाती-यानुवन्धानुकूलोपगमप्रतिकूलापगमाद्यः संभवन्ति । वृद्धिक्षतभग्न-संरोहणे च भोगोपपादके स्फुटे एव । आगमोऽप्यस्ति—' नर्भदातीरसंभूताः सरलार्जुनपाद्पाः । नर्भदातोयसंस्परात् ते यान्ति परमां गतिम् ॥' इत्यादिः । ' इमशाने जायते वृक्षः कङ्कगृष्ट्रादिसेवितः ' इत्यादिश्च । तथापि चेष्टावत्त्विमिन्द्रियवत्त्वं च नोद्धिदां स्फुटतरमतो न रारीरव्यवहारः ॥ ५ ॥

(विवृ०) पार्थिवं शरीरं विभजते—तत्रेति । योनिजमपि द्विविधं जरायुजमण्डजं च। जरायुजं मनुष्यपश्चादीनाम् अण्डजं पिक्षसपीदीनाम्। अयोनिजं स्वेदजोद्धिजादिकम् स्वेदजं दंशमशकादीनाम्, उद्भिजं तरुगुरुमा-दीनाम्।मानसं च शरीरं सप्तर्षीणाम्।मनवादीनां च तैजसमेव नतु पार्थिवम्। वृक्षादीनां शरीरत्वे मानं च 'शरीरजैः कर्मदोषैयीति स्थावरतां नरः ' इति मनुवचनम्। 'गुरं त्वंकृत्य हुंकृत्य विभं निर्जित्य वादतः। श्मशाने जायते वृक्षः कङ्कगृष्टादिसेवितः।। 'इत्यादिवचनं चेति संक्षेपः।। ५।।

(भाष्यम्) योनिरुत्पत्तिस्थानिवरोषस्ततो जातं योनिजं, विपर्थयाद-योनिजमिति । तत्राप्यादिशरीरमयोनिजमेव । पार्थिवंतु योनिजमयो-निजं नेति द्विविधं भवति । योनिजं खरविप जरायुजस्वेदजाण्डजोद्धि- जमेदाचतुर्विधम् । सेयं चतुर्विधा नियतोत्पत्तिस्थळी योनिरित्याख्यायते। एताभ्यः खळु येषामुत्पत्तिस्ते भवन्ति योनिजाः ॥ ६ ॥

## अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६ ॥

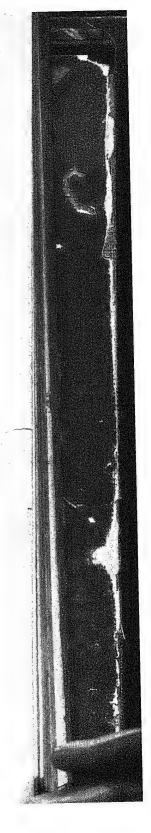
(उप०) अयोनिजशरीरोत्पत्तिकारणमाह—अनियतेति । अनिय-तदिग्देशाः परमाणवो धमविशेषजनितकर्माणस्तत्पूर्वकत्वाद्योनिज-शरीराणाम् ॥ ६॥

(विद्यु०) ननु मन्वादीनामयोनिजं शरीरं कथमुत्पद्यते शुक्रशोणिता-रम्भकपरमाणूनामेव विशिष्टशरीरारम्भकत्वेन तत्र तदभावादित्याशङ्काया-माह—अनियतेति । अनियतौ दिग्देशौ येषां ते अनियतदिग्देशाः परमा-णवस्तत्पूर्वकत्वात् तद्धीनत्वात्, 'सन्त्ययोनिजाः' इति दशमसूत्रेण पश्चम्यन्तानां चतुर्णौ सूत्राणामन्वयः । तथाच वरुणलोकादौ अयोनिजा आप्या तैजसा वायवीया मानसाश्च देहाः सन्ति । तेषां शुक्रशोणिताद्य-नपेक्षोत्पत्तिकानामारम्भकाः परमाणवः कृत आगच्छन्ति योनिजेषु शुक्रशोणितपरमाणव एवारम्भका दृष्टा इत्याशङ्कानिरासार्थमुक्तमिद्म् । पार्थिवा जलीया तैजसा वायवीयाश्च परमाणवः सर्वासु दिश्च सर्वेषु देशेषु च सन्ति । तेषां दिग्देशनियमाभावात् अयोनिजशरीरोत्पत्तौ न परमाणुदु-भिक्षम् । निह शुक्रशोणितपरमाणुभिन्ना परमाणवो न देहारम्भकाः दंशमशकतरुगुल्मादिदेहानुत्पत्तिप्रसङ्कादित्यर्थः ।। ६ ।।

(भाष्यम् ) अथापि खल्वाभ्योऽन्याप्यस्युत्पत्तिस्थली ? अस्ति चायोनि-जं शरीरमिति।कृत एतत्प्रतिपत्तव्यम्— अनियतिष्वेशपूर्वकत्वात् । निय-तिष्वेशपूर्विका खलु जरायुजादीनामुत्पत्तिरयोनिजानां तु अनियतिष्वे-शपूर्विकोत्पत्तिरिति । मरीच्याद्यः खल्वात्मभुवो मानसाः पुत्राः और्वश्चो-रुज इत्येतेषां न नियता दिगस्त्युत्पत्तौ न नियतो देशः । सेयमनियतिद-ग्देशपूर्विकोत्पत्तिस्थली अयोनिरित्युच्यते ॥ ७॥

#### धर्मविशेषाच ॥ ७ ॥

(उप०) ननु परमाणूनां कर्म विना कथं द्रव्यासमवायिकारणं संयोगः कथं वा संयोगमन्तरेण द्रव्योत्पत्तिरत आह—धर्मेति । अदृष्टवदात्मसंयोगादेव सर्गादी परमाणूनां कर्म तेन च कर्मणा संभूय परमाणवो द्यणुका-दिप्रक्रमेण अयोनिजं देवर्षीणां शरीरमारमन्ते इत्यर्थः । उपलक्षणं चैतत् अधर्मिविशेषाचक्षुद्रजन्तूनामुष्मजानां मशकादीनां यातनामयानि शरीराण्यु-त्पदान्ते इत्यपि द्रष्टव्यम् ॥ ७ ॥



(विवृ०) नन्वयोतिजशरीरारम्भकपरमाणूनां द्व्यणुकारम्भकसंयोगेषु असमवायिकारणानां तादृशपरमाणुकर्मणां कथमुत्पत्तिस्तद्समवायिकारणस्याभावाद्त आह्—धर्मेति । धर्मविशेषात् सृज्यमानप्राणिनां पुण्यविशेपादेव तेषामयोनिज्ञानि शरीराण्युत्पद्यन्ते, तादृशादृष्टवदात्मसंयोगेन
परमाणूनां क्रिया भवन्ति, ततः परमाणूनां द्व्यणुकारम्भकाः संयोगा
जायन्ते, ततो द्व्यणुकादिक्रमेणायोनिज्ञानि शरीराण्युत्पद्यन्ते इत्यर्थः ॥॥।

( भाष्यम्) अधर्भविशेषाच । योगसमाधिजाद्धमिवशेषाद्योनिजशरी-राण्युत्पद्यन्ते । योगी खल्विच्छया कायव्यूहं निर्भिमीते इति ॥ ८ ॥

#### समाख्याभावाच ॥ ८॥

( उप० ) देवर्षीणामयोनिजे शरीरे प्रमाणान्तरमाह—समिति । समाख्या अन्वर्था संज्ञा श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु प्रसिद्धा । तथाहि दुर्बोसःप्रभृतयो मानसाः अहङ्कारेभ्यः समभवदङ्किरा इत्यादिका, तयाऽपि ज्ञायते सन्त्य-योनिजानि शरीराणि देवर्षीणामिति ॥ ८ ॥

(विवृ०) नन्वयोनिजशरीराणां संज्ञा कथं भवति पित्रादीनामभावात्। अनुभूयन्ते हि छोके चैत्रमैत्रादिसंज्ञाः पित्रादिनिवेशिता इत्याशङ्काया-माह—समेति । समाख्या संज्ञा तस्या भावात् सत्त्वात् वीजिपित्रादिकं विनैवेति शेषः । नहि सर्वाः संज्ञाः पित्रादिनैव निवेशिता घटापटादि-संज्ञानां तथात्वाभावात् । तथाच येनेश्वरेण घटपटाचचेतनेषु संज्ञा निवेशितास्तेनैव मनुमरीच्यादिसंज्ञा अयोनिजेषु शरीरेषु निवेशिता इति भावः ॥ ८॥

(भाष्यम्) यः खलु प्रजापतेर्भनसः प्रादुर्भूतः स दुर्वासाः, यश्ची-रुतः सोऽयमोवैः । या चेयं नारायणस्योरुदेशादुत्पन्ना, सेयमुर्वशी । भृगुर्भर्जनात्, अङ्किरा अङ्कारात्, तत्रैव योऽयमचिषि जातस्तृ-तीयः सोऽयमित्रिरित्येवमादिका समाख्या भवति । समाख्याभावाच प्रतिपद्यामहे अस्त्यन्या उत्पत्तिस्थली, अस्ति चायोनिजं शरीरमिति । या चेयं जराय्वादिभ्योऽन्या उत्पत्तिस्थली, तस्याः खस्वयोनिरिति समाख्या भवति, न स्नेतस्याः पश्चमी योनिरिति समाख्या भवतीति ॥ ९ ॥

### संज्ञाया आदित्वात् ॥ ९ ॥

( उप० ) प्रमाणान्तरमाह—संज्ञयोति । सर्गादौ या ब्रह्मादिसंज्ञा आ-दिभूता प्राथमिकी तया ज्ञायते अस्त्ययोनिजं शरीरमिति । नहि तदा ब्र-ह्मणो मातापितरौ स्तः याभ्यां ब्रह्मादिसंज्ञा कृता स्यादिति भावः ॥ ९ ॥ (विवृ०) नतु ईश्वरे प्रमाणाभावात् कथं घटपटादिसंज्ञानां तत्कृतत्व-मित्यत आह—संज्ञाया इति । संज्ञाया आदित्वात् कारणत्वात् ईश्वरस्येति रोषः । तथाच 'संज्ञाकर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम्' इतिसूत्रेण संज्ञाकर्तृ-त्वेनेश्वरसिद्धेरुक्तत्वादीश्वरस्य संज्ञाकर्तृत्वं निरावाधमेवेति भावः ॥ ९ ॥

( भाष्यम् ) क्रत एतत्— \* संज्ञाया आदित्वात् । आदिः खर्वेषा संज्ञा, न त्वधुना क्रियते इति न तत्र पर्यनुयोगः। या चादिभूता स्वयंभ्वादिसंज्ञा, तथा ज्ञायते अस्त्ययोनिजं शरीरमिति । न वै स्वयंभूर्जरायुजो न स्वेदजो नाण्डजो नोद्रिज इति ।। १० ॥

#### सन्त्ययोनिजाः ॥ १० ॥

( उप० ) उपसंहरति—सन्तीति । शरीरविशेषा इति शेषः ।। १० ॥ ( विदृ० ) इदानीं चर्तुणामुक्तानां सूत्राणांसाध्यं निर्दिशति—सन्तीति । मनुमरीच्यादीनां देहविशेषा इति शेषः ॥ १० ॥

#### वेद्छिङ्गाच ॥ ११ ॥

( ७प० ) उपसंहतेऽतिदाह्यीर्थं प्रमाणान्तरमाह—वेदेति । वेदो मन्त्रः स च लिङ्ग्यते ज्ञाप्यतेऽनेनिति वेदलिङ्गं ब्राह्मणम् । ततोऽप्ययोनिजं शरीरं प्रतिपद्यते इत्यर्थः । तथाहि ब्राह्मणम् 'प्रजापितः प्रजा अनेका असृजत् स तपोऽप्यत प्रजाः सृजेयिमिति स मुखतो ब्राह्मणममृजत्, बाहुभ्यां राजन्यमृष्ठभ्यां वैद्रयं पद्मां शृद्रम् ' इति । वेदोऽपि 'ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहू राजन्यः कृतः । ऊरू तदस्य यद्वैद्रयः पद्मां शृद्रोऽजायत ' इत्यादिः । तदेवं योनिजमयोनिजं च पार्थवद्यरिरमुक्तम् । आप्यं तैजसं वायवीयं चायोनिजमेव, शुक्रशाणितयोनियमेन पार्थवत्वात् । पार्थिवेन च पाथसीयानारम्भात् । इन्द्रियं तु पार्थिवं व्राणं सर्वप्राणमृत्साधारणं जलाद्यनिममृतैः पार्थिवभागैरारब्धं घ्राणम्, घ्राणं पार्थिवं रसाच्य्यज्ञकत्वे सति गन्धव्यज्ञकत्वोन्स्यामदगन्धाभिव्यज्ञकत्वकुद्वोचारवत् । एवं स्वप्रस्तिजसं रसाद्यव्यज्ञकत्वे सति रसस्येव व्यज्ञकत्वात्सक्त्रसाभिव्यज्ञकसल्लिखन्त् । एवं चक्षुस्तैजसं रसाद्यव्यज्ञकत्वे सति रूपस्यैव

व्यश्वकत्वादालोकवत् । त्विगिन्द्रयं वायवीयं गन्धायव्यश्वकत्वे सिति स्पर्शस्यैव व्यश्वकत्वात् । अङ्गसङ्ग्निसलिल्हेनेत्याभिव्यश्वकव्यजनवातवत् । विषयस्तु पार्थिवो मृत्पाषाणस्थावरलक्षणः तत्र भूपदेशाः प्राकारेष्टकादयो माद्विकाराः । प्रावमणिहीरकगैरिकादयः पाषाणाः । स्थावरास्तृणोषिषवृक्ष-गुल्मलतावतानवनस्पतयः । आप्यास्तु विषयाः सिरत्समुद्रहिमकरकादयः । तैजसस्तु विषयो भौमिद्वयोद्यीकरजभेदाचतुर्विधः । भौमं काष्टेन्धनप्रभवम्, दिव्यमिवन्धनं विद्युदादि, उद्येमन्नादिरसार्जनक्षमं जाठ-रम्, आकरजं च हिरण्यादि । वायवीयस्तु विषयः उपलभ्यमानस्पर्शाश्रयो वायुः, वायोश्रतुर्थः कार्यः प्राणोन्तःशरीरं रसमल्धातूनां प्रेरणादिहेतुरेकः सन् कियाभेदाद्पानादिसंज्ञां लभत इति ॥ ११ ॥

इति श्रीज्ञांकरे वैद्रोषिकस्त्रोपस्कारे चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(विवृ०) अयोनिजरारीरविशेषसत्त्वे वेदा अपि प्रमाणतामासाद्यन्ती-त्याह-वेदेति । वेदरूपं यक्तिङ्गं ज्ञापकं तस्मात् तथा ' ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीत् । स मुखतो ब्राह्मणमपृजत् ' इत्यादिकेभ्यो वेदेभ्य एव अयोनिजाः शरीरविशेषाः सन्तीति ज्ञायते । परन्तु जळीयतैजसवायवी-यज्ञारीराणां पार्थिवभागोपष्टम्भादुपभोगसाधनत्वम् । पार्थिवमिन्द्रियं व्याणं तच गन्थस्य गन्थगतजातीनां च प्राहकम्। ब्राणेन्द्रियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्धस्यैव व्यञ्जकत्वात् कुङ्कुमगन्धाभिव्यञ्जकवृतादिवत् । वायूपनीतसुर-भिभागवद्वा । रसनेन्द्रियं जलीयं परकीयरूपाद्यव्य अकत्वे सति परकीय-रसन्य जकत्वात् सक्तुरसाभिन्य जकोदकवत्। एतच रसस्य तद्गतजातिनां च याहकं द्रव्ययहणे बाणरसनयोर्न सामर्थ्यम् । चक्षुरिन्द्रियं तैजसं गन्धाद्यव्य-अकले सतिरूपन्य अकलात् दीपप्रभावत् । इदं च इन्द्रियं संयोगरूपसन्निकर्षे-ण उद्भृतरूपवन्ति महत्त्विशिष्टानि च द्रव्याणि गृह्णाति । संयुक्तसमवाय-रूपसन्निकर्षेण ताद्रशद्रव्यवृत्तीनि रूपसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविभा-गपरत्वापरत्ववेगस्नेहद्रवत्वकर्मसामान्यानि च गृह्णाति । संयुक्तसमवेतसम-वायरूपसन्निकर्षेण योग्यद्यत्तिवृत्तीनि सामान्यानि गृह्णाति । संयुक्तविशे-षणतासंयुक्तसमवेतिवशेषणतादिभियोंग्यप्रतियोगिकान् संसर्गाभावान् यो-ग्यगतान् अयोग्यप्रतियोगिकानप्यन्योन्याभावान् गृह्णाति । काणाद्नये समवायस्य प्रत्यक्षं न भवति । त्विगिन्द्रियं देहव्यापि उद्भूतस्पर्शेमाहकं तद्रतसामान्यप्राहकं च। एवं रूपभिन्नान् रूपमात्रगतसामान्यभिन्नांश्च चक्षुर्योद्यान् गृह्णाति । वायुमपि गृह्णातीति नव्याः । सन्निकर्पस्तु पूर्ववत् ।

तदेतिदिन्द्रयं वायवीयं रूपाचन्यक्षकत्वे सित स्पर्शन्यक्षकत्वात् अङ्गसिङ्गसिल्ळहेत्यन्यक्षकव्यक्षनवातविद्यादिरतुमानप्रकारः । सर्वेष्ट्रक्षानुमानेषु आत्ममनःप्रभृतिषु न्यभिचारवारणाय सत्यन्तम् । एवं सिन्नक्षें न्यभिचारवारणाय द्रव्यत्वे सतीति विशेषणं देयम् । कर्णशक्त्रस्यविद्यम् । तच्च समवायेन शब्दान् समवेतसमवायेन तद्गतानि सामान्यानि च गृह्णाति । यदिन्द्रयं यद्गाहकं तत्प्रतियोगिकसं-सर्गाभावानां तद्गतानामन्योन्याभावानां च प्राहकमि तदिनद्रयं भवति । इति बाह्योन्द्रयाणि पञ्च । मनस्तु अन्तरिरिन्द्रयम् । तच्च संयोगेन आत्मानं विशेषगुणोपरक्तमेव गृह्णाति । संयुक्तसमवायेन बुद्धसुखदुःखेच्छान्द्रेपयत्नान् आत्मत्वज्ञातिं च गृह्णाति । संयुक्तसमवेतसमवायेन बुद्धसुखदुःखेच्छान्द्रेपयत्नान् आत्मत्वज्ञातिं च गृह्णाति । संयुक्तसमवेतसमवायेन बुद्धसादिन्यतानि सामान्यानि गृह्णातीत्यन्यत्र विस्तरः ।। ११ ।।

. इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्वविवृत्ती चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) किंतु-%वेद्छिङ्गाच । प्रजापतिः खल्वात्मनः शुक्रमग्नौ हुत-वान् । ततोऽचिष ज्वालायां भृगुरूत्पन्नः । व्यपगते त्वचिष योऽयमङ्गा-रेषु जातः, सोऽङ्गिराः । यथ्य तत्रैव जातस्तृतीयः, सोऽयमितः । अथापि खल्ल प्रजापतिरात्मनो वपासुद्दिखद्त, तामग्नौ प्रागृह्णात्, ततोऽजस्तूपर उद्गादिति । ब्राह्मणः खल्विप प्रजापतेर्मुखादुद्द्पचत, क्षत्रियो बाह्मोरूवी-वैद्यः, पद्मां शूद्र इति।आचार्यप्रवृतिर्ज्ञापयति स्वेद्जाद्यो योनिजा इति। महता खल्वसौ प्रयत्नेनायोनिजं शरीरं प्रतिपाद्यति, न त्वेतद्नायासेन प्रतिपत्तुमईतीति मन्यते । सुकरा हि प्रतिपत्तिः स्वेद्जादीनामिति । अथा-प्येतदुक्तम् । 'द्विविधानीह भूतानि चराणि स्थावराणि च । त्रसानां त्रिविधा योनिरण्डस्वेद्जरायुजा' इति । स्थावराणां खल्वेकैव योनिरिति न तत्र विभागपिक्षेति त्रसानामेव योनिविभागमिभिषत्ते इति ॥ १२ ॥

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये चतुर्थस्याध्यायस्य हितीयाहिकम् ।

समाप्रश्चायं चतुर्थोध्यायः।

# पश्चमाध्याये प्रथमाहिकन्।

आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कमे ॥ १ ॥ (उप०) कर्मपरीक्षा पञ्चमाध्यायार्थः । प्रयत्ननिष्पाद्यकर्मपरीक्षा प्रथन माहिकार्थः । तत्राण्युत्सेपणप्रकरणम्, अप्रयत्नसिद्धोत्सेपणप्रकरणम्, पुण्य-हेतुकर्मप्रकरणम्, पुण्यपापोदासीनकर्मप्रकरणं च । चेष्टाविशेषमधिष्ट-त्याह—आत्मेति । संयोगस्य प्रयत्नश्च संयोगप्रयत्नौ आत्मनः संयोगप्रयत्नौ ताभ्यां हस्ते समनायिकारणे कर्म । तस्य च कर्मणः प्रयत्नवदात्मसं-योगोऽसमनायिकारणम्, प्रयत्नश्च निमित्तकारणम्। इयमेव चेष्टा, प्रयत्नव-दात्मसंयोगासमनायिकारणकिकयायास्त्रेष्टात्वात् स्वासमनेतस्वातिरिक्तस्पर्श-वदन्यजन्यप्रयत्नजन्यिकयाया वा ।। १ ।।

( विदृ॰ ) सरस्वती मम महती विवर्धतां तथा मितः स्फुरतु गभीरगाहिनी । कुपावती भवतु भवप्रिया सदा ददातु नः ग्रुभनिवहं भवोऽभवः ॥

कर्मपरीक्षामारममाण आह्—आत्मेति । आत्मनः संयोगेन प्रयत्नेन च इारीरे तद्वयंते च चेष्टारूपं कर्म भवतीत्यर्थः । हस्ते इत्युपलक्षणम् । अत्र चेष्टारूपकर्मणि इारीरतद्वयवादिकं समवायिकारणम् । आत्मसंयोग् गोऽसमवायिकारणम्, प्रयत्नो निमित्तकारणम् । तदुक्तम्—'आत्मजन्या भवेदिच्छा इच्छाजन्या भवेत्कृतिः । कृतिजन्या भवेचेष्टा तज्जन्यैव किया भवेत् १ इति ।। १ ।।

(भाष्यम्) परीक्षितानि द्रव्याणि । अथ गुणेषु परीक्षणीयेषु शर्ग-रोत्पत्तिमृद्धत्वादरपत्वाच व्युक्कमेण कर्मैव तावत्परीक्ष्यते । तचोत्क्षेपणादी-त्युत्क्षेपणमिकृद्धाह—क्षआत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म । आत्मनः संयोगात् प्रयत्नाच हस्तस्योत्क्षेपणमुत्पचते । यतमानो हि हस्तमूर्ध्वे क्षिपित । न चैतदात्मसंयोगव्यतिरेकेण हस्ते जायते इति ॥ १ ॥

#### तथा हस्तसंयोगाच मुसले कर्म ॥ २ ॥

( उप० ) हस्तोत्स्रेपणमुक्त्वा तद्वीनं मुसलोत्स्रेपणमाह—तथेति । चकारेण गुक्त्वं निमित्तकारणान्तरं समुचिनोति । तादृशमुद्धेपण-रूपमेवेत्यर्थः । यद्वा तथाहस्तसंयोगादुत्स्रेपणकद्वस्तसंयोगादित्यर्थः । अत्र च प्रयत्नवदात्मसंयुक्तेन हस्तेन मुसलस्य संयोगोऽसमवायिकारणम्, मुसलं समवायिकारणम्, प्रयत्नगुक्त्वे निमित्तकारणे ॥ २ ॥

( विवृ ) चेष्टाजन्यां क्रियामाह-तथेति । तथाहस्तसंयोगात्प्रयस्तव-दात्मसंयुक्तचेष्टावद्धस्तसंयोगान्मुपछे कर्म भवतीति होपः। चकारेणानुक्तस्य गुरुत्वादेः संप्रहः । तथाच मुषलकर्मणि मुषलं समवायिकारणम्, तादृश्च-हस्तसंयोगोऽसमवायिकारणम्, आत्मप्रयत्नहस्तचेष्टादीनि निमित्तकारणा-नीत्यर्थः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) गुरुत्वाचेति चार्थः । उत्क्षेपणवता हस्तेन संयोगाहुरु-त्वाच मुष्ठस्योत्क्षेपणमुत्पद्यते । उत्क्षेपणवद्धस्तसंयोगात् खळु मुष्ठे संस्कार आधीयते । ततो ह्येतस्योत्क्षेपणं भवति । प्रयत्नेन खस्वयं हस्तेन मुष्ठमुत्क्षिपतीति ॥ २ ॥

अभिघातजे मुसलादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं हस्तसंयोगः ॥३॥

( उप० ) उद्खलाभिहैतस्य मुसलस्याकस्माद्यदुत्पतनं जायते तत्र कारणमाह—अभिघातज इति । अत्र यद्यपि मुसलेन उत्पतता हस्तस्य संयोगोऽप्यस्ति तथाऽपि स संयोगोऽन्यथासिद्धः किंतु उदूखलाभिघात एव असमवायिकारणम् । कुत एविमत्यत आह व्यतिरेकादिति । प्रयत्नस्य व्यभिचारादित्यर्थः । यदि तदा प्रयत्नः स्यान्मुसलस्यैवाकस्मिकमुत्पतनं न भवेत्, विधारकेण प्रयत्नेन मुषलस्य धारणमेव भवेत्, चेष्टाधीनं मुस-लस्य पुनरूत्पतनं वा भवेदिति भावः ।। ३ ।।

(विद्यु०) हस्तचेष्टादिकं विनाऽपि मुषले उत्पतनाख्यं कर्म भवती-लाह—अभिघातज इति । उद्खलाद्यभिघातजन्ये मुषलस्योत्पनाख्ये कर्मणि हस्तसंयोगोऽकारणं नासमवायिकारणम्। संयोग इत्युपलक्षणम्। प्रयत्नश्चे-ष्टा च न निमित्तकारणमित्यपि बोध्यम् । अत्र हेतुमाह व्यतिरेकादिति । विलक्षणहस्तसंयोगप्रयत्नचेष्टाव्यतिरेकेऽपि जायमानत्वात् । दृहत्तरहस्तसं-योगप्रयत्नविशेषविलक्षणहस्तचेष्टानां सत्त्वे प्रत्युत मुषलस्योत्पतनमेव न भवतीति तेषां प्रतिबन्धकत्वमेव नतु कारणत्वं प्रयत्नजन्यं मुषलस्योद्ख-लादुत्पतनं तु आकंस्मिकोत्पतनाद्विलक्षणमेवेति भावः ।। ३ ।।

(भाष्यम् ) यत्पुनरन्तरेण प्रयत्नमुदूखळादिष्वभिहतं मुषळादिकमक-समादुत्पतित, तदेतिसमन्-क्ष्मभिघातजे मुषळादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं हस्तसंयोगः । न हस्तसंयोगः कारणम् । कस्मात् ? व्यतिरेकात् । यदा वै पुरुष अर्ष्वमुत्तोळितं मुषळादिकमुदूखळादौ क्षिपन् त्यजति, तदाऽपि खल्वेतदुदूखळाभिहतं उत्पततीत्यभिघातस्तत्र निमित्तं न हस्तसंयोगो न खल्वपि प्रयत्न इति ॥ ३ ॥

१ अभिभृतस्येति वाँ रा सो पाठः ।

१९६

# तथात्मसंयोगो हस्तकर्मणि ॥ ४ ॥

( उप० ) मुफ्लेन सहोत्पततो हस्तस्य कर्मणि कारणविशेषमाभिधातुँ प्रयत्नवद्ात्मसंयोगस्यासमवायिकारणत्वं निराकर्तुमाह—तथेति । मुसलेन संहोत्पततो हस्तस्य कर्मणि आत्मसंयोगः प्रयत्नवदात्मसंयोगस्तथा अका-रणिमत्यर्थः । अकारणिमीति पूर्वसूत्रस्यं तथेत्यतिदिश्यते ॥ ४ ॥

( विट्ट॰ ) उद्खळाभिहतमुषलेन सह हस्तस्य यदाकस्मिकमुत्पतनं तत्र प्रयत्नवदात्मसंयोगो न कारणमित्याह—तथात्मेति । हस्तकर्मणि त्नवदात्मसंयोगस्तथा नासमवायिकारणमित्यर्थः । तथाशब्देन पूर्वसूत्रे प्रकान्तस्य अकारणस्य परामशीत् । इद्मुपलक्षणं प्रयत्नोऽपि नासाधारण-निमित्तमित्यपि बोध्यम् ॥ ४ ॥

( भाष्यम् ) तथोत्पतता मुषलेन संयुक्तो इस्तो यदुत्पतित, न तत्र पयत्नवदात्मसंयोगः कारणम् । कस्मात् ? व्यतिरेकात् ॥ ४ ॥

# अभियातान्मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म ॥ ५॥

( उप० ) कुतस्तर्हिं हस्ते तदोत्पतनमत आह-अभिघातादिति । यथा मुसळे उत्पत्तति मुसळमुखस्यं छोह्मुत्पतति तथा हस्तोऽपि तदोटपति । अत्राभिघातशब्देन अभिघातजानितः संस्कार उच्यते उपचारात्, उत्पततो भुसळस्य पदुतरेण कर्मणा अभिघातसङ्कृतेन स्वाअये मुसळे संस्कारो जनितस्तत्कृतं संस्कारमपेक्य हस्तमुसलसंयोगादसमवायिकारणाद्धस्तेऽप्यु-त्यतनं न तु तदुत्पतनं प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणम्, अवशो हि हस्तो मुसळेन सहोत्पततीति भावः ॥ ५ ॥

( विदृ ) किं तर्हि तादृशकर्मकारणमित्यत आह्-अभिघातादिति । अभिघातादिति प्रयोज्यत्वं पश्चस्यर्थः । तच्च स्वजन्यमुषळगतवेगजन्यत्वम्। अन्वयश्चास्य कर्मणि। तथाच उद्खळाभिघातान्मुषळे वेगो जायते। वेगवन्मु-षळसंयोगाच हस्तेऽपि वेगो भवतीति तेन हस्तोत्पतनम् । एवं च वेगवन्मु-षलसंयोगो वेगश्च द्वयमेव हस्तोत्पतनस्य कारणं नतु प्रयत्नस्तद्वदात्मसं-योगो वेति भावः ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) किंतु-क्षअभिघातान्सुपलसंयोगाद्धस्ते कर्म । उत्पतता सुघ-लेन संयुक्तस्य हस्तस्य मुषलमुखस्थलोहबद्यदुत्पतनं भवति, तत्त्वलु मु-

१ समुत्पतत इति वाँ- रा- आ- सो- पाठः ।

पळस्योद्खळाभिघातात् यः संस्कारस्तत्राधीयते तद्वता गुषळेन संयोगा-द्वस्तेऽपि तदुत्पत्त्या उत्पद्यते। अवशो हि हस्तः सह गुषळेनोत्पततीति॥५॥ आत्मकमे हस्तसंयोगाच ॥ ६॥

( उप० ) नतु शरीरे शरीरावयवे वा यत्कर्मोत्पयते तत्र प्रयत्नवदा-त्मसंयोगः कारणं प्रकृते कथं न तथेत्यत आह्—आत्मकर्मेति । आत्मशब्दः शरीरावयवपर उपचारात् । अन्वयानुपपत्तिरेवोपचारवीजम् । तथाचात्मनः शरीरावयवस्यापि हस्तस्य यत्कर्म तद्धस्तसंयोगाद्धस्तमुसल्लसंयोगात्, चकाराच वेगसमुख्यः । हस्तकर्मणि हस्तसंयोगस्तावद्समवायिकारणं तत्र व्यभिचारो नास्ति । स च कचित्प्रयत्नवदात्महस्तसंयोगः कचिद्वेगवन्मु-सलादिहस्तसंयोगो यथा वातूलस्य शरीरावयवकर्मति भावः ॥ ६ ॥

(विदृ०) ननु रारीरतद्वयवकर्मसु प्रयत्नवद्दात्मसंयोगस्यासमवायि-कारणतानियमो भज्येतेत्यत आह्—आत्मकर्मेति । आत्मशब्दस्यात्र चेष्टान् श्रयोऽर्थः । 'आत्मा यत्नो धृतिबुद्धिः स्वभावो ब्रह्म वर्ष्म च' इति कोषात् । वर्ष्मपद्मपि चेष्टावन्त्र्वेन रारीरतद्वयवपरं, तथाच रारीरतद्वयवकर्म प्रयत्न-वद्दात्मसंयोगाद्वेगवद्भव्यसंयोगाच भवति । इस्तेन संयोगो हस्तस्य संयोगो वा हस्तसंयोगः । हस्तपदं चेष्टावत्परं चेष्टावद्वेगवद्भव्ययोः संयोग इति फलितार्थः। तथाच व्यभिचारादुक्तनियमोऽप्रामाणिक इति मावः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) संस्काराचेति चार्थः । प्रक्तियाविशेषाद्वै वेगेनोत्पततो यन्त्रविशेषस्याधस्तात् दृढतरसंयुक्तहस्तः पुरुषोऽपि सह यन्त्रेणोत्पति । तत्र खल्वात्मिन यदुत्पतन्मुत्पचते, तदेतद्वेगवतोत्पतता यन्त्रेण हस्तस्य संयोगात्तदाहितसंस्काराचेति । एतेनाभिमन्त्रितकांस्यादिसंयुक्तहस्तस्यान्मकर्मे व्याख्यातम् ॥ ६ ॥

## संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ७ ॥

( ७५० ) प्रयत्नानधीनकर्मप्रकरणमारभते—संयोगाभाव इति । संयोग-पदेन प्रतिबन्धकमात्रमुपलक्षयति । तेन प्रतिबन्धकामावे गुरुत्वादसमवाधि-कारणात्पतनम् अधःसंयोगपिलका किया जायते । तत्र गुरुत्ववित फलादौ प्रतिबन्धकः संयोगः विहङ्गमादौ तु विधारकः प्रयत्नः पतनप्रतिबन्धकः । काण्डादौ क्षिप्ते संस्कार एव पतनप्रतिबन्धकः । एतेषामभावे गुरुत्वाधीनं पतनिस्यर्थः । अभिध्यानादिना विषादेरन्तरिक्षस्थापने अदृष्टवदात्म-संयोगो मनत्रादिरेव वा प्रतिबन्धकस्तेषामि संयोगपदेन संग्रहः ॥ ७ ॥ (विद्यु०) प्रयत्नवदात्मसंयोगं विनाऽपि गुरुत्वहेतोः पतनाख्यकर्मणो निष्पत्तेनींक्तनियमः प्रामाणिक इत्याह—संयोगाभाव इति । द्वक्षायुचदेशा- कृदस्य देहस्य अवलम्बनशाखादिभद्भेन दैवात्स्वलनादिना वा यत्पतनं भवति तत्र गुरुत्वमेव कारणं, नतु प्रयत्नवदात्मसंयोगः तस्य पतनाप्रयोजकत्वा- किचित्रतिवन्धकत्वाच । अत एव विहायसि विहर्तां विहद्भमादीनां प्रयत्नवदात्मसंयोगादेव प्रतिबन्धान्न पतनम् । एवं प्रयत्नवदीश्वरसंयोगा- त्यतिवन्धकर्मयोगादिकं बास्ति तत्र पतनकर्मणि गुरुत्वमसमवायिकारणं भवताऽपि स्वीकार्यमित्यु-क्तियमे व्यमिचारः स्फुट एवति भावः ।। ७ ।।

### नोदनविशेषाभावान्नोध्वं न तिर्यग्गमनम् ॥ ८॥

(उप०) नतु गुरुत्वाद्यदि पतनं तदा छोष्टादेः क्षिप्तस्य कचिद्ध्वीं कचिच्च तिर्यमामनं कथं भवेदित्यत आह—नोदनेति । गुरुत्ववतोऽपि छो-ष्टकाण्डादेर्यदूर्ध्वं तिर्यक गमनं तन्नोदनिवेशेषात्तीव्रतरान्नोदनात् । तथाच फलपिश्ववाणादौ संयोगप्रयत्नसंस्काराभावे यत्पतनं तत्र नोदनिवेशेषो नास्ति तेन न तिर्यङ्क वोध्वै गमनिमिति भावः ।। ८।।

(विवृ०) ननु गुरुत्वस्यापि पतने कारणत्वं न संभवति गुरुत्ववतो-ऽपि लोष्टादेरुत्किप्तस्यार्थ्वगमनदर्शनात् । एवं च वृक्षादितः स्वलितदेहादेः कथं लोष्टादिवत्तिर्थगमनमूर्थ्वगमनं वा न भवतित्यत आह—नोदनेति । स्वलितस्य देहादेनोर्थ्वगमनं न वा तिर्थगमनम् । नोदनविशेषस्य वाणा-देस्तिर्थगमनप्रयोजकसजातीयस्य लोष्टादेरुर्ध्वगमनप्रयोजकसजातीयस्य वा नोदनस्यामावात् । तथाचोर्थ्वगमनादिहेतुभूतस्य नोदनविशेष-स्यासत्त्वात्तत्कार्यमूर्ध्वगमनादिकं न भवति, यत्र तु तादृशनोदनादिकं वर्वते भवत्येव तत्रोर्थ्वगमनादिकमिति भावः ॥ ८॥

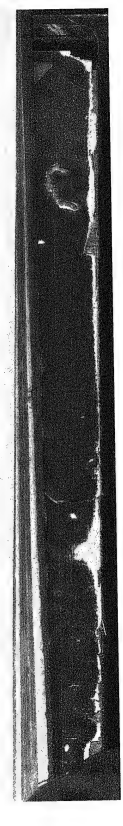
(भाष्यम् ) अथापि खल्वेतत्संस्काराभावात्पतित न पुनक्त्वं न ख-स्विप तिर्यमाच्छति इति । कुत एतत् \* नोदनविशेषाभावान्नोर्ध्वं न तिर्य- ग्गमनम् । नोदनः संयोगाविशेषः । तिह्रशेषो हेतुरूर्ध्वगमने, तिह्रशेषश्च हेतु-स्तिर्थगमने ।। ८ ॥

### मयत्नविशेषान्नोदनविशेषः ॥ ९ ॥ नोदनविशेषादुदसनविशेषः ॥ १० ॥

- ( उप० ) ननु नोदनविशेष एव कुत उत्पद्यते तत्राह-प्रयत्नेति। नोद-नेति च। तिर्यक् अर्ध्व दूरम् आसन्ने वा क्षिपामीतीच्छाकारणकः प्रयत्न-विशेषः तज्जनितो नोदनविशेषस्ततो गुरुत्ववतो द्रव्यस्य छोष्टादेरूर्ध्व तिर्यक् च गमनमुपपद्यते। उदसनं दूरोत्क्षेपणम् ॥ ९॥ १०॥
- (विद्युo) ननु स्वालितदेहादौ नोदनविशेष एव कथं न जायते नोदनविशेषस्योध्वेगमनादौ हेतुत्वं वा कथमङ्गीक्रियते इत्याशङ्कायां सूत्र-द्वयमुपतिष्ठते—प्रयत्नेति । नोदनेति च । प्रयत्नविशेषात् उर्ध्वमुख्सिपामी-त्यादीच्छाजनिताद्विलक्षणप्रयत्नात्रोदनविशेषो जायते इति ताद्दश-प्रयत्नाभावात्स्वलनादिस्थले न नोदनविशेष इत्यर्थः ।। ९ ।।
- (विद्यु०) नोद्नविशेषात्पूर्वोक्तप्रयक्षजनितविजातीयनोद्नात् उद्-सनसूर्थ्वोत्क्षेपणसूर्ध्वगमनं भवतीति शेषः । तथाचान्वयव्यतिरेकाभ्यां नोद्नविशेषस्य ऊर्थ्वगमनहेतुत्वं सिध्यतीति। उदसनमित्युपळक्षणं तिर्थगग-मनादिकमपि वोध्यम् ॥ १०॥
- ( भाष्यम् ) सोऽयम्-क्षप्रयत्नविशेषान्नोदनविशेषः।यथा खल्वयं प्रय-तते तथैतत्संयुनक्ति ॥ ९ ॥
- ( भाष्यम् ) अधैतस्मात्— अनोदनविशेषादुदसनविशेषः । भवति उद-सनमुपस(मुत्स) पेणम् । तदेवं हेत्वभावान्नोर्ध्वं न खत्विप तिर्थगमनं भवति, किंतु गुरुत्वात्पतनम् । गुरु खत्वाक्षज्यते पृथिन्येति ॥ १०॥

इस्तकर्मणा दारककर्भ व्याख्यातम् ॥ ११ ॥

- ( उप० ) उद्खळाभिघातान्मुसळेन सह हस्ते यत्कर्म उत्पन्नं तत्तावत् प्रयत्नपूर्वकं न भवति । नापि पुण्यपापहेतुरतस्तत्तुल्यतां वाळकस्य क्रीडया करचरणादिचाळनं यत्तत्रातिदिशति—हस्तकर्मणेति । वाळकस्य यद्यपि करचरणादिचाळनं प्रयत्नपूर्वकमेव तथापि हिताहितप्राप्तिपरिहारफळकं न भवति न वा पुण्यपापहेतुरित्यतिदेशार्थः ॥ ११ ॥
- ( विदृ ) नतु क्रोडस्थितस्य वालकस्य करचरणादिक्रिया तिर्थगूर्ध्व-गमनरूपा कथमुत्पद्यते तत्कारणस्य नोदनविशेषस्य तत्रासत्त्वादित्यत



आह-हस्तकर्मणिति । छोष्टोत्क्षेपणकाळीनेन हस्तकर्मणा उत्क्षेपणाद्यात्मकेन दारकस्य बाळकस्य कर्म करचरणाद्युत्क्षेपणं व्याख्यात्मुपपादितम् । तथाच उद्सनमात्रे न नोदनविशेषो हेतुः किंतु उद्सनविशेष एवेति न बाळकस्य करचरणाद्युत्क्षेपणानुपपत्तिः । अन्यथा छोष्टाद्युत्क्षेपुः कराद्युत्क्षेपणानुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) यथा खल्वभिचातान्सुषळसंयोगाद्धस्ते कर्म, तथाभ्यन्तरेण वेगवता वायुना संयोगात् दारकस्य करचरणादेः कर्म व्याख्यातम् । न त्वेतत्पुण्यपापयोहेंतुरिति ॥ ११ ॥

## तथा दग्धस्य विस्फोटने ॥ १२ ॥

( उप० ) इदानीं प्रयत्नपूर्वकेऽपि कमिणि यत्र न पुण्यपापहेतुत्वं तत्र दारककमेतुल्यतामितिद्शन्नाह—तथेति । आततायिना केनाप्यगारे दाह्यमाने तत्र दम्बस्य पुरुषस्य विस्फोटे विहिक्रते जाते सित तस्याततायिनो वधातुक्रुलेन प्रयत्नेन हस्तादौ यत्कमे जिनतं तन्न पुण्यहेतुर्ने वा पापहेतुः । यथाहुः—' नाततायिवये दोषो हन्तुर्भविति कश्चन । प्रकाशं वाऽप्रकाशं वा मन्युस्तं मन्युम्च्छिति ।। अग्निदो गरदश्चैव शस्त्रपाणिर्धनापहा । क्षेत्रदारा-पहारी च पहेते आततायिनः ॥ १ । १२ ॥

(विदृ०) अध्वेमुत्सिपामीत्यादीच्छाजानितप्रयत्नविशेषानधीननोदना-द्रि कचिदुत्सेपणादिकं भवतीत्याह—तथेति । द्रग्थस्य शरीर ''ह फला-देविंस्फोटने तद्वयवानां तिर्थगृर्ध्वगमने तथा न प्रयत्नविशेषजानितनोदनं हेतुरित्यर्थः ॥ १२ ॥

( भाष्यम् ) दह्यमानस्य वस्तुनोंऽश्विशेषस्य विस्फोटनाख्ये तिर्यगूर्ध-गमनात्मके कर्मणि तथैव संयोगविशेषः संस्कारस्य हेतुः । सोऽयं संयोग-विशेषो न प्रयत्नविशेषादुत्पद्यते कित्विशिकारित इति ।। १२ ॥

# यत्नाभावे प्रसुप्तस्य चलनम् ॥ १३ ॥

( उप० ) इदानीं यत्नं विना यानि कर्माणि भवन्ति तान्याह—यत्ना-भावे इति । प्रसुप्तस्येति चैतंन्याभावदशामुपलक्षयति तेन मूर्चिळतस्य जीवतोऽचैतन्येऽपि वायुक्कतं चलनं द्रष्टव्यमत्र ॥ १३ ॥

(विद्यु०) प्रयत्नानधीनं कर्मान्तरमपि दर्शयति—यत्नाभाव इति । ऊर्ध्व क्षिपामीत्यादीच्छाजनितप्रयत्नाभावेऽपि प्रसुप्तस्य सुषुत्यवस्थान्वि-तस्य शरीरस्य चलनं तिर्थगूर्ध्वाङ्गचलनादिकर्म उत्पद्यते इत्यर्थः । तथाच प्रयत्नविशेषो न सर्वत्र हेतुरिति भावः ॥ १३ ॥

१ चैतन्यभाव ... मृष्टिछतस्य मृतस्य जीवतोऽपि चैतन्ये इति बाँ रा. सो. पुस्तके दृश्यते ।

( भाष्यम् ) प्रसुप्तस्य हस्तादीनां यचलनं भवति, तत्वलु यत्तस्याभावे वायुसंयोगादिति । एतेन मूर्चिळतस्य हस्तादिचलनं व्याख्यातम् ॥ १३॥ तृणे कमे वायुसंयोगात् ॥ १४॥

( उप० ) शरीरकर्माणि व्याख्याय तदितराण्याह-तृणे इति । तृण-

पदेन वृक्षगुल्मलताप्रतानादिकं सर्वमुपलक्ष्यति ॥ १४ ॥

(विवृ०) अन्यान्यप्यतादृशानि कर्माणि दर्शयति-तृण इति । प्रयत्न-विशेषाभावेऽपि वायुसंयोगान्तृणे कर्म उत्पद्यते । तृणपद्मन्येषामप्युपल-क्षकम् ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) वायुना नीयमाने तृणे यत्कर्मीत्पद्यते, चळता वायुना संयोगात्तदुत्पद्यते इति ॥ १४ ॥

# मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमित्यदृष्टकारणकम् ॥ १५ ॥

(उप०) अदृष्टाधीनं कर्म परिगणयन्नाह्—मणिगमनमिति। मणि-पदेन कांस्यादिकमुपळक्षयति। तेनाभिमन्त्रितं मणिकांस्यादि तस्कराभिमुखं यद्गच्छिति तत्र गमने मण्यादि समवायिकारणम्, अदृष्टवत्तस्करात्ममणि-संयोगोऽसमवायिकारणम्, तस्करस्य पापं निमित्तकारणम्। सूच्यभिसप्-णमिति सूचीपदेन छोहमात्रं तृणं चोपळक्षयति तथाचायस्कान्ताभिमुखं यत्सूच्यादेगमनं तृणकान्ताभिमुखं यन्तृणस्य गमनं तत्र सूच्यादि समवा-यिकारणम्, यस्य हितमहितं वा तेन तृणसूच्यादिगमनेन तदृष्ट्यवदात्म-संयोगोऽसमवायिकारणं तदृष्ट्यमेव निमित्तकारणम्। एवमन्यदृण्यूह्मम्। तद्यथा वह्नेक्विचळनं वायोस्तिर्यगमनं सगोदौ परमाणुकर्मादि॥ १५॥

(विवृः ) प्रयत्नविशेषानर्थानानि अदृष्टिशेषार्थानानि कर्माणि प्रद्-र्शयति—मणिगमनिमित । मणिपदेन जलपूर्णका चनादिमयपात्राण्याभि-प्रेतानि । चौर्यधनल्य्यये तादृशपात्रे मान्निकैर्मन्त्रप्रयोगः क्रियते । तादृश-पात्रं तु भूमौ तिष्ठति तदुपि अपरेण केनचिद्दक्षिणह्मतः स्थाप्यते मन्त्र-सामर्थ्यात्तत्पात्रं तादृशह्मतसहितमेव चौर्यधनावस्थानस्थानाभिमुखं गच्छ-ति । तत्र स्थाने गत्वा स्थिरं भवतीति प्राचां किंवदन्ती । तादृशपात्रगमने न प्रयत्नविशेषो हेतुः किं तु पूर्वस्वामिनः सुकृतं चौरस्य दुष्कृतं वा निमि-त्तकारणम् । तादृशादृष्टवदात्मना तादृशपात्रस्य संयोगोऽसमवायिकारणम्, तादृशपात्रं तु समवायिकारणम् । एवमयस्कान्तसिन्निधाने सित सूचीनां लोहृशलाकानां यद्यस्कान्ताभिमुखगमनं भवति तत्रापि अदृष्टमेव हेतुः । ननु कस्याद्रष्टेन सूच्यादीनां गमनामिति चेत्तद्गमनेन यस्य हितमहितं वा भवित तददृष्टस्यैव तत्र हेतुत्वम् । सूचीत्युपलक्षणम्, अयस्कान्ताकुष्टलो-हमात्रमभिप्रेतम् । तृणकान्तमण्याकुष्टानां तृणानां गमने वहेरूर्व्वज्वलने वायोस्तिर्यगमने सर्गाद्यकालीनपरमाणुकर्मणि चाद्रष्टकारणकत्वमूहनीय-मिति संक्षेपः ॥ १५ ॥

(भाष्यम्) यचैतत्तृणजातं तृणकान्तं मणिं गच्छति, यचायोऽयस्कान्त-मुपसर्पति, तदेतददृष्टकारणं न तत्र दृष्टं कारणमस्तीति । किं पुनरत्रा-दृष्टम् ? वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यत्तेन तेन तत्तदाकुष्यते इति ॥ १५ ॥

### इषावयुगपत्संयोगविशोषाः कर्मान्यत्वे हेतुः ॥ १६ ॥

(उप०) ननु रारविहङ्गमालातचकादीनामुपरमपर्यन्तमेकमेव कर्म नाना-वेति संशये निर्णयहेतुमाह—इषाविति । इषाविति षष्टयथें सप्तमी, इदमत्राकृतं वेगेन गच्छतां रारादीनां कुड्यादिसंयोगानन्तरं शरादी सत्येव गत्युपरमो दश्यते अत्राध्ययनाशस्तावन्न तन्नाशकः आश्रयस्य विद्यमानत्वाद्विरोधि-गुणान्तरं च नोपलभ्यते तेन स्वजन्यः संयोग एव कर्मनाशक इत्युन्नीयते । स च संयोगश्चतुर्थक्षणे जातः पञ्चमक्षणे कर्म नाशयति । तथाहि कर्मोत्प-तिरथ विभागः, अथ पूर्वसंयोगनाशः, उत्तरसंयोगः, कर्मनाशः, तेनायुगप-त्संयोगविशेषाः कर्मनानात्वज्ञापका इत्यर्थः । संयोगविशेषा इति संयोगे विशेषः स्वजन्यत्वमेव अन्यथा संयोगमात्रस्य कर्मनाशकत्वे कर्म कवि-दपि न तिष्ठेत् ॥ १६ ॥

(विवृ०) विश्विप्तशरादौ यत्कर्म जायते तच्छरपतनपर्यन्तमेकं नाना वेत्यत्राह—इपाविति । इपौ धनुर्मुक्तशरे अयुगपन्नानासमयोत्पन्ना ये संयोगविशेषा उत्तरसंयोगा जायन्ते त एव कर्मान्यत्वे शरगतकर्मणां नानात्वे हेनुरिति। एकवचनमार्षे हेतव इति विवक्षणीयम् । तथाच कर्मणः स्वजन्यस्वचनुर्थक्षणोत्पन्नोत्तरसंयोगनाश्यत्वनियमात्पश्चमादिक्षणेष्वव-स्थानासंभवेन शरस्याद्यगमनमारभ्य पतनपर्यन्तमेकस्य कर्मणोऽव-स्थानासंभवात् भिन्नभिन्नानि स्वस्वजन्योत्तरसंयोगनाश्यानि कर्मणि जायन्ते इत्यवश्यमङ्गीकार्यमिति भावः ॥ १६॥

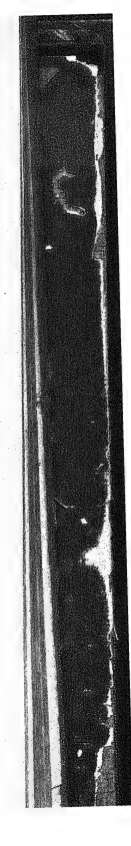
(भाष्यम्) अथापि खल्विषौ कार्मुकाद्विमुक्ते तरसा दूरं गच्छत्यनेकं कर्मेति। इत एतत् प्रतिपत्तव्यम् ? संयोगविशेषादित्याह्— अव्यवयुगपत्सं-योगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः। यदेतदिषौ कर्मणामन्यत्वं भेदस्तत्र क्रमेण भवन्तः संयोगविशेषा हेतुरिति । तदेतत्कृतभाष्यं कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते इत्यत्र ॥ १६ ॥

नोदनादाद्यमिषोः कर्म तत्कर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तर-मत्तरं च ॥ १७॥

( उप० ) नोदननिष्पाद्यकर्मप्रकरणानन्तरं संस्कारनिष्पाद्यकर्मप्रकर-णमारभते-नोदनादिति । पुरुषप्रयत्नेनाकृष्ट्या पति जनया नुन्नस्येषोराद्यं कर्म जायते तत्र नोदनमसमवायिकारणम्, इषुः समवायिकारणम्, प्रय-त्नगुरुत्वे निमित्तकारणे । तेन चाद्येन कर्मणा समानाधिकरणो वेगाच्यः संस्कारो जन्यते । स च वेगेन गच्छतीति प्रत्यक्षप्रसिद्ध एव तेन संस्कारेण तत्रेषौ कर्म जायते तत्रासमवायिकारणं संस्कारः, समवायिकारणमिषुः, निमित्तकारणं तु तीत्रो नोदनविशेषः । एवं च यावदिषुपतनमनुवर्तमानेन संस्कारेण उत्तरोत्तर: कर्मसंतानी जायते स्वजन्योत्तरसंयोगेन कर्मण नष्टे संस्कारेण कमीन्तरजननादेक एव संस्कारः कर्मसंतानजनकः न त कर्भसंतानवत्संस्कारसंतानोऽप्यभ्युपगन्तुमुचितो गौरवादिति माह-तथोत्तरमुत्तरं चेति, तत्कर्मकारितात्संस्कारादित्येकवचनं च।न्यायनचे तु कर्मसंतानवत्संस्कारसंतानोऽप्यभ्युपगम्यते । तत्र नानासंस्कारस्वीकारे गौरवम् । यत्तु युगपत्प्रक्षिप्तश्ररयोरेकस्य तीत्रो वेगोऽपरस्य तु मन्दस्तत्र नोद्नतीत्रत्वमन्द्त्वे निमित्तम् ॥ १७ ॥

( विवृ० ) ननु विक्षिप्तरारादेराचं यत्कर्म तज्जनकस्य धनुषा नोदनस्य तेनैव कर्मणा स्वतृतीयक्षणे नाशोत्पादान्नोदनाभावेन पञ्चमादिक्षणे कथं कर्मान्तराण्युत्पत्त्यन्ते इत्यत आह-नोदनादिति । नोदनादाकृष्टया पत-िजकया सह इषोनोंद्नाख्यसंयोगात्, इषोः शरस्य, आद्यं प्राथिमकं कर्म गमनरूपम् , तत्कर्मकारिताच आद्यकर्मजनितानु, संस्काराद्वेगाच्या-दुत्तरं द्वितीयम्, तथा तत्संस्कारात्, उत्तरमुत्तरं च तृतीयचतुर्था-दिकं च कर्म जायते इलर्थः । तथाच प्राथमिके कर्माण नोदनमसम्बा-यिकारणम्, द्वितीयादौ तु वेग एवेति न द्वितीयादिकर्मीत्पादानुपपत्ति-रिति भावः । अत्र पतनपर्यन्तिमिषोरेक एव वेगो नतु नाना इति सूचित्तं संस्कारादित्येकवचनम्, उत्तरिमत्यस्य द्विरिमधानं च । निह कर्मसंतान इव वेगसंतानेऽपि किंचिन्मानमस्ति येन स स्वीकरणीय इति ॥ १७ ॥

( भाष्यम् ) तस्मान्- %नोद्नादाद्यमिषोः कर्म तत्कर्मकारिताच संस्का-



रादुत्तरं तथोत्तरमुतरं च। आकृष्टया मौर्व्या नुन्नस्येषोः प्रथमं कर्मीत्पद्यते। कर्मणा संस्कार: तस्मान् द्वितीयं कर्म तथा तृतीयं चतुर्थमित्यादि याव-त्कर्म वाच्यम् । एतेनाळातभ्रमणं व्याख्यातम् ॥ १७ ॥

#### संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ १८॥

( उप० ) ननु संस्कार एक एव चेत्कर्भसंतानजनकस्तदा कदाचि-द्पि शरपाता न स्यात्, कर्मजनकस्य संस्कारस्य सत्त्वादित्यत आह-संस्काराभाव इति । गुरुत्वं तावत्पतनकारणमनुवर्तमानमेव । तच गुरुत्वं संस्कारेण प्रतिरुद्धं पतनं नाजीजनत् । अथ प्रतिबन्धकाभावे तदेव गुरुत्वं पतनं करोतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसुत्रीपस्कारे पञ्चमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

( विवृ ) नन्वेवं शरिश्चरमेव गच्छेत्कदाचिदपि न पतेदित्यत आह-संस्काराभाव इति । संस्कारस्याद्यकर्मजनितस्य वेगस्य अभावे नाहो सति गुरुत्वात्कारणादेव पतनं शरादौ जायते इत्यर्थः । यादशवेगविशेषो यावन्तं कालं तिष्ठति तावानेव कालोऽन्तिमक्षणावच्छित्रस्तादशं वेगं नाशयति, काचित्त द्रव्यान्तरसंयोगोऽपि वेगनाशकः । तथाच प्रतिवन्ध-कस्य वेगस्य सत्त्वादेव पूर्व शरादेनी पतनं किंतु गतिसंतान एवासून, उत्तरकालं तु गमनकर्मणः कारणविनाशान्त्र गमनं किंतु प्रतिबन्धकासा-वात्पतनमेव भवतीति न किंचिद्तुपपन्नम् ॥ १८॥

इति श्रीजयनारायणतर्कप्याननकृतायां कणादसूत्रविवृतौ पञ्चमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

(भाष्यम् ) एवं गच्छतः खल्वियोः-असंस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् । तदेतत्कृतभाष्यं पुरस्तादिति । सोऽयमेकः संस्कारः प्राथमिकेन कर्मणोत्प-दाते, ततः कर्मसंतानस्योत्पत्तिरिति । याववासौ संस्कारो नोपरमति ताव-दिपुर्गच्छति । स चायं संस्कारः क्रमेण हसतीत्युत्तरः कर्मसंतानः क्रमशो मन्द्रभावमापद्यते । संस्कारसंतानस्य चोत्पत्तौ नत्वेतदेवं भवतीति ॥१८॥ इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये पञ्चमस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

### पञ्चमाध्याये दितीयाहिकम्।

3435455555556666

नोदनाभिघातात्संयुक्तसंयोगाच पृथिच्यां कर्म ॥ १ ॥ ( उप० ) नोदनादिनिष्पाद्यकर्मपरीक्षाप्रकरणम् । तत्राह-नोदनेति । नोदनं संयोगिवशेषः येन संयोगेन जिनतं कर्म संयोगिनोः परस्परं विभागहे- तुर्न भवति यः संयोगः शब्द्निमित्तकारणं न भवति वा। यः संयोगः शब्द्निमित्तकारणं भवति यज्ञनितं कर्म संयोगिनोः परस्परविभागहेतुश्च भवित स संयोगिवशेषोऽभिघातः । ताभ्यामि प्रत्येकं कर्म जन्यते । पङ्कास्थायां पृथिव्यां चरणेन नोद्नाचरणाभिघाताच कर्म जायते तत्र पङ्कः
समवायिकारणम् , नोद्नाभिघातौ यथायथमसमवायिकारणम् , गुरुत्ववेगप्रयत्ना यथासंभवं निमित्तकारणम् । संयुक्तसंयोगादिति नोद्नाद्मिघाताद्वा पङ्के कर्म तत्पङ्कस्थिते घटादावि तत्समकालमेव [ यैत्कर्म तत्पाद्संयुक्तपङ्कतत्संयोगादसमवायिकारणात् । संयुक्तसंयोगादित्युपलक्षणम् । संयुक्तसंयुक्तपङ्कत्त्संयोगादेवं संयोगान्तरप्रक्षेपादिष द्रष्टव्यम् । पङ्कस्थितघटतदुपरिस्थितशरावतिष्ठिष्ठवित्वफलादाविष पङ्ककर्मसमकालमेव ] कर्मदर्शनात्।।१।।

(विवृ०) नोदनायधोनकर्मपरीक्षामारभते—नोदनेति । पृथिव्यां वंशादौ कदाचिद्व ह्यादिनोदनात् कर्म जायते कदाचित्र कुठारायभिषातात् । एवं संयुक्तसंयोगात्रव्यद्वविसंयुक्तरज्जुसंयोगाद्रथादौ कर्म जायते । तत्र प्रथमे वंशादिकर्मणि वह्वयादिनोदनमसमवायिकारणम्, वंशादिः समवायिकारणम्, अदृष्टादिकं निमित्तकारणम् । द्वितीये कुठारायभिष्यातोऽसमवायिकारणं तृतीयेऽद्वसंयुक्तरज्जुसंयोगोऽसमवायिकारणमिति ।। १।।

( भाष्यम् ) वाय्त्रादिभिराभ्यन्तरवस्तूनां नोदनाद्भिघाताद्वातेषु कर्मो-टपत्तिः, वाय्वादिभिः संयुक्तिश्चाभ्यन्तरैर्वस्तुभिः संयोगात्तु पृथिव्यां कर्मो-टपद्यते कम्पनाख्यम् । अज्ञाब्दपूर्वे खळु पृथिवी कम्पते विपर्ययेण चेति ॥ १ ॥

## तद्विशेषेणादृष्टकारितम् ॥ २ ॥

( उप० ) नतु भूकम्पादौ नोदनाभिघातावन्तरेण जायमाने किमसम-वायिकारणमत आह—तदिति । तदिति पृथिवीकर्म परामृशति । पृथिव्यामेव-कर्म यदि विशेषेणातिशयेन भवति तदाऽदृष्टकारितम् । तेन भूकम्पेन यस्यं दुःखं सुखं वा भवति अदृष्टवत्तदात्मसंयोगस्तत्रासमवायिकारणम् , भृः समवायिकारणम् ,अदृष्टं निमित्तकारणम् , यद्वा तदिति नोद्नाभिघातौ परा-मृशति विशेषो व्यतिरेकः । तथाच नोद्नाभिघातव्यतिरेकेण यत्पृथिव्यां कर्म तदृदृष्टकारितमित्यर्थः ॥ २ ॥

(विवृः) नोद्नाद्व्यितिरेकेऽपि यद्भूकम्पाद्कं जायते तत्र किमस-मवायिकारणमित्याकाङ्कायामाह—तद्ति । तेषां नोदनाभिघातसंयुक्तसं-

१ कुण्डलितो प्रन्थः वाँ रा. आ. सो. पुस्तक एव दृश्यते ।

योगानां विशेषेण व्यतिरेकेण जातं यद्भुकम्पादिकं कर्म तद्दृष्टकारितम् अदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकमित्यर्थः । भूकम्पेन यस्य सुखं दुःसं वा भवति तद्दृष्टस्य तत्रासाधारणकारणत्वादिति भावः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) तचैतत्पृथिव्यां कर्म विशेषेणादृष्टैराभ्यन्तरैर्वस्तुभिखलिद्धः कार्यते । यद्वै खल्वन्यत् स्वाक्षं परितो ध्रमन्त्यां पृथिव्यां कर्मोत्पद्यते तद्वि-शेषेणादृष्टेन शक्तिविशेषेण कार्यते । वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यदिदमित्थंभूतं भवति । सूर्यमण्डलाकुष्टा खल्वियमेवमनिशं ध्रमतीति ।। २ ॥

### अपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ३ ॥

(उप०) इदानीं द्रबद्धव्यसमवेतकर्मपरीक्षाप्रकरणम्, तत्राह—अपामिति । अपां यत्पत्तनं वर्षणरूपं तद्गुरुत्वासमवायिकारणकम् । तत्संयोगस्य मेघसंयो-गस्याभावे सति भवति।तेन संयोगाभावस्तन्निमित्तकारणमित्यर्थः ॥ ३ ॥

(विद्यु०) जलादिकमैपरीक्षामारभते—अपामिति । अपां धूमज्योतिः-सिल्लिमस्त्संघातात्मकमेघगतानां जलानां संयोगाभावे पतनप्रतिबन्धकसं-योगस्य नाशे सित गुरुत्वाद्समवायिकारणात्पतनम् अधःसंयोगानुकूलं कमे भवतीत्यर्थः ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) परीक्षितं पृथिव्याः कर्म । स्थानवतामिदानीमपां कर्म परीक्ष्यते । तासां खल्वासाम्-क्ष्रअपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् । भेषगतानामपां वायुसंयोगात्कर्मोत्पत्त्या भेषसंयोगस्योपरमे प्रतिबन्धाभा-वात् गुरुत्वात्पतनं भवति । तदैतद्वर्षणमुच्यते ।। ३ ।।

#### इवत्वात्स्यन्द्नस् ॥ ४ ॥

( उप० ) तेषामेव वृष्टिविन्द्नामन्योन्यसंयोगजनकं कर्म कथमत आह्-द्रवत्वादिति । क्षितौ पतितानामपां विन्दूनां परस्परसंयोगेन मह-ज्ञळावयविस्रोतोरूपं यज्जायते तस्य यत्स्यन्दनं दूरसंसरणं तद्भवत्वादसम-वायिकारणादुत्पचते गुरुत्वान्निमित्तकारणाद्यु समवायिकारणेषु ॥ ४ ॥

(विद्यु०) ननु भूमौ पतिताना जलबिन्दूनां मिलनेन स्रोतोरूपेण यह्रदेशगमनरूपं स्यन्दनं जायते तत्र किमसमवायिकारणमित्याकाङ्का-यामाह—द्रवत्वादिति । जलादीनां यत्स्यन्द्नाख्यं कर्म तत्र द्रवत्वमेवास-मवायिकारणमित्यर्थः ॥ ४॥

(भाष्यम् ) पतितानां खल्वपाम्-श्रुद्रवत्वात्स्यन्द्नम् । द्रवाः खल्वापः पृथिव्यां पतिताः स्यन्दन्ते इति द्रवत्वं तत्र हेतुः ॥ ४ ॥

### नाडचो वायुसंयोगादारोहणम् ॥ ५ ॥

( उप० ) ननु यदि भूमिष्टानामपामूर्ध्व गमनं भवति तदा गुरु-त्वात्पतनं वर्षणं संभाव्यते । तदेव तु कुत इत्यत आह—नाङ्य इति । कारय-न्तीति शेषः । यदपामूर्थ्वमारोहणं तन्नाड्यः सूर्यरक्रमयो वायुस्योगात्कार-यन्ति । श्रीष्मे वाय्वभिह्ताः सूर्यरक्ष्मय एव आरोहयन्त्यप इत्यर्थः । कचित् पाठो नाड्यवायुसंयोगादिति स च नाड्यो नाडीसंबन्धी यो वायुसंयोग इत्युपपादनीयः ॥ ५ ॥

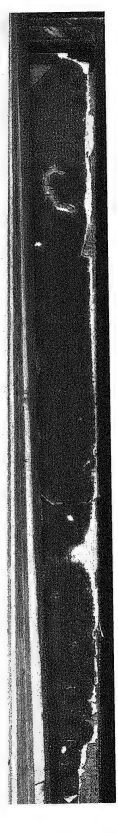
( विवृ ) ननु मेघसंपादकं जलानामूर्धनमनं कथं भवतीत्यत आह-नाड्य इति । नाड्यः सूर्यखरकरा वायुसंयोगादारोहणसपामित्य-नुवर्तते जनयन्तीति शेषः । वायुसंयुक्ताः ये तीक्ष्णाः सूर्यकरास्त एव भूमिगतानां जलानामूर्ध्वगमनं जनयन्तीत्यर्थः । नाड्यवायुसंयोगादिति पाठोऽपि कचिद्दश्यते तत्र नाड्यः नाड्यां भवो यो वायुसंयोगः नाडी-वाय्वीः संयोग इति यावत् । तस्माद्पामारोहणं भवतीत्यर्थः ॥ ५ ॥

( भाष्यम् ) कुतः पुनरापोऽन्तरिक्षमारोहन्ति यतो मेघगतानामासा पतनक्षपस्य वर्षणस्य निष्पत्तिरित्यत आह- \*\*नाडचनायुसंयोगादारोहणम् । योऽयं सूर्यराज्ञमषु वायोः संयोगविशेषो भवति तासामृर्ध्वगमनहेतुः, तस्मा-दपासन्तरिक्षारोहणं संपद्यते । अन्तरिक्षमारूढाः खल्वापो घूमेन ज्योतिषा वायुना च संसृ ज्यमानाः मेघभावमापचन्ते इति ॥ ५ ॥

### नोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु सूर्यरदमीनां कथमयं महिमा यद्भिष्टा नयन्तीत्यत आह-नोदनेति । नोदनेन बलबद्वायुनोदनेन आपीडनादा-स्कन्दनात् वायुसंयुक्ता रक्षमयस्तत्संयुक्ता आप ऊर्व्वं धावन्ति यथा स्था-लूस्था अपः कथ्यमानाः वायुनुन्नवहिरसमय अर्ध्वं नयन्ति । चकार इवा-र्थस्तत्र च उपमानं स्थालीस्था एवापो द्रष्टव्याः ॥ ६ ॥

( विद्यु० ) ननु सूरकराणां कथमीदृशसामर्थ्यं तत्राह्-नोदनेति । नोदनेन वेगवद्वायुनोदनेन आपीडनात् संबन्धात् तथाच वेगवद्वायुसंयो-गादेव सूर्यकराणामूर्ध्वगमनसामर्थ्यम्, ननु सूर्यकरस्थो यो वायुसंयोगः स सूर्यकरस्यैवोध्वेगमनेऽसमवायिकारणं नतु ज्लानां व्यधिकरणत्वादत आह—संयुक्तसंयोगाचेति । वायुसंयुक्ताः ये सूर्यकरास्तत्संयोगादित्यर्थः । तथाच जलानामूर्व्यगमने वायुसंयुक्तसूर्यकरसंयोग एवासमवायिकारणं सूर्यकरादिगतवायुसंयोगस्तु निमित्तकारणमिति न किंचिदनुपपन्नम् ॥ ६॥



(भाष्यम्) कथं सूर्यरिक्षम् वायुसंयोगादाप ऊर्ध्वमारोहन्तीत्यत आह-अनोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच । वलवता वायुना नोदनान्नाङ्य आपीड्यन्ते ततस्तासामूर्ध्वगमनं भवति । तथाभूतवायुसंयुक्ताभिनोडीभिः संयोगादपामूर्ध्वमारोहणं संपद्यते । दृश्यते खल्वापः स्थालीस्थाः कथ्यमाना वायुनुन्नवह्न्यंशैः संसूच्यमाना ऊर्ध्वमारोहन्तीति ॥ ६ ॥

वृक्षाभिसपेणमित्यदृष्टकारितम् ॥ ७ ॥

( ७प० ) ननु मूळे सिकानामपां वृक्षाभ्यन्तरेणोर्ध्वगमनमस्ति । तत्र न नोदनाभिषातौ नवादित्यरसमयः प्रसवन्ति तत्कथं तदित्यत्राह—वृक्षाभि-सर्पणमिति। अभितः सर्पणमिसप्पणं तद्भिसप्पणं मूळे निषिक्तानामपां वृक्षे तद्दष्टकारितं पत्रकाण्डफळपुष्पादिवृद्धिकृतं सुखं दुःखं वा येषामात्मना-मद्दष्टवत्तदात्मसंयोगादसमवाथिकारणाद्दष्टान्निभित्ताद्प्सु समवायिकारणेषु तत्कभ भवति येन कर्मणा आप उर्ध्वं गत्वा वृक्षं वर्धयन्तीत्यर्थः ॥ ७ ॥

(विवृ०) ननु वृक्षादेर्मूळस्थानां कथं वृक्षाभ्यन्तरेणोध्वेगमनम्, उक्तहेतोस्तत्राभावादत आह—वृक्षाभिसर्पणमिति । वृक्षवर्धनेन यस्य सुखं दुःखं वा भवति अदृष्टवन्तदात्मसंयोग एव मूळस्थजळानां वृक्षाभ्यन्तरेणोध्विगमेनेऽसमवायिकारणं तादृशादृष्टं निमित्तकारणामित्यर्थः ॥ ७॥

( भाष्यम् ) वृक्षमूळे निषिक्ताः खल्वापो वृक्षमभितः सपैन्ति । ततो हि वृक्षस्य पुष्टिर्भवति । यवैतद्पां वृक्षाभिसपैणं तत्खल्वदृष्टेन शक्तिविशेषेण कार्यते । मूळमारभ्य यावद्यं वृक्षनिविष्टः शिरासंतानः शक्तिविशेषाद्पां पार्थिवरसानां चाकर्षणं करोति । वृक्षः खल्वेवं जीवतीति ॥ ७॥

### अपां संघातो विखयनं च तेजःसंयोगात् ॥ ८ ॥

(उप०) नन्वपां सांसिद्धिकद्रवत्ं लक्षणमुक्तं तादृशानामेवापामृध्वमधिस्वर्यक् च गमनमुपपादितं हिमकरकादीनां च हैत्याद्स्वमिववाद्सिद्धम्, तत्कथं तेषां संघातः काठिन्यम्, कथं च विलयनमित्यत आह—
अपामिति। दिन्येन तेजसा प्रतिबन्धादाप्याः परमाणवो द्र्यणुकमारभमाणा द्र्यणुकेषु द्रवत्वं नारमन्ते ततो द्रवत्वशून्येरवयवेद्दर्यणुकादिप्रक्रमेण
द्रवत्वशून्या हिमकरकाद्य आरभ्यन्ते तेन तेषां काठिन्यमुपलभ्यते।
नन्वेवं हिमकरकादीनामाप्यत्वे किं प्रमाणमत उक्तं विलयनं च तेजःसंयोगादिति । तेजःसयोगेन वलवता हिमकरकारम्भकपरमाणूनां किया
कियातो विभागस्तत आरम्भकसंयोगनाशपरंपरया हिमकरकादिमहावय-

विनाशस्तत्र द्रवत्वप्रतिबन्धकतेजःसंयोगविगमात्त एव परमाणवः द्वचणु-केषु द्रवत्वमारभन्ते । ततो द्रवत्ववतां हिमकरकादीनां विलयनं तत्र च बल-वत्तेजोऽनुप्रवेशो निमित्तम् ।। ८ ॥

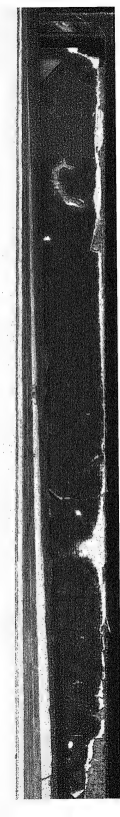
(विद्यु०) नतु हिमकरकादीनां कथं प्रतिकद्धद्रव्यदं कथं वा तद्विलयन-मित्यत आह—अपामिति। अपां संघातः विलक्षणसंयोगो हिमकरकादिगत-स्तेजःसंयोगाद् विलक्षणदिव्यतेजःसंयोगाद् भवति एवं विलयनं शिथिलाख्य-संयोगोऽपि तेजःसंयोगात्पूर्वोक्ततेजोभिन्नतेजःसंयोगाद्भवति, दिव्यतेजःसंयु-क्तजलपरमाणुभ्यां यहूचणुकमारभ्यते तत्रानुद्भृतं द्रवत्वं जायते कष्मणा वि-लयनस्थले दिव्यतेजःसंयोगरहितत्वादेवोद्भृतद्भवत्वं द्वचणुकादौ जायते, हिम-करकादौ काठिन्यप्रतीतिस्तु अमरूपा कठिनस्पर्शस्य पृथिवीमात्रवृत्तित्वात्। हिमकरकादौ यदनुद्भृतद्भवत्वं तत्रादृष्टविशेषोऽपि हेतुरिति। केचित्तु हिमक-रकादिस्थले दिव्यतेजःसंयोगेन प्रतिबन्धाद्भवत्वं नोत्पचत प्वेत्याहुः॥ ८॥

(भाष्यम्) या चेयं करका पतित, सेयम्- अपां खंघातः। शैत्याति-शयेन संहन्यमानाः खल्वापो भेघगताः करकासावमापचन्ते । प्रत्यक्षं खल्वपां संघातः शैत्यातिशयवशादुपजायमानो दृश्यते । हिमविन्दृनां च तुषारभावेन घनीभावः । या चापां प्रक्रियाविशेषाद्धनीभावेन तुषारमावा-पत्तिः, साऽपि हिमतीं घृतादीनां घनीभाववच्छैत्यातिशयविशेषेणोष्मणो-ऽवजयादेव भवति । ऊष्मणश्चावजयात्करकादिषु शैत्यातिशयोपळिचिशिति । तचैतत्प्रत्यक्षतः प्रतिपत्तुमईतीति मन्यते भगवान् सूत्रकारः । न त्वेतत्केन-चिद्पदिश्यते इति ॥ ८ ॥

( भाष्यम् ) यदि भेघगतानामपां शेत्यातिशयविशेषात्करकाभावः, कथ-भिदानीमपां धारासंपात इत्यत आह—क्ष्विळयनं च तेजःसंयोगात् । तेजः संयोगादपां विळयनं च भवतीति तेजःसंयोगेन शैत्यविशेषावजयाद्विळी-नानामपां द्रवीभावः शैत्यातिशयविशेषण तेजसोऽवजयाच करकाभाव इति। अथापि खल्वपां संघातो विळयनं च तेजःसंयोगात् । अप्सु दिन्यतेजःसं-योगेन द्रवत्वप्रतिरोधात्करकोत्पत्तिरितरतेजःसंयोगाद्विळयनिमिति ॥ ९ ॥

## तत्र विस्फूर्जेशुर्लिङ्गम् ॥ ९ ॥

( उप० ) नतु बलविह्वयतेजोऽनुप्रवेशस्तत्रेत्यत्र किं प्रमाणिमत्यत आह—तत्रेति । तत्र दिव्यासु अप्सु दिव्यानां तेजसामनुप्रवेशे विस्फूर्जेथु-र्लिङ्गं वज्रनिर्घोष एव लिङ्गमिस्पर्थः आत्यन्तिकविद्युत्प्रकाशस्तावत्प्रसक्ष



एव तद्नुपदं च स्फूर्जथुः सोऽपि प्रत्यक्ष एव तेनानुमीयते यस्मान्मेघा-त्करकाः प्रादुर्भवन्ति तत्र दिव्यं तेजो विद्युद्रूपमनुप्रविष्टं तदुपष्टम्भेन करका-रम्भिकाणासपां द्रव्यत्वप्रतिबन्ध इति ॥ ९॥

(विदृ०) ननु जले दिन्यतेजःसंयोगे किं मानमित्यत्राह—तत्रेति । विस्फूर्जधुर्वज्रनिर्घोषः तत्र दिन्यतेजःसंयोगे लिङ्गम्, आदौ विद्युत्प्रकाइास्ततो विस्फूर्जधुस्तत्समकालमेव करकापतनं भवति अतो दिन्यतेजःसंयोगेन करका जाता इत्यनुमीयत इति, केचित्तु बलनिहन्यतेजसाऽनुद्भृतक्पवत्तेजोविशेषो यदा जलािशःसार्थते तदैव जलस्य द्रवत्वं नश्यति
तादृशतेजोविशेषस्तु हिमकरकािदिभिन्नेषु जलेषु सर्वदैवास्ति अनुद्भृतक्पवत्त्वात्तु तस्य न प्रत्यक्षामित्याहुः।। ९।।

#### वैदिकं च ॥ १०॥

( उप० ) अत्रैव प्रमाणान्तरमाह—वैदिकं चेति । अपा मध्ये तेजोऽनु-प्रवेश आगमसिद्ध एवेत्यर्थः । तथाहि 'आपस्ता अग्निं गर्भमाद्धीरन्,' 'या अग्निं गर्भ द्धिरे सुवर्णम्' इत्यादि ॥ १० ॥

( विवृ० ) दिञ्यतेजःसंयोगे प्रमाणान्तरं द्शियति—वैदिकं चेति । वैदिकं च वाक्यं दिञ्यतेजःसंयोगे लिङ्कं प्रमाणं तद्वाक्यं च 'आपस्ता अप्निं गर्भमाद्धीरन् " 'या अप्निं गर्भ द्धिरे सुवर्णम्' इत्यादि ॥ १०॥

( भाष्यम् ) न चैतावदेव लिङ्गं, किंतु-अवैदिकं च । 'आपस्ता अग्निं गर्भमादधीरन्' इति वैदिकमप्यस्ति लिङ्गमिति ॥ ११ ॥

### अपां संयोगाद्विभागाच स्तनियत्नोः ॥ ११ ॥

( ७५० ) ननु विस्फुर्जिथुः कथमुत्पद्यते संयोगविभागौ शब्दयोनी तौ च नानुभूयेते इत्यत आह्-अपामिति । विस्फूर्जिथुरिति शेषः । अद्भिः स्तनियत्नोः संयोगविभागौ निमित्तकारणीभूय स्तनियत्नोरेवाकाशोन संयोगादसमवायिकारणादाकाशे समवायिकारणे शब्दं गर्जितं जनयतः कचिच वायुवलाहकसंयोगविभागौ निमित्तकारणे बलाहकवियत्संयोगविभागावसमयायिकारणे, कर्मकारणाधिकारेऽपि प्रासङ्किकमिद्मुक्तम् । यद्वा मेचाकाशसंयोगे विभागे वा शब्दासमवायिकारणे कारणमपामेव नोद्नाभिषातजनितं कर्मेति सूचितं कर्मण एवाधिकारप्राप्तत्वात् ॥ ११ ॥

( विदृ ० ) नतु शब्दकारणस्याभिघातस्य विभागविशेषस्य चाननुभ-वाद्विस्फूर्जथुः कथमुत्पद्यते इत्यन्नाह्—अपामिति । अपां जलानां संयो-गात् अर्थोद्वायुना अभिघातात्, स्तनयित्नोर्मेघाच विभागाद्विस्फूर्जथुर्भः वतीत्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) मेघगतास्वप्सु तेजःसंयोगाद्विस्फूर्ज्यश्चरितिकुतः प्रतिपत्तिरित्यत आह— अवां संयोगाद्विभागाच स्तनियत्नोः। तेजसा समं योऽयमपा संयोगस्तस्मात् स्तनियत्नोमें घाद्विभागाच विस्फूर्ज्यथुरूत्पद्यते। अद्भिः संयुक्तं स्तनियत्नोविभक्तं च तेजः सशब्दमधः पति। प्रत्यक्षं खल्वेतदुपळभ्यते। तत्र योऽयं शब्दः स विस्फूर्ज्यथुराख्यायते। तत्संबन्धात्तेजःप्रतिपतिः। तेजञ्चेतन्मेघगताभिः शैकावशेषात्यंहताभिरद्भिः संसृज्यमानं तासां विळ्यनं करोति, विळीनाञ्चापो वृष्टिभावेन पतन्ति। तचैतद्गां संहतानां विळ्यनं करोति, विळीनाञ्चापो वृष्टिभावेन पतन्ति। तचैतद्गां संहतानां विळ्यनं सर्वासां संहतानामपां विळयनं भवतिति। तुषारस्य च विळयने तेजोविन्विशेषसंयोगो हेतुरिति न वाह्यस्य तेजसः संयोगमात्रादसो विळीयते। शैक्यविशेषण तस्यावज्यात्। सेयं वस्तुशक्तिनं खल्विप पर्यनुयोगमई-ताति। परीक्षितमपां कर्म।। १२।।

# पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् ॥ १२ ॥

( उप० ) भूकम्पं प्रत्यदृष्टवदात्मसंयोगः कारणमुक्तं तत्रेवाकस्मि-कदिग्दाहहेतोस्तेजसः आकत्मकवृक्षादिक्षोभहेतोश्च प्रभञ्जनस्य कर्म यत्संजायते तत्राप्यदृष्टवदात्मसंयोगोऽसमवायिकारणम्, वायुतेजसी सम-वायिकारणम्, अदृष्टं निमित्तकारणमित्यर्थः । कर्मशब्दस्य ब्यावृत्तिर्महो-स्कादिकर्मसूचनार्था ॥ १२ ॥

( विवृ ) प्रसङ्गारकरकादिकमुक्त्वा पुनरदृष्टवदात्मसंयोगार्धानं कर्म प्रदृशेयित—पृथिवीति । भूकम्पादेरदृष्टाविशेषाधीनत्वकथनेन दिग्दाहादि-जनकस्य तेज:कर्मणः वृक्षादिक्रोभजनकस्य वायुकर्मणश्च अदृष्टाधीनत्वं व्याख्यातिमत्यर्थः ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) तेजःप्रभृतीनां कर्मेदानीं परीक्ष्यते— \*\*पृथिवीकर्मणा तेजः-कर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् । तिद्वशेषेणादृष्टकारितिमिति यत्पृथिवीकर्म, तेन तेजसो वायोश्च कर्म व्याख्यातम् ॥ १३ ॥

### अग्नेरूर्विज्वलनं वायोस्तिर्यक्षवनमणूनां मनसश्चाद्यं कर्मादृष्टकारितम् ॥ १३॥

(७५०) अहष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकं कर्मान्तरमाह—अग्ने-रिति। आद्यमिति सर्गाद्यकाळीनमित्यर्थः। तदा नोदनाभिघातादीनामभावात् अदृष्टवदात्मसंयोग एव तत्रासमवायिकारणम् आद्यमूर्व्वेञ्चळनम् आद्यं तिर्थक्षवनमिति इतरेषां ज्वळनपवनकर्मणां वेगासमवायिकारणकत्वमेव मन्तुमुचितं दृष्टे कारणे सत्यदृष्टकल्पनानवकाशात् ॥ १३॥

(विद्व०) एतादृशं कर्मान्तरं द्शीयति—अग्नेरिति । पवनं गमनम् , आद्यमिति ज्वलनपवनयोरप्यन्वितम्, सर्गाद्यकालीनमिति तद्र्थः । अदृ-ष्टकारितमदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकमित्यर्थः । तद्गनीं कारणान्त-रस्याभावादिति भावः ॥ १३ ॥

( भाष्यम् ) तद्यि खल्बदृष्टेनैव शक्तिविशेषेण कार्यते इति— अग्नेरुष्टी-ज्वलनं वायोस्तिर्यक्पवनमणूनां मनसञ्चाद्यं कर्मादृष्टकारितम् । यथा खल्बमेरुष्टेज्वलनं वायोस्तिर्यग्गमनं चादृष्टेन कार्यते, तथैवाणूनां । सूक्ष्माणां पृथिव्यादीनां मनसञ्च यद्प्रथमं कर्म, तद्ग्यदृष्टेन कार्यते इति । अग्निवद्वायुवच सूक्ष्माणि पृथिव्यादीनि मनांसि चेत्यंभूतशक्तिमन्त्येव स्त्रष्ट्रा सृष्टानीति परमाणूनां खल्वप्याद्यं कर्म, यतो व्यणुकादिक्रमेणैते लोका वभू-वुस्तचादृष्टेन स्त्रष्ट्रा कारितमिति । भोगसाधनं चैतत्सर्वे पुरुषस्येति पुरुषा-दृष्टेनाप्येतदुत्पतिनिमित्तमाद्यं कर्माणूनां कार्यते इति । एतेन मनस आद्यं कर्म व्याख्यातम् ॥ १४ ॥

इस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ॥ १४॥

( उप० ) अनाद्यं मनः कर्माधिकृत्याह—हस्तकर्मणेति । मुसलोत्स्रेपणादौ यथा प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणकं हस्तकर्म तथाऽभिमतविषयमा-हिणीन्द्रिये सिन्नकर्षार्थं यन्मनसः कर्म तद्पि प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवा-यिकारणक्मेव । यद्यपीन्द्रियं मनो न साक्षात्प्रयत्नविषयस्तथापि मनो-वहनार्डागोचरेण प्रयत्नेन मनसि कर्मोत्पत्तिर्द्रष्टव्या, नाडवास्तु त्विग-न्द्रियमाद्यत्वमङ्कीकर्तव्यम्, अन्यथा प्राणवहनार्डीगोचरेण प्रयत्नेनाशितपी-ताद्यभ्यवहरणमपि न संभवेत् ॥ १४ ॥

(विदृ०) कर्मान्तरं दशैयति—हस्तकर्मणेति । अनाद्यानि मनःकर्माणि प्रयत्नाधीनान्येव यथा मुषळाद्युत्क्षेपणादौ हस्तकर्माणि, मनसोऽतीन्द्रि- यत्वेऽपि तद्ग्रहनाड्यास्त्वगिन्द्रियप्राह्मत्वात् तद्गोचरप्रयत्नेन मनसः कर्म संभवति प्राणवहनाडीगोचरप्रयत्नेन प्राणादिक्रियाविशेषवत् ॥ १४ ॥

(भाष्यम् ) अनाद्यं तु- क्ष हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् । यथा खल्वयं पुरुष इच्छन्यतमानो हस्तं प्रेरयति, तथैव तेषु तेष्वभिमतेषु प्रदेशेषु इदानीं मनोऽपि प्रेरयतीति ।। १५ ॥

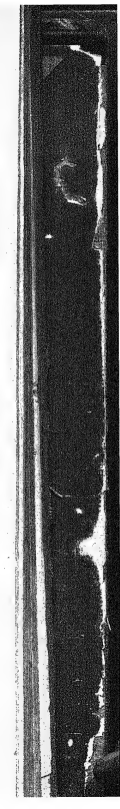
आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसिन्नकर्षात्स्रुखदुःखे।। १५॥

(उप०) ननु मनसि कर्म उत्पद्यत इत्यत्रैव न प्रमाणमत आह— आत्मेति । सुखदुःखे इत्युपलक्षणं ज्ञानप्रयत्नाद्यपि द्रष्टव्यम् । मनसो वैभवं पूर्वभेव निराक्ततम्, अणुत्वं च साधितम्, युगपञ्ज्ञानानुत्पत्तिश्च मनसो लिङ्गमित्युक्तं तेन तत्तिदिन्द्रयप्रदेशेन मनःसंयोगमन्तरेण सुखदुःखे न स्यातामेव यदि मनसि कर्म न भवेत् न भवेच पादे मे सुखं शिरसि मे वेदनेत्याद्याकारोऽनुभव इत्यर्थः । यद्यपि मनःसिन्नकर्षाधीनः सर्वोऽण्यात्म-विशेषगुणस्तथापि सुखदुःखे तीव्रसंवेगितयाऽतिस्फुटत्वादुक्ते ।। १५ ।।

(विदृ०) ननु मनसि कर्मोत्पादे किं मानमत आह—आत्मेति। आत्मेन्द्रियमनोऽधीनां संनिक्षित्युखदुःखे भवतः तत्रात्मना मनसः संनिक्षे इन्द्रियेश्च मनसः संनिक्षेः अर्थेन विषयेण सह इन्द्रियाणां संनिक्षों विवक्षितः। तथाच मित्रं दृष्ट्वा सुखं वैरिणं दृष्ट्वा च दुःखं भवति तादृशदर्शनं च न चक्षुर्भनोयोगमात्ममनोयोगं चान्तरेण तादृशयोगोऽपि न मनःकियामन्तरेणोति सिद्धं मनसः कर्म। सुखदुःखे इत्युपळक्षणम्। आत्मविशेषगुणसामान्यं तु विवक्षितं सर्वत्रात्ममनःसंयोगस्यासमन्वायिकारणत्वादिति। 'च चळं हि मनः कृष्ण प्रमाथिबळवदृढम् ' इत्याचागमा अपि मनसः कर्मणि मानमिति।। १५।।

(भाष्यम्) अप्रत्यक्षं वै मनो ज्ञानायौगपचिलिङ्गेनानुमीयते कर्मत्वस्य केन लिङ्गेनानुमातव्यम्? कार्यालिङ्गेनेत्याह— अआत्मेन्द्रियमनोऽर्थसिन्नकर्षा-त्मुखदुःखे। आत्मा मनसा सिन्नकृष्यते मन इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थेन ततः सुखदुःखयोर्निष्पत्तः। अभिमतं खल्वर्थं पश्यतः सुखं निष्पद्यते विपर्ययेण दुःखमिति। अणोर्थे मनसो न खल्विभमतेनेन्द्रियेण सिन्नकर्षोऽन्तरेण कर्म भवितुमईतीति मनसः कर्मणोऽनुमानिमिति॥ १६॥

तदनारम्भ आत्मस्थे मनिस शरीरस्य दुःखाभावः स योगः॥१६॥ (७प०) नन्वेवं यदि चपछं मनस्तदा चित्तनिरोधाभावाद्योगं विना



नात्मसाक्षात्कारो न वा तमन्तरेण मोक्ष इति शास्तारम्भवैफल्यमत आह—तिति । विषयेष्वलंप्रत्ययवत उदासीनस्य बहिरिन्द्रियेभ्यो व्यावृत्तं मनो यदात्मस्यमात्ममात्रनिष्टं भवति तदा तत्कर्मानुगुणप्रयत्नामावात्कर्म मनिस नोत्पवते स्थिरतर मनो भवति स एव योगः चित्तनिरोधलक्षणत्वाद्योगस्य, तदनारम्भ इतिमनसः कर्मानारम्भ इत्यर्थः । यद्वा तत्पदेन सुखदुःखे एवा-भिधीयेते प्रकान्तत्वात्, दुःखाभाव इति दुःखाभावसाधनत्वाद्योग एव दुःखाभावः 'अश्रं वै प्राणः' इतिवत् । यद्वा दुःखाभावो यत्रेति बहुत्रीहिः । शर्रारस्येति शरीरावच्छित्रस्यात्मनः, स योग इति प्रसिद्धिसिद्धतया तत्पदम्, अयं स योगः । यद्वात्मपदेनात्र प्राण उच्यते उपचारात्प्राणानुमेयत्वादात्मनः । तथाच प्राणवहनाङ्यां कर्भणा प्राणकर्मापि जायते । यद्वा जीवनयोनियत्नवदात्मप्राणसंयोगासमवायिकारणकं प्राणकर्म, जीवनयोनिश्च यत्नोऽतीन्द्रियः प्राणसंचारानुमेयः कथमन्यथा सुषुष्ट्यवस्थायामपि श्वासप्रश्वासगतान्वति भावः ॥ १६ ॥

(विद्यु०) नतु मनश्चेचश्चलस्वभावं तदा तस्य निरोधो न संभवति तथाच योगमन्तरेणात्मसाक्षारुगरस्यासंभवादपर्वशस्यासंभवेन मननशासं निष्पयोजनमापयेतित्याशङ्कायामाह—तदिति । आत्मस्थे मनसि पडङ्कयोगेन इन्द्रियादिकं परित्यज्य मनो यदा आत्मस्त्रिते तिष्ठति तदा तद्नारम्भः तस्य मनःकर्मणः अनारम्भः अनुत्यादः, तदा मनो निश्चलं भवति, तद्वनस्थायां शरीरस्य दुःखाभावः शरीरावच्छेदेन दुःखं न जायते, स आत्मना वाह्यव्यावृत्तमनसः संयोगो योग उच्यते । 'वाताहतं तथाचित्तं तस्मान्तस्य न विश्वसेत् । अतोऽनिलं निष्ठन्धीत चित्तस्य स्थैर्यहेतवे ।। मक्निरोधनार्थाय षडङ्गं योगमभ्यसेत् । आसनं प्राणसंरोधः प्रत्याहारश्च धारणा ।। ध्यानं समाथिरेतानि योगाङ्गानि भवन्ति पद् । ' इति स्कन्दपुराणवचनमपि तथा प्रमापयति । तथाच तदनन्तरमात्मसाक्षात्कारोदयेन मिथ्याज्ञानादिनिवृत्तौ सत्यामपवर्गो निष्प्रत्यूह एवेति न मननशास्त्रं निष्फल्लमिति भावः ।। १६ ।।

१ वाँ. रा. आ. सो. पुस्तके 'अयं स योगः। यद्वात्मपदेन' इत्यस्य स्थाने—'अयं संयोग आत्म-साक्षात्कारस्य कारणम् । यथाहुः—अयं स परमो धर्मो ययोगेनात्मदर्शनम् । प्राणकर्मकारणमाह— कायकर्मणात्मकर्म व्याख्यातम् । दारीरस्य यथा प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणकं कर्म तथा-तम्नोऽपि । आत्मपदेन' इति दृश्यते ।

भावः स योगः । विषयान्तराद्व्युपरतस्य मनसो यदात्मनि स्थितिस्तस्मिन्ना-त्मस्थे मनसि तस्य मनसः कर्मणोऽनारम्भः । सोऽयं सार्वभौमिश्चत्तस्य धर्मः शरीरस्य दुःखाभावहेतुर्योगः । अथापि खल्वात्मस्थे मनसि शरीरस्य कार्यकरणसंघातस्य तस्य कर्मणोऽनारम्भो दुःखाभावहेतुर्योग इति । स स्वस्वयमनेकशाखो बहुपरिकरस्तन्त्रान्तरसमाचाराद्यतिपत्तव्य इति॥१०॥ अपस्पणमुपस्पणमशितपीतसंयोगाः कार्योन्तरसंयोगाञ्चे-

#### त्यदृष्टकारितानि ॥ १७॥

(उप०) ननु प्राणस्य मनसञ्च कर्म यदि प्रयत्ननिमित्तकं तदा प्राण-मनसी यदा मरणावस्थायामपसपैतः देहाद्वहिर्भवतः, देहान्तरोत्पत्तौ तत्र पुनरुपसपैतः प्रविश्वतः, तत्र प्रयत्नाभावात्तदुभयमनुपपन्नम्, आशितपीतं भक्तपानीयादि तस्यापि शरीरावयवोपचयहेतुर्यः संयोगस्तज्जनकं यत्कर्म, यच गर्भवासदशायां संयोगविभागजनकं कर्म तेषां कथ्मुत्पत्तिरत आह— अपसपिणमिति। अत्र 'नपुंसकमनपुंसकेनैकवचास्यान्यतरस्याम्' इति नपुंसक-निदेशः, संयोगपदं च तत्कारणे कर्मणि ठाक्षणिकम्, अपसपिणं दे-हारम्भककर्मक्षये देहादेव प्राणमनसोरुक्तमणम्, उपसपिणं च देहान्तरोत्प-त्तौ तत्र प्राणमनसोः प्रवेशनम्, अशितपीतादिसंयोगहेतुञ्च कर्म, कार्यान्तरं गर्भशरीरं तत्संयोगहेतुञ्च यत्कर्म तत्सर्वमदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारण-कस् । इतिकारेण धातुमछकर्मणामप्यदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारण-कत्त्वं सूचयति।। १७।।

(विद्यु०) अदृष्टाधीनं कर्मान्तरं दर्शयति—अपसर्पणमिति । अपसर्पणं मरणावस्थायां देहान्मनस उत्क्रमणम्, उपसर्पणं देहान्तरोत्पत्तौ तत्र मनस प्रवेशः, अशितपीतयोरन्नजलयोः संयोगाः, कार्यान्तराणामिन्द्रियप्राणानां देहेन सह संयोगाश्च यस्मात्कर्मणो भवन्ति इति पूरणीयम् । इत्येतानि कर्माणि अदृष्टकारितानि अदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकानि ।।१७॥

(भाष्यम्) यदेतत्प्रायणकाले पूर्वस्मादेहादात्माऽपसपिति, देहान्तरं चा-भिमतमुपसपिति, आशितपीतानां च तेन तेन प्रक्रियाविशेषेण धात्वांदिक-पेण परिणममानानां ये संयोगास्तत्कारणानि यानि कर्माणि, ये च कार्यान्तरै: प्राणादिभिः शरीरादेः संयोगास्तद्धेतुभूतं यत्कर्म, यचान्य-दिखंभूतं किंचित्तानि सर्वाण्यदृष्टेन कार्यन्ते । निर्माणं खल्वीदृशं शरीरादीनां यत्तस्यां तस्यामवस्थायामेते भवन्तीति । अस्ति चान्यददृष्टं, यतः खल्वयं पुरुषो जीवति जायते च स्त्रियते चेति ।। १८ ।।

# तद्भावे संयोगाभावोऽपादुर्भावश्र मोक्षः ॥ १८ ॥

( उप० ) ननु देहान्तरोत्पत्तेरावश्यकत्वं चेत्तदा कथं मोक्ष इत्यत आह्—तिदिति । इदमत्राकृतं—योगवलेनात्मतत्त्वसाक्षात्कारे सित तेन च सवा-सनिभ्याज्ञाने व्यस्ते तिन्नवन्धनानां रागद्वेषमोहानां दोषाणामपायात्प्रवृत्तेरपाये तिन्नवन्धनस्य जन्मनोऽपाये तिन्नवन्धनस्य दुःखस्यापाय इति तावद्वस्तुगतिः । तत्र योगिनो योगजधर्मवलेन तत्तद्देशकालतत्तुत्तरगमतङ्गन्जमुजङ्गविहङ्गमादिदेहोपभोग्यसुखदुःखासाधारणकारणधर्माधर्मनिकुरम्बन्मालोच्य तत्तत्कायव्यूहं निर्वाह्य भोगेन पूर्वोत्पन्नधर्माधर्मयोः क्षयः निवृत्तन्वोषस्य धर्माधर्मान्तरानुत्पत्तावपूर्वश्चरीरान्तरानुत्पत्तौ पूर्वश्चरीरेण सहात्मनो यः संयोगाभावः स एव मोक्षः। तद्भाव इति अनागतश्चरीरानुत्पादे संयोगाभावः स एव मोक्षः। तद्भाव इति अनागतश्चरीरानुत्पादे संयोगाभावः इत्यर्थः। निन्वयमवस्था प्रलयसाधारणीत्यत आह्—अप्रादुर्भाव इति । यदनन्तरं शरीरादेः पुनः प्रादुर्भावो न भवतीत्यर्थः। स मोक्ष इति तस्यामवस्थायां यो दुःखम्बंसः स मोक्ष इत्यर्थः।। १८ ।।

(विवृ०) ननु देहप्रवाहस्यानाचनन्तत्वाद्पवर्गस्यासंभवस्तद्वस्थ एवे-त्यत आह—तद्भावे इति । तद्भावे तस्यादृष्टस्याभावे सति प्रारच्येतरा-दृष्टानामात्मसाक्षात्कारेण प्रारच्यानां च भोगेन क्षये सतीति यावत् । संयोगाभावः देहप्रवाहसंबन्यस्य विच्छेदस्तद्नन्तरं च अप्रादुर्भावः अर्था-दु:स्रस्यानुत्पत्तिदेहरूपस्यादृष्टरूपस्य च कारणस्य विरहादिति तदानीमेव मोक्षः अपवर्गः संभवतीति नापवर्गस्य शशिविषाणसमानतेति भावः ॥१८॥

(भाष्यम्) तस्य हेतोरदृष्टस्याभावे शरीरेण सहात्मनः संयोगो न भवति । स खत्वयं भूत्वा न भवत्यात्मप्रहाणाचोपरमतीति । हेतोः खत्व-भावाच्छरीरान्तरेण न पुनरन्यः संयोगः प्रादुर्भवति । सोऽयं मोक्षः परमा मुक्तिविदेहकैवल्यं निर्वाणमिति । तत्त्वज्ञानाच मिथ्याज्ञानाद्युच्छेद-क्रमेणास्य निष्पतिरिति तत्त्वज्ञानं मोक्षहेतुराख्यायते ।। १९ ।।

### द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधम्यीदभावस्तमः ॥ १९ ॥

( ७५० ) ननु तमसोऽपि द्रव्यस्य कर्म दृश्यते चलित छायेति प्रत्य-यात्तत्र न प्रयत्नो न वा नोद्नाभिघातौ न वा गुरुत्वद्रवत्वे न वा संस्कारस्तथाच निमित्तान्तरं वक्तव्यं तच नानुभूयमानिमत्यत आह— एतेन नवैत्र द्रव्याणीत्यवधारणमण्युपपादितं द्रव्यानिष्पत्तिस्तावत् स्पर्शव-द्रव्याधीना न च तमसि स्पर्शोऽनुभूयते न चानुदूत एव स्पर्शः रूपो- ज्रवे स्पशों द्रवस्यावश्यकत्वात् । पृथिव्यामयं नियमः तमस्तु द्शमं द्रव्य-मिति चेन्न, द्रव्यान्तरस्य नील्रूपानधिकरणत्वात्, नील्रूपस्य च गुरुत्व-नान्तरीयकत्वात्, रसगन्धनान्तरीयकत्वाच । यथाकाशं शब्दमात्रविशेष-गुणं तथा तमोऽपि नील्रूपमात्रविशेषगुणं स्यादिति चेन्न, चाक्षुपत्व-विरोधात् । यदि हि नील्रूपवन्नीलं कृपमेव वा तमः स्यात् वाद्यालो-कप्रश्रहमन्तरेण चक्षुपा न गृहोत् ॥ १९॥

(विदृ०) नन्वन्धकारस्यापि कर्मानुभूयते नीलं तमञ्चलतीतिप्रतीते-स्तत्र च कर्मणि किमसमवायिकारणं कर्मासमयायिकारणत्वेनोक्तानां नोद्-नादीनामन्यतमस्य तत्राभावादित्याशङ्कायामाह—द्रव्यगुणिति । तमोऽभाव एव नतु भावः द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवेधन्यात्त्रिष्पञ्चानां जन्यानां द्रव्य-गुणकर्मणां वैवन्यादित्यर्थः, छद्विहित इति न्यायात् । जन्यद्रव्यं हि अव-यवारव्यं भवति तमस्तु नावयवारच्यमालोकापसरणे सहसैवानुभूयमान-त्वात्स्पार्शनाभावाच । पृथिव्यामुद्भृतरूपस्योद्भृतस्पर्शव्याप्यत्वेनोद्भृतस्पर्यः त्तमसि स्वीकर्तृणामनुद्भृतस्पर्शस्वीकारस्यासंभवात्, गन्यशून्यत्वाच न तमः पृथिवी । नापि जलादावस्यान्तर्भावः नीलरूपवत्त्वस्वीकारात् । अत एव न गुणे न वा कर्मण्यस्यान्तर्भावः आलोकिनरपेक्षचाक्षुणविषयत्वाच । तर्हि द्रव्यान्तरं भवतु, न आवश्यकतेजोऽभावेनैव तमःप्रतीत्युपपत्तौ द्रव्यान्तरक-रूपनाया अन्याय्यत्वादिति ।। १९ ॥

(भाष्यम्) यो वै खर्चयमन्जकारस्तस्य तावद्गतिः परीक्षितन्या। नैव खर्चन्यकारो द्रन्यं येनास्य गितः स्यात्। किं तर्हि—ऋद्रन्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्याद्गाभावस्तमः। यदेतत्तमस्तत्खर्चभावस्तेजसो न द्रन्यम्। कस्माइन्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्यात्। तमसो द्रन्यवैधर्म्यात्, द्रन्यस्य येयं गुणकर्मणोर्निष्पत्तिस्तद्वैचर्म्याच् तमसो गुणकर्मणोः। तमसः खलु रूपसंस्कार्
उपलभ्यते, स्पर्शस्तु नोपलभ्यते नीलं च रूपमवादीनां वैधर्म्यम्। न खर्निप
तमसि रसगन्यौ गुष्दवं चास्ति । बाद्यं चालोकमन्तरेणत्बक्षुपा गृद्यते
नत्वेतत्स्पृत्रयते। तदेतद्वन्यवैद्यम्भै तमसः। गुणकर्मणोः खर्निप, द्रन्यस्य
रूपं कारणगुणक्रमान्निष्पयते पाकाच्च, नत्वेवं तमसः। प्रयत्नादिभिः
खलु कारणद्विन्यस्य कर्मणो निष्पत्तिन्ते त्वेवं तमसः। द्रन्यस्य रूपं कर्भ
चालोकानुगृहीतेन चक्षुषा गृद्यते विपर्ययोण च विपर्ययो, विपरीत्तमेतत्तमसः
इति। अथापि खलु द्रन्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैद्यम्योद्गाभावस्तम् इति। कुत
एतत्प्रतिपत्तन्यम् ? नद्ययं हेतुर्भाभाव एव न्यविष्ठते । न्यवितिष्ठते

इत्याह । कया युक्त्या ? द्रव्यं हि तेजः, तद्वैधर्म्यात्वस्वेतस्य भाभावत्व-प्रतिपत्तिरिति ॥ २० ॥

तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच ॥ २०॥

( उप० ) तर्हि गतिप्रतीतिः किंनिबन्धनेत्यत आह—तेजस इति । गच्छता द्रव्यान्तरेणावृते तेजसि पूर्वदेशानुपळम्भादिप्रमदेशे चोपळम्भा-त्तेजोऽभावस्य गच्छद्भव्यसाधर्म्याः तिश्रमो न तु वास्तवी तत्र गति-रित्यर्थः । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तथा प्रतीतेः, उद्भृतरूपवद्यावत्तेजःसंसर्गा-भावस्तमः ॥ २० ॥

(विवृ०) ननु तमसोऽभावरूपत्वे कथं चलतीति प्रतीतिरित्यत्राह— तेजस इति । द्रव्यान्तरेण तेजस आवरणादाच्छादनात, यतः स्थाना-दालोकोऽपसरित तत्रैव तमश्रलतीति प्रतीतिर्भवति तादृशप्रतीतिश्चालो-कापसरणौपाधिकी भ्रान्तिरेव । नहि भ्रमाद्रस्तुसिद्धिरिति अभावस्तम

इति सुष्ट्रकम् ॥ २०॥

(भाष्यम्) इतश्चैतदेवं प्रतिपत्तव्यम्— \*\*तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणः । प्रकाशस्वभावस्य तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच प्रतिपद्यामहे भाऽभावस्तम इति।
यदा वै द्रव्यान्तरेण तेज आत्रियते तदा खळु तमो गृह्यते । तच्चैतत्तेजसोउभावो न द्रव्यम् । तेजो हि तदा न भवतीति । प्रत्यक्षं खल्वेतदुपळभ्यते। सुक्ष्मस्य तेजसः संभेदकृतश्चास्य तरतमभाव इति आवरकाव्यवस्थानाद्वत्युपव्धिः । येयं तमसो गत्युपळव्धिः सा खल्वावरकाव्यस्थानादुत्पद्यते ।
द्रव्यान्तरेण वै तेजस आवरणात्तम उपळभ्यते । विपर्थयेऽनुपळ्च्येः । तच्चैतत्तेजस आवरकं द्रव्यान्तरं न व्यवतिष्ठते । तस्मादावरकस्याव्यवस्थानात्मसो गत्युपळव्धिभ्रीन्तिस्तद्नवयव्यतिरेकानुविधानादिति । नीळक्ष्पोपळव्धिस्त्वाश्रयकारिता वायुकारिता चेति ।। २१ ।।

# दिकालावाकार्गं च क्रियावद्वैधर्म्यानिष्क्रियाणि ॥ २१ ॥

( उप० ) एवं द्विसूत्रकं प्रासिद्धकं तमःप्रकरणं समाप्य कर्मशून्यताप्रक-रणमाह-दिक्कालेति । चकारादात्मसंग्रहः । क्रियात्रता वैधर्म्यं दिगादीनाम-मूर्तत्वं, मूर्त्यनुविधानात् क्रियायाः ॥ २१ ॥

(विवृ०) कर्मशून्यताप्रकरणमारभते-दिगिति । क्रियावद्वैधर्म्यं परम-महत्परिमाणमपक्रष्टपरिमाणराहित्यं वा । चकार आत्मसमुचायकः । एतानि द्रव्याणि निष्क्रियाणीत्यर्थः ॥ २१ ॥ (भाष्यम् ) दिगादीनां तर्हि कर्माणि परिक्षितव्यानीत्यत आह— \*दिकालावाकाशं च कियावद्वैधर्म्यानिष्कियाणि । नैतेषां परिमाणा-वच्लेदोऽस्ति । महान्ति होतानि । न खरुत्रपि कियानिमित्तमेषु शक्ति-भेदोऽस्ति । आत्मा तु तथाभूतोऽपि मनसा संसुज्यमानः क्रियावानिव भवति व्यवहारभूमाविति ॥ २२ ॥

### एतेन कमीणि गुणाश्च व्याख्याताः ॥ २२ ॥

(उप०) गुणकर्मणोर्निष्क्रियत्वमाह-एतेनेति । एतेनेति क्रियावद्वै-धर्म्यणेत्यर्थः । क्रियावद्वैचर्म्यममूर्तत्वं गुणकर्भणोर्पीति ते अपि निष्कि-यत्वेन व्याख्याते इत्यर्थः ॥ २२ ॥

(विवृः ) निष्क्रियान्तरमाह-एतेनेति । एतेन क्रियावद्वैधम्येण अपक्र-ष्टपरिमाणशून्यत्वेन निर्वेगत्वेन वा, व्याख्याताः निष्क्रियत्वेन कथिताः, चकारात्सामान्यादिसंग्रहः ॥ २२ ॥

(भाष्यम्) क्रियाबद्वैधर्म्याद्गुणकर्मणोः क्रियाभावो व्याख्यातः । न ह्येषां मूर्तिरस्ति न संस्कारो न खल्बप्यदृष्टमिति॥ २३॥

#### निष्कियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद्धः ॥ २३ ॥

( उप० ) ननु गुणकर्मणी यदि निष्किये तदा ताभ्या द्रव्यस्य कथं संबन्धः, संयोगसंबन्धः संभाव्येत स च कमीधीन एवेत्यत आह— निष्क्रियाणामिति । निष्क्रियाणां गुणकर्मणां समवाय एव संबन्धः स च कर्मभ्यो निषिद्धः तस्य संबन्धस्य उत्पत्तिरेव नास्ति दूरे तु कर्माधीनते-त्यर्थः ॥ २३ ॥

(वितृ ) नतु गुणकर्मणोर्निष्कियत्वे तयोः संबन्धः कथं द्रव्ये भव-ति संबन्धस्य कर्माधीनत्वादृश्यते हि श्येनादेः कर्मणा शैळादौ संबन्धो-त्पत्तिरित्यत आह—निष्कियाणामिति । निष्कियाणां गुणादीनां द्रव्ये समवायः संबन्धः स तु नित्य एवातः कर्मभ्यो निषिद्धः न जात इत्यर्थः ॥ २३ ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्ववाच्यामभूदुर्नाच्यां तिष्ठति तदानीमरौत्सी-दिदानीं भुङ्क्ते इत्याद्युपल्रब्धेर्दिगाद्यः क्रियावन्तः स्युः ? नेत्याह,—\*\*नि-ष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद्धः । कर्मणां समवाय इत्यर्थः ।। २४ ।।

### कारणं त्वसमवायिनो गुणाः ॥ २४ ॥

( उप० ) ननु यद्यमूर्तत्वाद्गुणाः कर्मसमवायिकारणं न भवन्ति

तदा गुणैर्गुणाः कर्माणि च कथमुत्पद्यन्ते निह समवायिकारणातिरिक्त-वेनापि रूपेण कारणता संभवतित्यत आह्—कारणिसिति । गुणा असमवा-यिकारणं न तु समवायिकारणमपि येन कर्माधाराः स्युः । सा चासमवा-यिकारणता कचित् कार्येकार्थसमवायात्; यथात्ममनः संयोगस्यात्मवि-शेषगुणेषु, संयोगविभागशन्दानां शब्दे । कचित् कारणेकार्थसमवायातः; यथा कपाळादिरूपादीनां घटादिरूपादिषु ॥ २४॥

(विदृ०) नतु गुणस्य कर्मशून्यत्वे तस्य कर्मकारणता कथं संभवति । निह पटशून्यस्य कपालस्य पटकारणता केनापि संभावितेत्यत आह—कारणिमिति। गुणास्तु असमवायिनः कारणं, सौत्रत्वादेकत्वं कारणानीत्यर्थः। तथाच गुणानां कर्मणि समवायिकारणताविरहेऽपि असमायिकारणताविराव्येऽपि तदसमवायिकारणताविराव्येऽपि तदसमवायिकारणता यथावा अवयवरूपादीनामवयविरूपाचनाधारत्वेऽपि तदसमवायिकारणता तथा गुणानां कर्मानाधारत्वेऽपि तदसमवायिकारणता तथा गुणानां कर्मानाधारत्वेऽपि तदसमवायिकारणता न विरुद्धा । समवायिकारणे समवाय—स्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन वृत्तित्वे सति काणत्वस्यवासमवायिकारणलक्ष्मणत्वादिति भावः ।। २४ ।।

( भाष्यम् ) यदि कर्मभ्यो निष्क्रियाणां समवायो नास्ति संयोगादयो गुणाः कथं कर्मणि कारणं स्युरित्यत आह- श्रकारणं त्वसमवायिनो गुणाः। गुणास्त्वसमवायिनः कारणं नत्वेते कर्मणः समवायिकारणमिति ॥ २५ ॥

#### गुणैदिंग् न्याख्याता ॥ २५ ॥

(उप०) ननु इह कमोंत्पचते इदानीं कमोंत्पचते इत्यादिप्रतीतिवला-दिकालों कर्मसमवायिकारणे एव कथमन्यथा तत्र तयोराधारतेत्यत आह-गुणैरिति । यथा गुरुत्वादयो गुणा न कर्मसमवायिकारणममूर्तत्वात् तथा दिगपि न कर्मसमवायिकारणममूर्तत्वादेवेत्यर्थः, आधारता तु समवायि-तामन्तरेणापि, कुण्डे वदराणि, कुण्डे दिध, वने सिंहनाद इत्यादिवदुपपचतः इति भावः ॥ २५॥

(विष्टु०) ननु प्राच्यां गच्छिति इदानीं गच्छितीति प्रतीतौ कर्माधारतयाः दिकालयोर्भानात्कथं तौ निष्क्रियावत आह—गुणैरिति । यथा गुणेषु क्रियाः नास्ति अमूर्तत्वात् , तथा दिश्यपि नास्ति प्राच्यां गच्छितीति प्रतीतेः प्राच्यां रौतीतिवत् दिक्कृतविशेषणतासंबन्धाविच्छिन्नाधारतावगाहित्वा-दित्यर्थः ।। २५ ।।

( भाष्यम् ) दिगसमवायिकारणं कर्मस्विति गुणैव्याख्यातम् । अवा-च्यामभूदुदीच्यां तिष्ठति इत्येवसादिका ह्युपल्लिविदिशोऽसमवायिकार-णभावाद्भवतीति ॥ २६ ॥

#### कारणेन कालः ।। २६ ॥

( उप० ) उक्तेनैवाभिप्रायेणाह—कारणेनेति । निष्क्रियत्वेन व्याख्यात इति परिणम्यानुषद्भः, कारणेनेति भावप्रधानो निर्देशः तेन निमित्तका-रणत्वेनाथारमात्रं कर्भणः कालो न तु समवायीत्यर्थः ॥ २६ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे पचमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(विदृ०) उक्तयुक्त्या कालस्यापि न कर्मसमवायित्वमित्याह—कार-गेनेति । कारणेन निमित्तकारणेन, अभेदे तृतीया धान्येन धनवानि-त्यादिवत् । काल इति गुणेर्निष्कियत्वेन व्याख्यात इति लिङ्कविपरिणाम-नानुपङ्गो बोध्यः । तथाच यथा गुणानां निष्कियत्वभपकृष्टपरिमाण-शृन्यत्वात् तथा कालस्यापि । इदानीं गच्छतीत्यादिप्रतीतिक्तु इदानीं रवीतीत्यादिप्रतीतिवत्कालिकसंबन्धावच्छित्राधाराधेयभावमवगाहते नतु स-मवायसंवन्धावच्छित्रसिति सकलप्रकलङ्कम् ॥ २६ ॥

इति श्रीजयनारायणतक्षेपञ्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृतौ पञ्चमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

( साध्यम् ) कारणेनासम्बायिकारणेन कालो व्याख्यातः । कालो-ऽप्यसमयायिकारणं कमेस्विति तदानीमरौत्सीदिदानीं मुङ्के इत्याद्युपल-व्यिभैवतीति ॥ २७॥

> इति चन्द्रकान्तीये वैद्योपिकभाष्ये पञ्चमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तस्यायं पञ्चमोऽध्यायः ।

### वष्ठाध्याये प्रथमाहिकस्।

### नुद्धिपूर्वा वास्यकृतिर्वेदै ॥ १ ॥

( उप० ) संसारमूळकारणयोधेर्माधर्मयोः परीक्षा षष्टाध्यायार्थः। धर्मा-अमी च 'स्वर्गकामो यजेत', 'न कळखं अक्षयेत' इत्यादिविधिनिषेधवळ-कल्पनीयो विधिनिषेधवाक्ययोः प्रामाण्ये सित स्यातां, तत्प्रामाण्यं च वक्तु-यथार्थवाक्यार्थज्ञानळक्षणगुणपूर्वकत्वादुपपचते स्वतः प्रामाण्यस्य निषेधा-इतः प्रथमं वेदप्रामाण्यप्रयोजकगुणसाधनमुपक्रमते—बुद्धिपूर्वेति । वाक्यक्र- तिर्वाक्यरचना सा बुद्धिपूर्वी वक्तृयथार्थवाक्यार्थज्ञानपूर्वी वाक्यरचनात्वात् , नर्दासीरे पञ्चफलानि सन्तित्यसमदादिवाक्यरचनावत् । वेद इति वाक्यस- मुदाय इत्यर्थः । तत्र समुदायिनां वाक्यानां कृतिः पक्षः, न चास्मदादि- बुद्धिपूर्वकत्वेनान्यथासिद्धिः, 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादाविष्टसाधनतायाः कार्यताया वा अस्मदादिबुद्धस्यगोचरत्वात् , तेन स्वतन्त्रपुरुषपूर्वकत्वं वेदे सिध्यति । वेदत्वं च शब्दतदुपजीविष्रमाणातिरिक्तप्रमाणजन्यप्रमित्यविषया- र्थकत्वे सति शब्दजन्यवाक्याभ्याशिज्ञानाजन्यप्रमाणज्ञव्दत्वम् ।। १ ।।

( विवृ ) सन्मनःकुमुद्ग्लानिग्लानिकृत् इयामलः शशी । उद्तु कोऽपि हृद्याकाशे मम तमो ह्रन्।।

'अथातो धर्मे व्याख्यास्यामः' इति सूत्रे प्रतिज्ञातं परीक्षारूपधर्मस्य निरूपणिमदानीमारभमाणो धर्मस्य वेदप्रमाणकत्या वेदस्य प्रामाण्यो-पपाद्कं गुणजन्यत्वं साधयति—बुद्धिपूर्वेति । वेदे इति सप्तम्यथों घटकत्वं तस्य वाक्यकृतावन्वयः वाक्यरूपा या कृतिः कार्यमित्यर्थः। एतेन मीमांस-कािसमतं शब्द्नित्यत्वं निराकृतम् , वेद्घटकं यद्वाक्यरूपं कार्ये तद् बुद्धिपूर्वे स्वार्थविषयकवकृत्यथार्थज्ञानरूपगुणजन्यं प्रमाणशब्द्त्वान्महाभा-रताद्यन्तर्गतवाक्यवदित्ययमनुमानाकारः।वेद्त्वं च शब्द्तुपुजीविप्रमाणा-तिरिक्तप्रमाणागम्यार्थकत्वे सति शब्द्जन्यवाक्यार्थज्ञानाजन्यप्रमाणशब्द्र-त्वम् , ऋग्यजुःसामाथर्वान्यतमत्वं वा ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितानि छैंकिकानि कर्माणि, अछौंकिकानि परी-क्ष्यन्ते । वेदाचेपामवगतिः । धर्मवचनात्तस्य प्रमाणभाव उक्तः । अथेदानी-मियमपि— अबुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिवेदि । प्रमाणभावे छिङ्गम् । न वै शब्दः साक्षात्प्रमाणम् , प्रत्यक्षछैङ्गिकपूर्वकत्वात् । येयं वेदे वाक्यकृतिः सा खलु बुद्धिपूर्वा । वाक्यं हि बुद्धिपूर्वे कियत इति । पूर्वे खल्बुष्यः साक्षात्कृतधर्माणो बभूवुः । ते चावरेभ्योऽसाक्षात्कृतधर्मभ्यः परं श्रेय उपिदिद्शुः । स्वयं हि ज्ञातमर्थे परान् प्रतिपादियतुकामेन शब्दः प्रयुज्यते इति । अथापि खल्बियं बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिवेदे न त्वनादिरयं वेदरा-शिरिति। कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ? प्रयत्नकार्यत्वाद्वचनस्य वाक्यान्तरवत् । यथा खलु वाक्यान्तराणि प्रयत्नकार्याणि, तथा वैदिकमपि वाक्यं प्रयत्नकार्यम् । न त्वनादिवेदराशिः । न खलु पौर्वापर्यभावोऽप्यनादिर्भवि-तुमहिति इति ॥ १ ॥

### ब्राह्मणे संज्ञाकर्म सिद्धिलिङ्गम् ॥ २ ॥

( उप० ) प्रकारान्तरेण वेदवाक्यानां बुद्धिपूर्वकत्वमाह—ब्राह्मणे इति। ब्राह्मणमिह वेदभागस्तत्रय त्संज्ञाया नाम्नः कर्भ करणं व्युत्पादनमिति यावतः, तत् सिद्धेर्ज्ञानस्य लिङ्गमनुमापकमित्यर्थः । तथा हि—योरोदीत् स रोदीत् रदः किल ररोदेत्यादिब्राह्मणे रोदनकर्तृत्वेन रूद्र इति नाम व्युत्पादितं तच व्युत्पादनं व्युत्पादकस्य बुद्धिमाक्षिपित यथा लोके लम्बकर्णदीर्घनान्सलम्बग्रीवादिनामकरणम् ॥ २॥

(विदृ०) इतोऽपि बुद्धिपूर्वकाणि वेदवाक्यानीत्याह—त्राह्मण इति । त्राह्मणे वेदभागविशेषे यत्संज्ञाकर्म संज्ञारूपं कार्ये तित्सद्धिलिङ्गं संज्ञाक-र्तुविक्यार्थवोधस्य लिङ्गम्, यथा लोके लम्बकर्णादिनामकरणं कर्तुस्तद-र्थवोधस्य लिङ्गमिति ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) सित चैविभियमि - श्रमाहाणे संज्ञा कर्मसिद्धिलिङ्गम् । या वै खलु ब्राह्मणे संज्ञा, ववरः प्रावाहिणिरकामयतेत्येवमादिका, तया ज्ञायते, कर्माणि वेदाः पूर्वैर्वरिपिभः कृता नत्वनादिरयं वेदराशिरिति । न खलु प्रवहणस्य ववरस्य चोत्पत्तेः प्रागस्य संभवः । अकामयतेति भूतकालो-पदेशात् । एवमन्यत्र । तचैतत् कर्मके तद्दर्शनादिति तन्त्रान्तरवचनात् प्रतिपत्तव्यमिति । अथापि खलु ब्राह्मणे यत्संज्ञायाः करणं छन्दांसि-च्छन्दनादित्यादि, तद्वाक्यकर्तुर्बुद्धिसद्धौ लिङ्गिमिति ।। २ ।।

### बुद्धिपूर्वो ददातिः ॥ ३ ॥

( उप० ) प्रकारान्तरमाह—बुद्धिपूर्व इति । 'स्वर्गकामो गां द्यात् ' इत्यादौ यदानप्रतिपादनं तद्दानेष्टसाधनताज्ञानजन्यम् । द्दातिरिति धातु-निर्देशो धात्वर्थं दानमुपळक्षयति ॥ ३ ॥

( विवृ ) प्रकारान्तरेण दर्शयति—बुद्धिपूर्व इति । 'अमावास्यायां पितृभ्यो दद्यात्' इत्यादौ यद्दानप्रतिपादनं तद्दानेष्ट्रसाधनताज्ञानाश्वीन-मिति । दद्दातिरिति धातुबोधकस्य तद्र्थपरत्वम् ॥ ३ ॥

(भाष्यम्) बुद्धिपूर्वाया वाक्यक्रतेनिद्शेनम्-अबुद्धिपूर्वी द्दातिः। स्वर्गकामो द्यादित्यादियों द्दातिः स खळु बुद्धिपूर्वः। दानाद्वै स्वर्गस्य निष्पत्तिं बुद्धा खल्वेवं क्रियते वाक्यमिति॥ ३॥

### तथा प्रतिग्रहः ॥ ४ ॥

( उप० ) प्रमाणान्तरमाह—तथेति । प्रतिम्रहप्रतिपादिका अपि श्रुतयो

बुद्धिपूर्विकाः। प्रतिम्नहपदं स्वविषयां श्रुतिमुपळक्षयति । तेन भून्यादिप्रतिम-हप्रतिपादिकाः श्रुतयः प्रतिम्महीतुः श्रेयःसाधनतापराः, कृष्णसारचर्मादि-प्रतिम्महप्रतिपादिकाः श्रुतयः प्रतिम्महीतुरिनष्टसाधनताबोधिकाः । नचेष्टानि-ष्टसाधनते अवीचीनपुरुषबुद्धिगोचरौ भवितुमहेतः ।। ४ ।।

( विदृ० ) अन्यद्पि द्र्शयति—तथेति । प्रतिप्रह्पदेन तद्घटितवाक्य-मुपलक्षयति 'याजनाध्यापनप्रतिप्रहेर्बाह्मणो धनमर्जयेत् ' इत्यादिवाक्यं वक्तस्तद्र्थज्ञानं साधयति।यद्यपि प्रथमसूत्रेणैतत्सर्वे गतार्थे तथापि कतिपय-भ्रमप्रदर्शनार्थमेतावानारम्भः ।। ४ ।।

### आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरेऽकारणत्वात् ॥ ५ ॥

( उप० ) इदानीं ' शास्त्रदेशितं फलमनुष्टातरि ' इति जैमिनीयं सूत्रं संवादयन्नाह्-आत्मेति। आत्मान्तरगुणानां यागहिंसादिजनयपुण्यपापानाम् आत्मान्तरे यौ सुखदु:स्वात्मकौ गुणौ तयोरकारणत्वात् । एवं च प्रत्यात्म-निष्ठाभ्यामेव धर्माधर्माभ्यां सुखदुःखे न व्यधिकरणाभ्यामन्यथा येन या-गहिंसादिकं न कृतं तस्य तत्फलं स्यादिति कृतहानिरकृताभ्यागमश्च प्रस-ज्येत । ननु नायं नियमः, पुत्रेष्टिपितृयज्ञादौ व्यभिचारात् । तथाहि पु-त्रेण कृतस्य श्राद्धादेः पितरि फलश्रवणात् पित्रा च कृतायाः पुत्रेष्टेः पुत्रे फळश्रवणात् । न च स्वर्गभागिपितृकत्वस्य तेजस्विपुत्रकत्वस्य च फळस्य पुत्रिपतृगामितया सामानाधिकरण्यमेनेति वाच्यं, श्रुतिनिरोधात् पितृ-तृत्यादेः पुत्रतेजिस्वतादेरेव फलस्य अवणात्फलान्तरस्य च गौरवपरा-हतत्वात् । अस्तु तर्ह्यपूर्वे फलं कर्तरि स्वर्गस्तु पितरीति चेन्न, व्यापारस्य फलसामानाधिकरण्यनियमात् अन्यथा आद्धानन्तरं मुक्ते पुत्रे पितुः स्व-गों न स्यादिति चेन्न मुक्ते पितिर साङ्गादिप श्राद्धात्फलं न स्यादिति तुल्यत्वात् । भेवं 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्टातिरि ' इत्यस्योत्सर्गत्वात्क-चिद्वछवता वाधकेनापोद्यत्वात् ; प्रकृते च पितृपुत्रगतफलअवणस्यैव वायकत्वात् । तथा सत्यतिप्रसङ्ग इति चेन्न तादशश्चेतेरेवातिप्रसङ्गनिवार-कत्वात् । यत्तु महादानादौ स्वर्गमात्रमेव फलं तच यदुदेशेन क्रियते तद्र-तमपि फलं जनयतीति तत्तुच्छं; तत्रोत्सर्गे वाधकाभावान् वाधकाभावस-हितोत्सर्गस्य नियमत्वात् , राजादीनासुपवासाद्यनुष्टानानापत्तेः परद्वारैव

तत्तत्कर्मणां स्वगतफळमुद्दिश्यानुष्टानसंभवात् । सस्यग्गृहस्थाश्रमपरिपा-ळनस्य ब्रह्मछोकावाप्तिरूपे च फळे नियम एव प्रातिस्विकफळामिप्रायेण तृत्सर्गाभिधानात् । वृत्तिकारास्तु 'शास्त्रदेशितम्' इत्यादिर्नियम एव । पित्रादीनां तु यत्फळं तच्छ्राद्धादेश भोजितानां ब्राह्मणानामाशिर्मन्त्रानुमा-वात, 'कृतार्थास्ते पितरो भूयासुः'। इति पितृयज्ञे, पुत्रेष्टेशे तु सन्तु-ष्टानामृत्विजामाशीर्दानात् 'तेजस्वी वर्चस्व्यन्नादस्ते पुत्रो भूयात्' इत्यादेः, जाङ्गळिकमन्त्रपाठादिव सर्पद्षष्टस्य विषापहरणमित्याहः।। ५।।

( विवृ० ) धर्मादेः सामानाधिकरण्येन स्वर्गादिसाधनत्वं दर्शयति-आत्मेति । आत्मान्तरस्य गुणानां पुण्यपापानामात्मान्तरे अकारणत्वात्स्व-र्गादिफलस्येति शेषः ' शास्त्रदेशितं फलमनुष्टाति ' इति जैमिनीयतन्त्रोक्तं सूत्रहोषे पूरणीयमन्यथा पञ्चन्या अन्वयानुपपत्तेरिति । तथा च यागहिं-सादिकार्याणां धर्माधर्मी प्रति फलीभूतसुखदुःखे प्रति च खानुकूलकृतिमत्त्व-संवन्धेन हेतुता धर्माधर्भयोश्च सुखदुःखे प्रति समवायेनैवेति भावः। न च गयाश्राद्धादितः पितृगतं पुत्रेष्टचादितः पुत्रगतं फलं न स्यात्तयोः कर्मकर्तृ-त्वाभावादिति वाच्यं, कारणतावच्छेदकसंसगैघटककृतिमत्त्वस्य फलभागि-तयोदेश्यत्वसंवन्धेन विवक्षितत्वात्, निष्कामकृतकर्मणोऽपि मोक्ष्रकपफलमा-गितया उद्देशत्वं कर्तरि निष्प्रत्यृहमेव। श्राद्धपुत्रेष्टचादिस्थले फलमागितयो-देशत्वं न कर्तुः किं तु पितापुत्रयोरिति न काऽप्यनुपपत्तिरेवमन्यत्राप्यूह्यम्। केचित्तु 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्ठातरि' इत्युत्सर्गः शाद्धादिफलबोधकवा-क्यं तु तद्पवादकमित्याहुः । वृत्तिकृतस्तु पितृतृध्यादिफलं न श्राद्धादेः किंतु तत्र भोजनादिना तृप्तानां त्राह्मणानामाशिवेचनस्यैव, विषहारकम-न्त्रस्य विषहरणवत् , श्राद्धादेः फलं तु मोज्यमोजनशक्त्यादिक्पं कर्तुरेव तस्य निष्कामस्वे मोक्षस्यैव फलत्वमित्याहुः। कर्तुर्मुक्तत्व इव उद्देश्यस्य मुक्तत्वेऽपि कर्म फलं न जनयतीति विभावनीयम्।। ५।।

(भाष्यम्) अथापि खल्वयं बुङ्का वाक्यं चकार, न त्वन्यस्य बुद्धिरन्यस्य वाक्यकृतिरिति। कुत एतत् प्रतिपत्तव्यम्?—\*आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरे-ऽकारणत्वात्। अन्यस्यात्मनो गुणो न खल्वन्यस्मिन्नात्मानि हेतुभावं प्रति-पद्यते। अतो नान्यस्य बुद्धिरन्यस्य वाक्यकृतौ हेतुरिति। हितभूयस्वो-पठ्वेरिवप्रठम्भः। अथ कुत एवं न विज्ञायते, विप्रठम्भोऽसाविति। भूयसां खल्वत्र हितानामुपदेश उपरुभ्यते। तस्माद्नुभीयते नायं विप्रठन्म इति हेशोत्सर्गानुपपत्तेश्च। विप्रठम्भार्थं स्वर्णादिफरुकतया यागादिकं

मिरकल्प्य व्रतोपवासनियमादिभिरात्मानं क्विशाति द्रव्यं च महता श्रमे-णोपार्जितमुत्मृजतित्येतन्नोपपद्यते । तद्नुपपत्तेश्चानुमीयते—नायं विप्रलम्भ इति । प्रक्रियायाश्चापूर्वत्वात् । अपूर्वा चैषा स्वर्गापूर्वयागादिप्रक्रिया न खल्विप बुद्धिमारोहित । ततोऽनुमीयते नैषा केनिचत्किल्पतेति । दृष्टानु-रूपा हि कल्पना भवतीति । अथापि खल्वेकस्य कर्मणामनुष्टाने न त्वन्य-फल्मिषगच्छतीति कुत एत्त यदेतदृदृष्टं नाम गुणः फल्हेतुः, सोऽयमा-त्मान्तरे कर्मतो भवन् न खल्वात्मान्तरे कारणं भवतीति ॥ ५ ॥

### तहुष्टभोजने न विद्यते ॥ ६ ॥

- ( उप० ) अदुष्टानां यथाशास्त्रमनुवर्तमानानां भोजनात्तृप्तानामाशी-र्वानात् तत्फलं न तु दुष्टानां पात्रत्वेन निषिद्धानामपि कुण्डगोलकप्रभृतीः नामित्याह—तदिति । तदित्याशीदीनफलं परामृशति दुष्टा ब्राह्मणाः पात्रा-निषकारिणो यत्र ब्राह्मे भोज्यन्ते तत्र पितिर तत्फलं न विद्यते न भवती-त्यर्थः । ब्राह्मफ्रमेव वा न भवति पितरीत्यर्थः ॥ ६ ॥
- ( विदृ ०) सम्यगनुष्टितश्राद्धादिकर्भभ्य एव धर्मरूपं फलं भवति नान्यथेत्याह्—तदिति । तत्साङ्गश्राद्धादिफलं निमन्त्रितदुष्टब्राह्मणभोजन-स्थले न भवति तत्र कर्मणो यथाविध्यनिष्पत्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥

#### दुष्टं हिंसायाम् ॥ ७ ॥

- ( उप० ) के ते दुष्टा इति दुष्टरक्षणमाह—दुष्टमिति । हिंसायामिति निषिद्धकर्ममात्रोपलक्षणम् , तेन निषिद्धे कर्मणि प्रवृत्तं पुरुषं दुष्टं विजा-नीयादित्यर्थः ॥ ७ ॥
- (विवृ०) दुष्टाः के इत्याकाङ्कायामाह—दुष्टमिति । हिंसापदं निषि-द्धकर्ममात्रपरम्, तथाच निषिद्धकर्मणि आसक्तं त्राह्मणं दुष्टं विद्या-दित्यर्थः ॥ ७ ॥
- (भाष्यम् ) हिंसायां सत्यां यद्गोजनं तहुष्टं भोजनम् । अथापि ख-त्वेको हिनस्त्यन्यो भुङ्के, तत्र योऽयमन्यो भुङ्के, नैतस्य भोजनं दुष्टं स्यात् । नहासौ हिनस्ति ॥ ७ ॥

#### तस्य समभिन्याहारतो दोषः ॥ ८॥

( उप० ) न केवलं दुष्टबाह्मणस्य श्राद्धे निमन्त्रितस्य भोजनेन फला-

भावः किंतु पापमिप भवतीत्याह्—तस्येति । तस्य निषिद्धे कर्भीण प्रवृत्तस्य न्नाह्मणस्य समभिन्याहारादेकपङ्किभोजनसहश्ययनसहाध्ययनादिलक्षणात् दोषः पापमित्यर्थः ।। ८ ।।

( विवृ ) तादशब्राह्मणसंसर्गात्पापमि भवतीत्याह्—तस्येति । तस्य निषिद्धकर्मासक्तब्राह्मणस्य समिभव्याहारतः संसर्गाहोषः पापं भवती-त्यर्थः । संसर्गश्च यौनमौखश्रौतादिनानाविधः, तस्य छघुत्वे पापस्य छघुत्वं गुरुत्वे तु पापस्य गुरुत्वमिति विशेषः ।। ८ ।।

(भाष्यम्) तच नैवं मन्तव्यमित्याह्—क्षतस्य समिन्याहारतो दोषः। योऽयमन्यो भुङ्के, स खलु सत्यां हिंसायामभ्यवहरतीति तस्यापि दोपो भवति । यश्चापरो दुष्टं भुक्तवता संसुच्यते तस्यापि दोषो भवतीति ॥८॥

### तददुष्टे न विद्यते ॥ ९ ॥

( उप० ) तत् किमदुष्टसमिशिन्याहारादिप दोष एव, नेत्याह—तद्दुष्ट इति । तत्पापमदुष्टे यथाशास्त्रं न्यवहरमाणे ब्राह्मणे खाद्धे भोजिते न विद्यते न भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

(विदृ०) निर्देषत्राह्मणसंसर्गे तु न दोष इत्यर्थायातमपि स्पष्टार्थ-माह-तददुष्ट इति । तदिति बुद्धिस्थं पापं परामृशति, निर्दोषत्राह्मणसंसर्गे तु पापं न भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

( भाष्यम् ) यश्च प्राणिवधो न दुष्यति शास्त्रानुज्ञानात् , तस्तिन् ज्ञास्त्रानुज्ञाविषये प्राणिवधे मुञ्जानस्य भोजनं न दुष्टमिति ॥ ९ ॥

### पुनर्विशिष्टे प्रवृत्तिः ॥ १० ॥

(उप०) ननु सत्पात्राप्रतिलम्भे यत्र श्राद्धदानादौ प्रथमं दुष्टा एव निमन्त्रिताः क्रमेण तु सत्पात्रप्रतिलम्भे किं विधेयमित्यत्राह्-पुनिरिति । श्राद्धे प्रतिप्रहे वा विशिष्टा यथाशास्त्रमनुवर्तमाना यदि लभ्यन्ते तदा निमन्त्रितानिप निन्द्यान् परिहृत्य तानेव भोजयेत् । 'न निमन्त्रितान्य-त्याचक्षीत ' इति तु सत्पात्रपरम्, निन्द्यांस्तु निमन्त्रितान् द्रविणदाना-दिना संतोषयेत् ॥ १० ॥

(विदृ०) ननु यत्र दुष्टब्राह्मणेन श्राद्धादिकं संपादितं तत्र किं कर्तव्यमित्यत्राह—पुनरिति । पुनर्विशिष्टे अदुष्टब्राह्मणादिद्वारा श्राद्धादिसं— यादने प्रवृत्तिर्विधेया पूर्वकृतं श्राद्धं तु पण्डमेवेति भावः ॥ १०॥

( भाष्यम् ) यो वै कदाचिदुष्टं मुक्तवान्, तस्य-अपुनर्विशिष्टे प्र-

चृत्तिः। विशिष्टे शास्त्रानुमतभोजने प्रवृत्तिः कर्तव्या । एवं खल्बस्य दोष उपशाम्यतीति ॥ १० ॥

## समे हीने वा प्रवृत्तिः ॥ ११ ॥

( उप० ) यत्र स्वापेक्षया विशिष्टा न लभ्यते आद्धरानादौ तत्राह-सम इति । समे स्वसदृशे, हीने स्वापेक्षया गुणादिना न्यूने, अदुष्टे पात्रे आद्धदानादौ प्रवृत्तिस्तेषामेवाशीर्दानात् पितरि सुखमित्यर्थः । निषिद्धानां परं त्यागो न त्वदृष्टानां समहीनानामपीति सावः ॥ ११ ॥

(विवृ०) ननु यत्र स्वापेक्ष्या उत्कृष्टी ब्राह्मणो न लभ्यते तत्र किं कर्तव्यमित्यत्राह—समे इति। समे आद्धकर्तृतुल्ये, हीने खापेक्ष्या न्यूने वा अदुष्टे ब्राह्मणे प्रवृत्तिः तेन श्राद्धं संपादनीयम्, दुष्टास्तु सर्वर्थेव त्याज्या इति भावः ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) विशिष्टे प्रवृत्तेः खल्वसंभवे- \* समे हीने वा प्रवृत्तिः । समे वा प्रवर्तेत हीने वा प्रवर्तेत न हिंसायामिति । अथापि खलु विशिष्टे प्रवृत्तेरसंभवे समहीनयोरप्रवृत्तिः कर्तव्या । तदेतद्नशनव्रतमस्य दोपा-पगमायेति ॥ ११ ॥

#### एतेन हीनसमविशिष्ट्यार्मिकेभ्यः परस्वादानं व्याख्यातम् ॥१२॥

( उप० ) श्राद्धे दानादौ च संप्रदानसादृण्येन धर्मोत्प्रत्तिमभिधाय ताद्शाद्पादानाद्पि धर्मोत्पत्तिमतिदिशति—एतेनेति। यथोत्तरं धर्मोत्कर्षः, हीनाद्पि भूम्यादिप्रतिप्रहे, समाद्पि, स्वापेक्ष्या विशिष्टाद्पि धार्मिकाद्धर्भ इत्यर्थः । परस्वादानं परस्मात्स्वस्य धनस्यादानं प्रतिप्रहः । वृत्तिकारास्त्-परस्वादानं चौर्यादिना परस्वप्रहणं न्याख्यातम् । तथाच श्रुतिः 'शृहात्स-समे, वैदयादरामे, क्षत्रियात्पञ्चवरो, जाह्मणात्प्राणसंशये इति । क्षुधापी-डितमात्मानं कुटुम्बं वा रिक्षतुं सप्त दिनान्याहारमप्राप्य शूद्रभक्ष्यापहारः कार्यः, एवं दश दिनान्याहारमप्राप्य वैदयात्, पञ्चदशदिनान्याहारम-प्राप्य क्षत्रियात्, प्राणसंशये ब्राह्मणाद्भक्ष्यायहरणं न दोषायेत्याहुः॥१२॥

( विदृ० ) श्राद्धदानादौ अपादानस्य साद्धुण्यादिष संप्रदानस्य धर्भ-विशेषो भवतीत्याह-एतेनेति । एतेन दानस्थलीयन्यायेन परस्वादानं प्रतिमहोऽपि न्याख्यातमुक्तप्रायमेव । तथाच न्यूनसमविशिष्टेभ्यः प्रतिप्रहः कर्तव्यस्तत्रापि फलतारतम्यं नतु कदाचिद्वृष्टादिति समुदितार्थः। परसात्त्वस्य धनस्यादानं नतु परस्वादानं चौर्योदिना परधनस्य त्रहणं

तस्य निषिद्धत्वात् । वृत्तिकारैस्तु प्राणसंशयादिसमये चौर्यस्यापि कर्त-व्यताबोधकमिदं सूत्रमित्युक्तमिति ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) यदेतत्परसमात्स्वस्य धनस्यादानं, तदेतेन व्याख्यातम्। समहीनाभ्यां न प्रतिप्रहीतव्यं किंतु विशिष्टधार्मिकेभ्य इति। अथापि खलु विशिष्टधार्मिकेभ्यः प्रातिप्रहीतव्यं समेभ्यो हीनेभ्यश्चेति यथोत्तरमप-कर्ष इति।। १२।।

#### तथा विरुद्धानां त्यागः ॥ १३ ॥

( उप० ) न केवलं प्राणसंशये परस्वादानं न निषिद्धं किंतु तस्यां दशायामपहर्तुं ये न प्रयच्छन्ति तेषां वबोऽपि कार्यो न तावता धर्महानि-रधर्मप्रादुर्भावो वेत्याह—तथेति । तस्यां दशायां विरुद्धानां विपरीतमाचरतां त्यागो वधः कार्य इत्यर्थः । तदुक्तम् 'कर्मणा येन केनापि मृदुना दारुणेन वा । उद्धरेदीनमात्मानं समर्थो धर्ममाचरेत् ' इति ।। १३।।

(विद्यु०) कानिचिन्निन्दितकर्माण्यपि पापं नोत्पाद्यन्तीत्याह— तथेति । विरुद्धानां हन्तुमुद्यतानां त्यागो वधस्तथा न निषिद्ध इत्यर्थः 'आततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ' इति वचनात् ॥ १३॥

#### हीने परे त्यागः ॥ १४ ॥

्रिप्) ननु चाविशेषेणैव परस्य वधः, नेत्याह्–हीन इति।यदि स्वस्मा-द्धीनः परो भवति योऽपहर्तुं न ददाति तस्य शुद्रादेस्त्यागोवय इत्यर्थः॥१४॥

( विदृ० ) तत्रापि विशेषमाह—हीन इति । हीने स्वापेक्षया हीनवर्णे परे रात्री त्यागो वध इत्यर्थः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) यश्च परोऽभिं गरं वा ददाति, धनं क्षेत्रं दारांश्चापहरति, रास्त्रेण च हन्तुं यतते, स चेदात्मनो हीनस्तस्य त्यागो विसर्गो वधः कर-णीय इति ॥ १४ ॥

#### समे आत्मत्यागः परत्यागो वा ॥ १५ ॥

( उप० ) सममधिकृत्याह—सम इति । यदि स्वसदृशो ब्राह्मण एव विरोधी भवति तदात्मन एवोपवासादिना त्यागोऽवसादः कर्तव्यः, यदि स्वस्य कुदुम्बस्य वा रक्षाप्रकारो न दृश्यते विरोधी च समो भवति तदा तस्यैव त्यागो वय इत्यर्थः ॥ १५ ॥ (विवृ०) अहीने रात्री किं कर्तव्यमित्यत्राह—सम इति । समे स्वस-मानवर्णे समगुणे च परे इत्यनुषञ्जनीयम् । आत्मत्यागः आत्मावसादः कर्तव्यः । तत्रापि तादृशपरो यदि पुत्रादिसहितं तं हन्तुमुद्यतस्तदा सम-स्यापि वधः कार्य इति । यद्वा 'अग्निदो गरद्श्रीत शस्त्रपाणिर्धनापहः । क्षेत्र-दारापहारी च षडेते आत्मतायिनः ॥' इति वचनोक्तानामाततायिनां धनक्षेत्राद्यपहारकेषु आत्मत्यागः आत्मधनादित्यागः अग्निदादीनां हन्तुमु-द्यतानां पुनर्वध इत्यर्थः ॥ १५ ॥

(भाष्यम्) सोऽयं परो यद्यात्मनस्तुल्यो भवति, तदा परस्यात्मनो वा त्यागः कर्तन्यः ॥ १५ ॥

#### विशिष्टे आत्मत्याग इति ॥ १६॥

(उप०) तिंक स्वापेक्षया यदि विशिष्टो भवति विरोधी तदा तस्यापि वध एव कार्यः, नित्याह—विशिष्ट इति । स्वापेक्षया विशिष्टे वेदा-ध्ययनादिना उत्कृष्टे विरोधिनि आत्मन एव त्यागो विधेयः । प्राणसंशये सत्यप्यात्मभरणमेवाभिप्रेयात् न तु ब्राह्मणं हन्यादित्वर्धः । इतिराह्मिकप-रिसमाप्तौ ॥ १६ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकस्त्रोपस्कारे पष्टाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

(विदृ०) स्वापेक्षया उत्तमवणें गुणाबिके आततायिनि किं कर्तव्य-मित्यत्राह-विशिष्ट इति । विशिष्ट स्वापेक्षया उत्तमवणें गुणाधिके च वैरिणि आत्मत्यागः आत्मावसाद एव कार्यो नतु विद्यागुणसंपन्नब्राह्मण-स्य वैरिणो वध इत्यर्थः। न च 'गुर्कं वा वालवृद्धं वा ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम् । आततायिनमायान्तं इन्यादेवाविचारयन्।।' इति वचनेन विरोध इति वाच्यं तस्य कैमुतिकन्यायोपष्टम्भकतया मिताक्षराकारैर्व्याख्यातत्वात्। अत एव 'पापमेवाश्रयेद्समान् इत्वैतानाततायिनः' इति भगवद्गीतावचनमपि संग-च्छते। पूर्वसूत्रे समे इति द्वयोत्राह्मणत्वे इति बोध्यं तत्रापि परत्यागो वेति पारिभाषिकवधपरम् 'वपनं द्रविणादानं स्थानान्निर्यापणं तथा। एष हि ब्रह्मबन्धूनां वधो नान्योऽस्ति दैहिकः।।' इति वचनात्। अधिकमन्यत्रानुस-न्धेयम्। आह्निकसमाप्तिस्चनायोतिकारः।। १६।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपथाननञ्चतायां कणादसूत्रनिवृत्तौ षष्टाध्यायस्य प्रथमाहिकम् । ( भाष्यम् ) तत्राप्यात्मनस्त्यागो विशिष्यते इति । अथापि खलु स यदि परः स्वस्माद्विशिष्टो भवति, तदाऽऽत्मैव त्यक्तव्य इति ।। १६ ॥

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये पष्ठस्याध्यायस्यायभाहिकम् ।

# पष्टाध्याये दितीयाहिकम् ।

दृष्टादृष्ट्रमयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोजनमभ्युद्याय ।। १ ।।

( उप० ) एवं पूर्वाह्विके वैदिकी प्रमा गुणजन्येति तदुत्पत्तौ गुणाभि-थानम्, ' शास्त्रदेशितं फलमनुष्ठातरि ' इति विवेचनम्, निषिद्धाचरणेऽपि प्रत्यवायानुत्पत्तिः कस्यांचिद्दशायामित्यस्य विवेचनं च वृत्तमधुना 'यतो-ऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः '। इति द्वितीयं सूत्रं व्याचिख्यासुर्विशेषतो धर्मो-त्पत्तिपैरीक्षायां वर्तिष्यमाणायामाह-दृष्टादृष्टेति । दृष्टप्रयोजनानि कृषि-वाणिज्यराजसेवादीनि, अदृष्टप्रयोजनानि यागदानब्रह्मचर्यादीनि, एतेषां कर्मणां मध्ये यत्र दृष्टं प्रयोजनं नोपलभ्यते तत्रादृष्टं प्रयोजनं कल्पनीयम्, तचाभ्युद्याय तत्त्वज्ञानाय स्वर्गाय वा । यद्वा अभ्युद्यायेति चतुर्थी प्रथमार्थे तेन फलमभ्युद्य इत्यर्थः । अदृष्टं फलमपूर्वमेव तद्यदि योगजं तदाऽभ्युद्य आत्मसाक्षात्कारः । यदि च यागदानादिजं तदाऽभ्युद्यः खर्गः। तत्रापि यथा दोग्यि पचतीत्यादिकिया सद्यः फलिका, वपति कर्पतीत्यादिकिया च चिर-भाविफला, तथा यजति दुदाति ब्रह्मचर्यै चरतीत्यादिकिया तावत्सद्यः फलिका न भवति तादशस्य फलस्यानुपलन्धेः । न च धार्मिकतया ज्ञानाहाभादि-कमेव फलम्, प्रच्छन्नं ब्रह्मचर्यादिचरतां तत्फलानुदेशात्तस्माचिरभावि स्वर्गादिकमेव फलं तचाशुतरविनाशिन्याः क्रियाया न साक्षादित्यान्तरा-छिकं क्रियाफलयोः समानाधिकरणमपूर्वमेव पर्यवस्यति ॥ १ ॥

( विवृ० ) इदानीं विशेषतो धर्मपरीक्षार्थं कर्मफलं विवेचयति-दृष्टा-दृष्टेति । दृष्टादृष्टानि प्रयोजनानि येषां कर्मणां तन्मध्ये दृष्टाभावे दृष्टप्रयो-जनामावे अभ्युद्याय स्वर्गाय स्वर्गफलकं यत्प्रयोजनं धर्मरूपं तदेव कल्पनीयम् । दृष्टप्रयोजनानि कर्षणवीजवपनदोहनपचनादीनि, अदृष्टप्रयो-जनानि यागदानहोमार्चनादीनि, यागादीनां दृष्टप्रयोजनासंभवात्। नच यागादौ दृष्टं दुःखमेव फलम्, तस्य प्रयोजनत्वाभावेन यागादेरनत्-ष्टानापत्ते:। नापि पूजाख्यातिरूपं दृष्टं फलं, तद्प्रेप्सुभिरपि यागाद्याचर-णात् । नापि यागादीनां निष्फळत्वं सर्वेषां परळोकार्थिनां तेषु प्रवृत्त्य-नुपपत्ते:। न च केनचित्स्वर्गफलकतया यागादिकं प्रकल्प परप्रतारणार्थ स्वयमनुष्टाय धन्धिता लोका यागादिषु प्रवर्तन्ते वस्तुतो यागादिकर्माणि निष्फलान्येवेति वाच्यं, परप्रतारणार्थं बहुवित्तव्ययायाससाध्ययागाद्यनुष्ठा-

१ परीक्षां वर्तिष्यमाणामिति बाँ. रा. आ. सो. पु. पाठः ।

नस्यासंभवात् । क एवं लोकोत्तरः यः परप्रतारणामात्रार्थे बहुवित्तन्य-यायासोपवासादिनात्मानमवसादयेत् । तस्मात्स्वर्गीदिफलमवश्यं यागादे-रङ्गीकार्यम्, तज्जनकत्वं चाञ्जविनाशिनां कर्मणां न संभवतीति तहारीभूतं सुकृतापूर्वमवश्यं कल्पनीयमिति संक्षेपः ॥ १॥

( ग्राष्यम्) दृष्टप्रयोजनानि कृषिवाणिज्यादीनि अदृष्टप्रयोजनान्यश्व-मेवादीनीति द्विविधानि कर्माणि । तेषां खल्वेषाम्— श्रदृष्टादृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोजनमभ्युद्याय । यत्र दृष्टं न भवति प्रयोजनं, तत्राभ्युद्-याय स्वर्गाय प्रयोजनं धर्माख्यमनुमातन्यमिति । अथापि खल्वलौकि-कानां कर्मणां लौकिकवल्केषांचित् दृष्टं प्रयोजनं शामादि । शीघं फलनि-ष्यतेः । इह खल्वेषां दृश्यते प्रयोजनमिति । केषांचिद्मुत्रफलानां न त्विह प्रयोजनं दृश्यते । उभयेषां चैषां यत्र शास्त्रदृष्टस्य प्रयोजनस्य शामादेरभावः वीतरागः पुरुषो यदैतत्प्रयोजनं न कामयते, तद् खल्वेषां प्रयोजनमभ्युद्याय भवत्यदृष्टास्यमिति ।। १ ।।

### अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवानमस्थयज्ञदा-नमोक्षणदिङ्कक्षत्रमन्त्रकाळानियमाश्रादृष्टाय ॥ २ ॥

( उप० ) अदृष्टफलानि कर्माणि परिसंचप्टे-अभिषेचनेति । अदृष्टा-चेत्यदृष्टळक्षणाय फलाय अदृष्टद्वारा स्वर्गापवर्गलक्षणाय फलाय वा। एतेना-दृष्टफलकश्रीतस्मार्तसकलकमीपसंग्रहः। तत्राभिषेचनं स्नानं 'गङ्गायां स्ना-यात्' इत्यादिविधिविधेयम् , उपवासः ' एकाद्शीमुपवसेत् ' इत्यादिवि-धिविधेयः, ब्रह्मचर्ये सामान्यत एव धर्मसाधनम् , गुरुकुळवासो ब्रह्मचा-रिणां वेदाध्ययनमहानाम्न्यादिव्रतार्थः, वानप्रस्थं वयःपरिणामे वनं प्र-स्थितानां यत्कर्म, यज्ञो राजसूयवाजपेयादिः, दानं 'गां दद्यात्' इत्या-दिविधिविधेयम्, प्रोक्षणं 'त्रीहीन् प्रोक्षति ' इत्यादिविधिविधेयम्, दिक् 'प्राचीनप्रवणे यजेत ', 'प्राङ्मुखोऽन्नानि मुश्जीत ' इत्यादिविधि-विषेया, नक्षत्रं आद्धादों मघादि, मन्त्र आपोहिष्टेत्यादिः, कालः ' मासि मासि वोऽरानम्, ' ' अमावास्यायामपराह्वे द्द्यात् ', ' श्रीष्मे पश्चतपाः ' ' वसन्तेऽमीनाद्धीत ' इत्यादिविधिविधेयः, नियमो वर्णाश्रमिणां यथाशा-समनुष्टानम्, तदेवं धर्मस्य आतमा समवायिकारणम्, आतममनःसंयोगो-ऽसमवायिकारणम्, श्रद्धा स्वर्गादिलक्षणप्रयोजनज्ञानं च निमित्तकारण-सनुसंधेयम् ॥ २ ॥

(विदृ०) तत्रादृष्टपुरुकानि कानिचित्कर्माणि प्रदर्शयति—अभिषेच-नेति । एतानि कर्माणि अदृष्टाय अदृष्टजनकानि । तत्र अभिषेचनमभि-षेको राज्ञाम्, उपवासः शिवरात्र्युपवासादिः, ब्रह्मचर्यमष्टविधमैश्रुनादिक-र्जनम्, गुरुकुळवासो ब्रह्मचारिणां वेदाध्ययनाद्यर्थः, वानप्रस्थं वयःशेषे वनप्रस्थिताना पुटपाकादिकर्म, यज्ञो राजसूचादिः, दानमाषाढ्यादौः, प्रोक्षणं त्रीहिपश्चादीनाम्, दिक् प्राङ्मुखभोजनादि, नक्षत्रं मघाश्राद्धादिः, मत्रः प्रणवगायत्र्यादिजपः, काळः चातुर्मास्यव्रतादिः, नियमाः शौचसंतोषतपः-स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि, चकारादनुक्तानि श्रीतस्मार्तान्यपि ॥ २ ॥

(भाष्यम्) अथादृष्टप्रयोजनानाभुदाहरणम्— अभिषेचनोपवासत्र-ह्मचर्यगुरुकुळवासवानप्रस्थयज्ञदानप्रोक्षणिद् क्ष्यमन्त्रकाळिनयमाश्चाद-ष्टाय । अभिषेचनमभिषेकः स्नानं, पापादुपाचृत्तस्य गुणैः सह वासः, उ-पस्थवशीकारः, गुरुकुळे वेदस्याधिगमार्थे वासः, वनं प्रस्थितस्य यद्वि हितं कर्तव्यं, अभिहोत्रादिर्यज्ञः, हिरण्यादीनां दानं, त्रीह्यादीनां प्रोक्षणं, प्राच्यादयो दिशः, नक्षत्रमाधानादौ रोहिण्यादि, अधमर्षणादयो मन्त्राः, पूर्वाह्यादिरुद्गयनादिश्च काळः, समादिदेशनियमाः शौचादयो नियमाश्चै-तत्सर्वमदृष्टाय भवति ॥ २ ॥

#### चातुराश्रम्यमुपधा अनुपधाश्र ॥ ३ ॥

( उप० ) एवं धर्मसाधनमभिधाय अधर्मसाधनमपि समुचिन्वान आह्— चातुराश्रम्यमिति । चतुर्णामाश्रमाणां समानं यद्धर्मसाधनं तत्तावत् पूर्व-सूत्रेणैवोक्तमिति शेषः । उपधाः भावस्य श्रद्धाया दोषाः, अनुपवाः श्रद्धाया भावस्यादोषाः तेऽपि धर्माधर्मयोः साधनानि यथास्वमूहनीयानि।उपधापदे-नाधर्मसाधनानि सर्वाण्युपसंगृहीतानि ॥ ३ ॥

(विवृ ) प्रसङ्गाद्धमीत्मकादृष्टसाधनमध्याह—चातुराश्रम्यमिति । ब्रह्मचारिगृहिवानप्रस्थिभिक्षुरूपेषु चतुर्षु आश्रमेषु विहितं यत्कर्म तचातुरा-श्रम्यं पूर्वेमुक्तमिति शेषः । उपधा भावदोषाः अनुपधा भावदोषाश्च धर्मा-धर्मसाधनानीत्यर्थः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्) न चैतावदेवादृष्टाय, किंतु—क्षचातुराश्रम्यमुप्था अनुप्थाश्च । चतुर्णामाश्रमाणां स्वस्वाधिकारं यद्विहितमध्ययनसिक्षाचर्यादि, यद्वै-षामविशेषेण विहितं क्षमादि, याख्वोपथाः, याख्वानुपथाः, सर्वे चैतददृष्टा-यति । तत्रोपथाऽधमीय शिष्टं धर्मायेति विवेकः ॥ ३ ॥

## मावदोष उपघाऽदोषोऽनुपघा ॥ ४ ॥

( ७प० ) उपधानुपये लक्षणतो विवेचयन्नाह्—भावदोष इति । भावः इच्छा रागः प्रमादोऽश्रद्धामदमानासूयाप्रमृतयो भावदोषा उपधापदेनो-च्यन्ते । श्रद्धा मनःप्रसादो देशितकभीनुष्ठानाध्यवसाय इतिकर्तव्यतापरि-च्छेदश्चानुपद्या । तदेतयोधैर्माधर्मनिमित्तकारणत्वमुक्तम् ॥ ४॥

( विवृ० ) उपचादिलक्षणमाह—भावदोष इति । कामक्रोधलोभमोहमद-मात्सर्यादयो भावदोषा उपधानशब्दवाच्याः श्रद्धाऽप्रमादानालस्यमनःप्रसा-

दाद्योऽदोषा अनुपधाशब्दवाच्या इत्यर्थः ॥ ४ ॥

(भाष्यम् ) तत्र— क्ष्भावदोष उपघाऽदोषोऽनुपधा । भावस्यात्मनो यो दोषः स भवत्युपधा । विपर्ययादनुपधिति । दोषः खल्वात्मनः पापं नास्तिक्यबुद्धिरश्रद्धा प्रभादश्चेत्येवमादिः । विपर्ययेणादोष इति ॥ ४ ॥ यदिष्टस्तप्रसान्धरपर्ये गोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि ॥ ५ ॥

( उप० ) शुच्यशुचिनी चोपधानुपधे । तत्र शुच्यशुचिनी विवेचयति— यदिति । इष्टं श्रुत्या स्मृत्या च यदूपादिकं विहितं यस्य द्रव्यस्य तत्तथा तत्र रूपम्, 'अरूणया एकहायन्या पिङ्गाक्ष्या गवा सोमं क्रीणाति', ' श्वेतं छागमालभेत ' इत्यादौ, प्रोक्षितं मन्त्रेणोदकसिक्तम्,अभ्युक्षितं विना मन्त्रमुदकसिक्तं चकाराज्यायतो लब्बम्। तच 'याजनाध्यापनप्रतिप्रहेर्काह्मणो धनमर्जयेत् ' इत्यादिनियमविधिबोधितम् ॥ ५॥

(विवृ०) अनुपंधाशन्देन शुच्यपि बोध्यते किं तच्छुचीत्याह—यदिति। इष्टा श्रुतिस्मृतिविहिता रूपरसगन्धस्पर्शा यत्र द्रव्ये तद्यथा सोमक्रयादा-वारुण्यादि, प्रोक्षितं मन्त्रेण जलसिक्तम्, अभ्युक्षितं तुष्णीं जलसिक्तम्, चकाराद्वाक्प्रशस्तयाजनादिल्ल्यमूल्यकीतादीनां संग्रहः ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) अथादृष्टिनिमित्तान्तरम्-क्षयिष्टिरूपरसगन्धस्पर्शे प्रोक्षि-तमभ्युक्षितं च तच्छुचि । अदृष्टाय भवतीति प्रकृतम् । न वै विधानमात्रेण द्रव्यस्य शुचिभावः किंत्वेवमिति ॥ ५ ॥

अग्रुचीति ग्रुचिमतिषेयः ॥ ६ ॥

( उप० ) अगुचिलक्षणमाह—अग्रुचीति । यद्द्रव्यं ग्रुचि तद्विपरीतम-ग्रुचीत्यर्थः । अप्रशस्तरूपरसगन्यस्परीममन्त्रप्रोक्षितमनभ्युक्षितं निषिद्ध-जलाभ्युक्षितं वा अन्यायागतं, कृषिवाणिज्यागतं ब्राह्मणस्य द्रव्यमग्रु-चीत्यर्थः ॥ ६ ॥ ( विदृ० ) एतद्विपरीतमशुचीत्याह्—अशुचीति । शुचिप्रतिषेधः शुचि-भिन्नामित्यर्थः । तच अविहितरूपादिमद्प्रोक्षितानभ्युक्षितान्यायोपार्जित-वित्तादि ॥ ६ ॥

( भाष्यम् )यत्पुनिरित्थंभूतं न भवति, विहितमनुपहतमपि नैव तच्छु-चीत्याह—अअग्रुचीति ग्रुचिप्रतिषेधः । यन्न भवति ग्रुचि, तदेतदुपहतमनुप-हतं वा अग्रुचीति ॥ ६ ॥

## अर्थान्तरं च ॥ ७ ॥

( ७प० ) अशुच्यन्तरमाह—अर्थान्तरमिति । प्रशस्तरूपरसगन्धरपर्श-मपि प्रोक्षितमभ्युक्षितं न्यायार्जितं च यत्तत्रापि वाग्दुष्टं भावदुष्टं च यत्त-दृष्यशुचीत्यर्थः ॥ ७ ॥

( विद्युः ) अन्यद्प्यंशुचीत्याह—अर्थान्तरमिति । अर्थान्तरं वस्त्वन्तरं चकारः पुर्वोक्तसमुचायकः । तथाच शुचिद्रव्यमपि वाग्दुष्टं भावदुष्टं चेत्तद्-प्यशुचीत्यर्थः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) न वै खलु विहितमिनित्थंभूतमेवाशुचि, किंतु—अअर्थान्तरं च। अन्योऽर्थोऽर्थान्तरम्। विहितादन्यो योऽर्थः सोऽप्यशुचिभैवति। तदेवं द्रव्यं गुणः कर्म चाशुचीत्याख्यायते। एते ह्यर्थो इति। तत्र यह्व्यं यस्य भोजनादौ विहितं हविष्यान्नादि, ततोऽन्यन्मांसादि द्रव्यं तस्याशुचि। यो गुणो यस्य विहितो मार्ववादिस्तद्विपर्ययस्तस्याशुचिः। यच कर्म यस्य विहितमध्ययनादि, ततोऽन्यत्स्तेयादिकं तस्याशुचीति। अथापि खल्वर्थस्य योऽयं दोषः, स भवत्युपधा अदोषोऽनुपधा इति।। ।।

अयतस्य शुचिभोजनादभ्युद्यो न विद्यते नियमाभावाद्विद्यते वाऽर्थान्तरत्वाद्यमस्य ॥ ८ ॥

( उप० ) इदानीं धर्माधर्मीं प्रति सहकार्यन्तरमाह—अयतस्येति । अय-तस्य यमरहितस्यासंयतस्येति यावत् । 'हस्तौ पादौ प्रक्षाल्याचम्य वाग्यतो भुर्जात । भोक्ष्यमाणः प्रयतोऽपि द्विराचामेत् ' इत्यादिनोधितयमरहितस्य भोजनं नाभ्युद्याय किंतु पापाय । कुत एवमित्यत आह—नियमाभावान्निय-मस्य सहकारिणोऽभावात् । नियमे सति यत्तदाह—विद्यते वा ययोक्तयम-साहित्येन भोजने भवत्येवाभ्युद्यः । कुत इत्यत आह—अर्थान्तरत्वाद्यमस्य

१ चन्द्रकान्तस्तु विद्यते वेत्यादियोगं विभज्य व्याच्छे ।

भोजनाद्यान्तरं यतो यमः । तथाच सहकारिकारणं विना न फलसिद्धि-स्तस्मिन् सति फलसिद्धिरित्यर्थः ॥ ८॥

(विदृ०) शुचिद्रव्यभक्षणं यमसहकृतं धर्मे तद्सहकृतं चाधर्मे जनयती-त्याह-अयतस्येति । अयतस्य पाणिपादप्रक्षाळनाचमनादिरहितस्य शुचि-द्रव्यसक्षणाद्भ्युद्यस्तज्ञनकसुकृतापूर्वम्-आयुर्वृत्तिमितिवत्-न विद्यते न भवति नियमाभावाद्यमरूपसहकारिविरहात् । संयतस्य तु भवेदेव सुकु-तमित्याह-विद्यते वेति भवत्येवेत्यर्थः 'वा स्याद्विकस्पोपमयोरेवार्थे वा समु-चये' इत्यमरकोषाद्यमस्यार्थोन्तरत्वात्सहकारित्वात् । तथाच यमसहितं शुचिभोजनं धर्म जनयति तद्रहितं तु पापं जनयतीति भावः ॥ ८ ॥

( भाष्यम् )-तत्र विपर्ययेणादावनुपधाया उदाहर्णं, परस्तादुपधाया इत्ययं विशेष:- \*अयतस्य शुचिभोजनादभ्युद्यो न विद्यते नियमाभावात्। योऽयमयतः पुरुषः स खलु स्नातः शुचिरपि यच्छुचि द्रव्यं सुङ्के न तस्माद्भ्युद्यो भवति । कस्मात् ? नियमामावाद् । थद्वै नियमेन क्रियते, तत्वत्वभ्युद्यायेति । यमः खल्वानृशंस्यादिर्शाविधः । यो वै यमो नियमः खलु सः । यमोऽपि यच्छतेर्नियमोऽपि । तस्माद्यतस्य न नियमो विद्यते नियमस्याभावाच्छुचिभोजनेऽपि न तस्याभ्युद्यो भवतीति।

अस्य प्रतिषेध:- अविद्यते वाऽर्थान्तरत्वाद्यसस्य । वा शब्दात्पक्षो विपरिव-तेते। योऽयमानृशंस्यादिरहितः स खल्वयतः। तस्यायतस्यापि शौचादिनियम-वतः ग्रुचिभोजनादभ्यदयो विद्यते । कस्मात् ? यमस्यार्थान्तरत्वात्। अन्यः खल्वर्थो यमोऽन्यञ्चार्थो नियमः । तत्र यमो दश्विध आनृशंस्यादिः नियमोऽपि दशविधः शौचादिरिति । तत्रायतस्य नियमाभावादिति तदुक्तं तद्युक्तम् । अथापि खळु यमो नियमश्चेति द्वयं यच्छतेरेव, कस्माद्र्थविशे-षप्रतिपत्तिः ? उपसर्गविशेषात्परिभाषातश्चेति ॥ ८ ॥

## असति चाभावात् ॥ ९ ॥

(उप०) ननु यसमात्रमेव तन्त्रं तर्हि भोजनमतन्त्रमेवेत्यत आह-असतीति । यमे सत्यपि शुचिभोजनेऽसति अभावादभ्युद्यस्येति शेपः। तथाच यमो भोजनं च द्वयमेव पुण्यकारणमित्यर्थः । भोजनमित्युपळक्षणं यागदानस्नानहोमादीनामपि श्रौतस्मार्तकर्मणां यमनियमौ सहकारिणौ॥९॥

(विवृ०) नन्वेवं यससिहतमशुचिभोजनं धर्मजनकं न वेत्यत्राह-अ-सतीति । असति अप्रशस्ते 'सत्ये साधौ विद्यमाने प्रशस्तेऽभ्यहिते च सन्' इति कोषाद्शुचिद्रव्यभक्षणे इति यावत् । अभावाद्भ्युद्यसाधनस्य धर्म-स्याभावात् । तथाच निन्दितत्वेनाशुचिद्रव्यभोजनं यमसहकृतमपि धर्म न जनयति किंत्वधर्मभेवेति भावः ॥ ९ ॥

(भाष्यम् ) यमस्यार्थान्तरत्वात्तद्भावेऽपि नियमाद्भ्युद्यो न खल्वपि नियमस्यार्थान्तरस्याभावे यमादिति । कुत एतद्यतिपत्तव्यम्-\*असति चामावात् । सति भावाचेति चार्थः । असति शौचादिनियमे न भवत्यभ्यु-दयः सति च भवतीति न नियमाभावे यमाद्भ्युद्यनिष्पत्तिः । नियमेन हि कृतमभ्युद्याय भवतीति । परीक्षितौ संसारमूळभूतौ धर्माधर्मी ।। ९।।

## सुखाद्रागः ॥ १०॥

( उप० ) एवं धर्माधर्मप्रादुर्भावं प्रति यमं सहैकारिणमभिधाय दोषं सहकारिणमभिधातुं दोषनिदानमाह—सुखादिति । स्रक्चन्दनवनितादि-विपयसेवनजन्मनः सुखादुत्तरोत्तरं तज्जातीये सुखे तत्साधने वा रागः इच्छा संजायते अहिकण्टकादिजन्मनो दुःखात्तत्र तत्साधने वा द्वेप इत्यपि द्रष्टव्यम्।रागद्वेषमोहाश्च प्रवर्तकत्वेन दोषा इत्यभिधीयन्ते।तथाच गौतमीयं सूत्रम्—' प्रवर्तनाळक्षणा दोषाः ' इति ।। १०।।

(विदृ०) दोषस्यापि धर्माधर्मकारणत्वात्तत्कारणं दर्शयति—सुखा-दिति । सुखात्सुखमोगादनन्तरं तत्साधने खक्चन्दनविनतादौ राग इच्छा भवतीति रोषः । एवं दुःखभोगानन्तरमपि तत्साधनेऽहिकण्टकादौ द्वेषो जायते इति बोध्यम् । मोहोऽपि रागद्वेषकारणमिति रागद्वेषद्वारा मोहोऽपि प्रवर्तक इति रागद्वेषमोहास्त्रय एव दोषाः धर्माधर्मयोः सह-कारिकारणानि । तदुक्तं गौतमीये 'प्रवर्तनाळक्षणा दोषाः' इति । ' तत्रै-राज्यं रागदेषमोहाथीन्तरभावात् तेषां मोहः पापीयान्नामृदस्येतरोत्पत्तेः । इति च ॥ १० ॥

#### तन्मयत्वाच ॥ ११ ॥

( उप० ) अत्र सुखदुःखे एव यदि रागद्वेषौ जनयतः तदा तयोर्नाशे कथं तौ स्यातामत आह-तन्मयत्वाचेति । रागद्वेषौ भवत इति शेषः। विष-

१ सहकारिकारणमिति बाँ रा सो पु पाठः।

याभ्यासजनितो दृढतरः संस्कारिवशेषस्तन्मयत्वं यद्वशात्कामातुरस्य का-मिनीमलभमानस्य सर्वत्र कामिनीदर्शनम् , एकदा भुजङ्गदृष्टस्य तत्र दृढ-तरसंस्कारवतः सर्वत्र भुजङ्गदर्शनम् । तदुक्तं 'तन्मयत्वं तत्प्रकाशो वाद्या-भ्यन्तरतस्त्रथा ' इति ॥ ११ ॥

(विवृ०) प्रयोजकान्तरमाह्—तिद्ति । तन्मयत्वाद्विषयभोगा-भ्यासजनितदृढतरसंस्काराच रागादयो भवन्तीत्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम् ) विषयाभ्यासनिमित्तः संस्कारविशेषः तन्मयत्वम् । तस्माचान्तरेणापि सुखाभिसंधिमभ्यासवशादसौ रज्यतीति ॥ ११ ॥

#### अदृष्टाच ॥ १२ ॥

( उप० ) हेत्वन्तरं समुचिनोति—अदृष्टाचेति । रागद्वेषाविति शेषः यद्यप्यदृष्टं साधारणकारणं तथापि कचित्तौ प्रति असाधारणतामप्यनुभ-वति यथा तज्जन्माननुभूतकामिनीसुखस्यापि यौवनोद्भेदे कामिनीरागः अननुभूतभुजङ्गदंशदुःखानामपि भुजङ्गेषु द्वेष इत्याद्युन्नेयम् । नच प्राग्भ-वीयः संस्कार एवात्र निवन्धनम् , तत्कल्पने तदुद्वोधकल्पने च प्रमाणाभा-वाददृष्टस्यावश्यकल्पनीयत्वात् ।। १२ ।।

(विवृ०) कारणान्तरमपि दर्शयति—अदृष्टाचेति । अदृष्ट्विशेषा-जन्मान्तरकृतादृष्ट्विशेषात्कस्यचित्कस्मिश्चिद्नुरागो द्वेषो वा भवति यथा दमयन्त्यादेनेलादौ, यथा वा दुर्योधनादेभीमादौ । तदुक्तं 'जन्मान्तराधि-गतकर्माविपाकजन्मैवोन्मीलित कचन कस्य च नानुरागः' इति ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) अदृष्टमपि शक्तिविशेषो न दृश्यते इति । तस्माच राग उत्पद्यते । यथोद्भिन्नतारुण्यस्य तरुण्यामनुराग इति । अथापि खल्वदृष्टा-दात्मगुणविशेषात्कश्चित्कचिद्रज्यतीति ।। १२ ।।

#### जातिविशेषाच ॥ १३ ॥

( उप० ) सहकार्यन्तरमाह—जातिविशेषादिति । तथाहि मनुष्यजाती-यानामन्नादौ रागः मृगजातीयानां तृणादौ, करभजातीयानां कण्टकादौ, तत्रापि तत्तज्जातिनिष्पादकमदृष्टमेव तन्त्रं द्वारमात्रं तु जातिर्जन्मिविशेषः । एवं पारावतादीनामुंत्कटो रागः । तथा महिषजातीयानां तुरङ्गमे द्वेषः, सारमेयाणां शृगाले, नक्तलानां भुजङ्गमे इत्याद्युन्नेयम् ॥ १३ ॥

( विष्टु० ) अन्यद्प्याह—जातीति । जातिविशेषानमनुष्यजार्जीयानाम-

१ ' उत्करे ' इति मुद्रितपुस्तके ।

त्रादौ उष्ट्रादिजातीयानां कण्टकादौ रागः, नकुळजातीयानां भुजङ्गमे महि-षजातीयानां तुरङ्गमे द्वेषव्य जातिकृत एव। यद्यव्यत्रादृष्टमेव जातिद्वारा रागाद्युत्पाद्कं तथापि साक्षात्रिष्पाद्कत्वं जातेरैवेति ॥ १३ ॥

(भाष्यम् ) जन्मनो यो विशेषस्तस्मात्वस्तिप राग उत्पद्यते । विशुद्धान्तराभ्यां मातापितृभ्यामुत्पन्नो विशुद्धेषु विषयेषु रज्यति, विपर्ययाद्विपर्ययोध्विति । एवमन्येऽपि जन्मनो विशेषा उत्यक्षितव्याः । द्वेषः खल्विप तत्प्रत्यनीकभावाद्याख्यातः । सुखानुशयी रागो दुःखानुशर्या द्वेषः इति दुःखाहुषः । तन्मयत्वाच । अदृष्टाचोपहृतपुंस्त्वस्य द्वेषः कामिन्यामिति । जातिविशेषाच द्वेषो रागेण व्याख्यातः । तावेतौ रागद्वेषौ नान्तरेण मोहमुत्यवेते इति मिथ्याप्रतिपत्तिस्वस्यणस्य मोहस्य प्रतिपत्तिरिति प्रवर्तनालक्षणा दोषाः प्रतिपादिता भवन्ति । मुग्धो हि रज्यति द्वेष्टि चेति । तेषां मोहः पापीयान् नामृदस्येतरोत्पत्तिरिति तन्त्रान्तरं चोक्तमिति । त इमे रागद्वेषमोहा बहुशाखाः तज्यात्यं रागद्वेषमोहार्थान्तरम्भावादिति तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्याः ।। १३ ।।

## इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मयोः महात्तः॥ १४॥

( ७प० ) एवं धर्माधर्मनिमित्ततया रागद्वेषनिमित्तानि परिसंख्याय संप्रति दोषाणां धर्माधर्मकारणत्वं प्रवृत्तिद्वारेत्याह्—इच्छेति । विहिते कर्मणि रागनिवन्धना निषिद्धे कर्मणि हिंसादौ द्वेषनिवन्धना प्रवृत्तिः । रागनिवन्धना यागादौ प्रवृत्तिर्धर्मे प्रसृते द्वेषनिवन्धना हिंसादौ प्रवृत्तिर्धर्मम् । तावेतौ रागद्वेषो संसारमनुवर्तयतः। तथाच गौतर्मायं सूत्रम् 'प्रवृत्तिवांग्बुद्धिशरीरारम्भः' इति । वागारम्भो वाचिकी प्रवृत्तिः सत्यं प्रियं हितमिति पुण्या, असत्यमप्रियमहितमिति पापा, बुद्धिः बुध्यते ज्ञायते-ऽनेनेति मन उच्यते। तेन मानसी प्रवृत्तिर्भूतद्यादिः, शारीरी प्रवृत्तिर्शनं परिचरणिमत्यादिका दश्विधा पापा दश्विधा पुण्या वेति ।। १४।।

(विवृ०) रागादेधेमीधर्मीत्पादने बीजमाह—इच्छोते। धर्माधर्मी तज्ञ-नकयागिहंसादिकर्मणी उपचारात्, तत्र या प्रवृत्तिः इच्छाद्वेषपूर्विका इच्छाद्वेषजन्या। तथाच रागाद्यागादौ प्रवृत्तिस्ततो यागादिना धर्मो जायते तथा द्वेपाद्धिसायां प्रवृत्तिस्ततो हिंसादिनाऽधर्मी भवतीति रागादेः प्रवृत्ति-द्वारकमेव धर्मीदिजनकत्विमति औत्सर्गिकाभिप्रायेणेदम्। तेन रागद्वेषादिकं विनापि आकस्मिकगङ्गाजछसंसर्गादिना धर्मीदिजननेऽपि न क्षति-रिति ।। १४ ॥

( भाष्यम् ) दोषेभ्यः खल्वियम्-ऋइच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मप्रवृत्तिः । सुखहताविच्छाविशेषाद्रागात्तत्प्रतिषेधे द्वेषाच धर्मप्रवृतिः । सौन्दर्शदि-निमित्ताद्रागादामुध्मिकहिते द्वेषाचाधर्मप्रवृत्तिरिति । अथाप्येतदुक्तम्-ंसत्याद्प्यनृतं श्रेष्टं विक् स्वर्गं नरकोऽस्तु मे' इति । अथापि खास्विच्छापृ-विका धर्मप्रवृत्तिद्वेषपूर्विका चाधर्मप्रवृत्तिरिति । द्वेपातवल्वयमधर्मेषु पर-प्रमापणादिषु प्रवर्तमानः प्रमापयतीति ।। १४ ॥

### तत्संयोगो विभागः ॥ १५ ॥

( उप० ) इदानी धर्माधर्मयोः प्रयोजनं प्रेत्यभावमाह-तदिति । ताभ्यां वर्मीवर्मीभ्यां संयोगो जन्म अपूर्वीभिः शरीरेन्द्रियवेदनाभिः संबन्धः संयोग इहोच्यते । विभागस्तु शरीरमनोविभागो मरणळक्षणः । तथाचायं जन्ममर्णप्रवन्धः संसारः प्रेत्यभावापरनामा धर्माधर्माभ्यामित्यर्थः। अस्यैव 🛊 च प्रेत्यभावस्याजरञ्जरीभाव इति वैदिकी संज्ञा ॥ १५ ॥

( विद्यु० ) धर्माधर्मयोः कार्थ प्रत्यभावमाह-तदिति । तत्संयोगः ताभ्यां जिनतः संयोगः संबन्धः अर्थोदपूर्वशरीरप्राणयोराचः संयोगः जन्मेति यावत् । एवं विभागः शरीरचरमप्राणसंयोगव्यंसः मरणमिति यावत् । तद्पि धर्माधर्माधीनमेव । तदेवं धर्माधर्माधीनो जन्ममर्णप्रवाहः प्रेत्यभावः स एव पुंसां वन्यळक्षणः ।तस्य चाजरञ्जरीभाव इति नामान्तर-मागमे प्रसिद्धम् । तदुक्तं गौतमीये 'पुनरुत्पत्तिः प्रेत्यभावः' इति ॥ १५॥

( भाष्यम् ) रागद्वेपनिमित्ताभ्यां खळु धर्माधर्माभ्यां प्रेत्यभावनिष्पत्ति-रिति तदुच्यते- अतत्संयोगो विभागः। योऽयं धर्माधर्मनिमित्तः शरीरेन्द्रि-यबुद्धिवेदनाभिः संयोगः, स खलु विभागः । कस्मात् ? तद्वसानत्वात् । विभागावसानः खल्वयं संयोगो विभाग इति व्यपदिश्यते वैराग्यार्थम् । अथापि खळु धर्माधर्मनिमित्तः शरीरेन्द्रियबुद्धिवेदनाभिः संयोगो विभाग-स्रोपजायते पुरुषस्य । देहादिभिः खल्वयं संयुज्यते, तदेतज्जन्म । संयु-क्तस्त्र विभज्यते, तदेतत्संस्था मरणमिति । तावुभी संयोगविभागौ याव-दुपवर्गमनिशमावर्तमानौ प्रत्यभाव इति । तथैतत् , पुनरुत्पत्तिः प्रेत्यभाव इति तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यम् । यदा खल्वयं म्रियते तदा प्रैति पूर्वशारीरं जहाति, प्रेत्य च भवत्युत्पद्यते, भूत्वा प्रैति, प्रेत्य पुनर्भव-तीति । स चायं प्रेत्यभावो यावन्नोपरमति तावद्वन्यः पुरुपस्य ॥ १५ ॥

आत्मकर्मस्य मोक्षो व्याख्यातः॥ १६॥

( जप० ) तदेतस्य प्रत्यभावस्य जनममरणप्रवन्थस्य यत्र निष्ठा यत्र च पर्य-

वसानं तं मोक्षं निरूपियतुमाह—आत्मेति।अयमेव शरीरमनोविभागः आत्मक-मेसु सत्सु मोक्षो भवतीत्यर्थः । तत्रात्मकर्माणि तावच्छ्रवणं मननं योगाभ्यासो निदिध्यासनमासनं प्राणायामः शमदमसंपत्तिः आत्मपरात्मसाक्षात्कारो देहदेशान्तरोपभोग्यपृवींत्पन्नधर्माधर्मपरिज्ञानं तद्रोगानुरूपनानादेहनिर्माणं तयोभीगेन प्रक्षयो रागद्वेषद्रक्षणदोषतुषारदमादिष्रमधर्माधर्मयोरनुत्पादाद्य-वृत्त्यपाये जन्मापायादुःखापायद्रक्षणोऽपवर्गस्तत्र षट्पदार्थीतत्त्वज्ञानमा-द्यमात्मकर्म ।। १६ ।।

इति श्रीशाङ्कर वैशेषिकस्त्रोपस्कारे पष्ठाध्यायस्य दितीयमाहिकम् ।

(विवृ०) नन्वेवमनादिरयं प्रेत्यभावः, पुरुषः (तं) किं न जहातीत्यत्राह—आत्मकर्मस्विति। आत्मकर्मसु अवणमननिदिध्यासनात्मसाक्षात्कारेषु सत्सु मोक्षो व्याख्यातः आगमेऽभिहितः । तत्र आत्मतत्त्वसाक्षात्कारेणापहते मोहात्मके देहाचात्माभेदविषयके मिध्याज्ञाने रागद्वेषळक्षणस्य दोषस्या-पायो भवति । ततः प्रवृत्तेर्धर्माधर्मात्मकाया उच्छेदस्तद्भावाचापूर्वेशरीरा-चप्राणसंयोगरूपजन्मोच्छेदस्तत आत्यन्तिकतापत्रयविनाशो भवतीति स एव मोक्षस्तत्र मननशास्त्रमिदं परंपरयोपयुज्यते इति। तथाच गौतमीयं सृत्रम्। 'दुःखजनमप्रवृत्तिदोषमिध्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायाद्पवर्गः' इति। अधिकमन्यत्रानुसंवेयम्।। १६।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननभद्दाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृतौ पष्टाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम् ) यत्र तु तस्योपरमः, सोऽयम्— क्षः आत्मकर्मसु मोक्षो व्या-स्यातः । आत्मकर्मसु यमनियमादिषु सत्सु मोक्षो व्याख्यातः । तदेततः, तद्धै यमनियमाभ्यामात्मसंस्कारो योगाचाध्यात्मविष्युपायैरिति तन्त्रान्तरे चोक्तमिति । तचैतदात्मकर्भ बहुशाखमनेकपरिकरं तन्त्रान्तरतः प्रति-पत्तव्यमिति ।। १६ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैद्योपिकभाष्ये षष्ठस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तस्थायं पष्ठोऽध्यायः ।

# सतमाध्याये प्रथमाहिकम्।

## उक्ता गुणाः ॥ १ ॥

(उप०) संसारमूळकारणतया सर्वोत्पत्तिमन्निमित्तकारणतया भोगसाध-नतया चोत्पत्तितः प्रत्यात्मनियतत्वेन परादृष्टस्यापि परस्योपयोगित्वेन च धर्माधर्मी परीक्ष्येदानी गुणान् परीचिक्षिषुस्तेषामुद्देशं छक्षणं च स्मारय-माह—उक्ता इति । उद्दिष्टा छक्षिता गुणाश्चेत्यर्थः । तत्र रूपादयः सप्तद्श कण्ठरवेणोक्ताः चशन्द्समुबिताः सप्त, तेन चतुर्विशतिरिप गुणा उक्ताः, तत्र नित्यवृत्तिनित्यवृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं गुणत्वं समवायिकारणावृ-त्तिनित्यवृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं वा, असमवायिकारणवृत्तिनित्य-वृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं वा कार्यासमानाधिकरणकर्मावृत्तिजाति-मत्त्वं वा ॥ १ ॥

(विवृः ) तदीयसूत्रसंहतिं विवृण्वतामधीमताम् । शुभाय सन्तु सन्ततं कणाद्पाद्रेणवः ॥

सप्तमे गुणान्परीचिक्षिषुस्तदुदेशलक्षणे स्मारयति—उक्ता इति । गुणा उक्ता बहिष्टा लक्षिताश्चेत्यर्थः ॥ १॥

(भाष्यम्) द्रव्यकर्मणी परीक्ष्य पारिशेष्याद्धुणान् परीचिक्षिषुर्विप्रकृष्टानमून्स्मारयति—अज्ञा गुणाः। ते खल्विमे उक्ता गुणाः परीक्ष्यन्ते
न समुचिता अपि । कस्मात् ? विप्रतिपत्तिभूयस्त्वाद्विपर्ययाच । विप्रतिपत्तिभूयस्त्वं खल्वेतेषु उपलभ्यते, विपर्ययोऽन्येषु । क्ष्पाद्यो गुण द्रव्यातमान इत्येके, द्रव्याणीत्यन्ये, बुद्धणात्मान इत्यपरे। नैव सन्तीति केचित् ।
एवमपरा अपि विप्रतिपत्तय उत्प्रेक्षितव्याः। अथापि खल्वेतेषु परीक्षितेषु
समुचितानामन्येषां परीक्षामनयैव दिशा प्रतिपत्तमईतीति मन्यते
सूत्रकारः।। १।।

## पृथिव्यादिग्रूपरसगन्यस्पर्शा द्रव्यानित्यत्वादानित्याश्च ॥ २ ॥

( उप० ) तत्र गुणत्वेन गुणपरीक्षा सप्तमाध्यायार्थः । तत्र प्रथमा-हिके नित्यतया गुणपरीक्षा, अनित्यतया गुणपरीक्षा, पाकजगुणपरीक्षा संख्याद्यनेकवृत्तिगुणपरीक्षा परिमाणपरीक्षा चेति पश्च प्रकरणानि, तत्र क-पादीनां चतुर्णामनित्यत्वमाह—पृथिव्यादीति। पृथिव्यादीनां वाय्वन्तानामव-यविनां कपादयख्यत्वारो गुणा अनित्याः। यद्यप्यन्येऽपि गुणा अवयविषु वर्त-माना अनित्या एव, तथापि तेषामन्यतोऽपि विनाशः, कपादयख्यत्वारो गुणा आश्रयनाशादेव नश्यन्ति न तु विरोधिगुणान्तरात् । द्रव्यानित्यत्वादिति द्रव्यस्याश्रयभूतस्यानित्यत्वादाश्रितानामनित्यत्वमित्यर्थः ।। २ ।।

( विवृ ) रूपादीनां चतुर्णो यथासंभवमनित्यत्वमाभिषत्ते—पृथि-व्येति । पृथिव्या रूपरसगन्धस्पर्शाः, जलस्य रूपरसस्पर्शाः, तेजसो रूप- स्पर्शी, वायोः स्पर्शः, एतेषामनित्याश्रितानामनित्यत्वमाश्रयनाशनास्य-त्वात् । चकारादेकत्वैकपृथक्त्वपरिमितिगुक्त्वसांसिद्धिकद्रवत्वस्नेहानां सं-ग्रहः । तेऽपि अनित्यगता अनित्या एवेत्यर्थः ॥ २ ॥

(भाष्यम्)तत्र— \*\*पृथिव्यादिरूपरसगन्धस्पर्शो द्रव्यानित्यत्वाद्नित्याश्च। पृथिव्यादीनां रूपादयः स्पर्शान्ताः परिमाणादयश्च गुणाः तदाश्रयस्य द्रव्यस्यानित्यत्वाद्नित्या भवन्ति । उत्पत्तेः प्रभृत्याविनाशमनुवर्तमानः खल्विप भावोऽनित्य एव । कस्मात् ? द्रव्यानित्यत्वात् ।। २ ।।

# एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् ॥ ३ ॥

( उप० ) रूपादीनामनित्यत्वे यद्याश्रयानित्यत्वं तन्त्रं तदा नित्याश्र-यवृत्तीनां नित्यत्वमित्याक्षेपबळ्ळभ्यमित्याह्—एतेनेति । रूपादीनामेत्र च-तुर्णी नित्येष्वाश्रयेषु वर्तमानानां नित्यत्वमुक्तम् । एतेनेति आश्रयानित्यत्वे-नानित्यत्वाभिधानेनेत्यर्थः । वृत्तिकृतस्तु नित्येष्वनित्यत्वमुक्तमित्यकारप्रश्ले-पस्तथाच प्रार्थिवपरमाणुष्वप्रिसंयोगान्नाश इति व्याचकुः ॥ ३ ॥

(विदृ०) ननु नित्यगता रूपाद्यः किमनित्या नित्या वेत्यत्राह—एतेनेति। एतेन आश्रयानित्यत्वहेतुकानित्यत्वकथनेन नित्येषु आश्रयेषु रूपादीनां नित्यत्वमुक्तमुक्तम्यभर्थायातत्वादित्यर्थः । नित्येष्वानित्यत्वमिति वृतिकारसंमतः पाठः। तन्मते नित्येषु पार्थिवपरमाणुषु रूपादीनामनित्यत्वमिति संयोगनाद्यत्वादित्यर्थः। किंतु तादृशपाठे एतेनेति उक्तमिति च संगतं न भवतीति ध्येयम्॥ ३॥

( भाष्यम् ) यदि द्रव्यानित्यत्वादनित्याः नित्येषु तर्हि द्रव्येषु द्रव्य-नित्यत्वान्नित्यत्वममीषामुक्तं भवति ॥ ३ ॥

# अप्सु तेजास वायौ च नित्या द्रव्यनित्यत्वात् ॥ ४ ॥

(उप०) तिंक पार्थिवेऽपि नित्यवृत्तिकपादीनां नित्यत्वमेवेत्यतो विशिनष्टि—अप्स्वित । आप्यपरमाणौ कपरसस्पर्शा नित्याः, तैजसपरमाणौ कपरसस्पर्शा नित्याः, तैजसपरमाणौ कपरस्पर्शो, वायुपरमाणौ स्पर्शो नित्यः । ननु नित्येऽपि वर्तमानानां कपादीनामनित्यत्वे को विरोधः शब्दबुद्धचादीनामिवेत्यत्रश्चकारेण गुणान्तर्गपादुर्भावो हेत्वन्तरं सूचितम् । शब्दे हि तीव्रमन्दादिभावेन गुणान्तर्गपादुर्भावोऽनुभूयते, ज्ञानादौ च ज्ञानादिविरोधी संस्कारादिः, आप्यतै-जसवायवीयपरमाणुषु कपादिविरोधि गुणान्तरं न प्रादुर्भवति, यदि प्रादुर्भवत्वात्रविष्या स्वयायवीयपरमाणुषु कपादिविरोधि गुणान्तरं न प्रादुर्भवति, यदि प्रादुर्भवत्वात् तदारच्येष्वपि व्यणुकादिप्रक्रमेणाप्याद्यवयविष्वपि पूर्वविज्ञातीयं

रूपाचनुभूयेत । निह् गुक्कस्पविजातीयं रूपं तोयतेजसोर्ने वा शीतोष्णस्पर्श-विजातीयौ स्पर्शों। उष्णं जलं शीतो वायुरित्यादिप्रतीतिस्तूपाधिनिबन्धनेति भावः ॥ ४॥

(विदृ०) ननु पार्थिवपरमाणुगतानां रूपादीनामग्निसंयोगनाश्यत्वात् कथं नित्येष्विति सामान्यत उक्तमतो नित्यानि विशेषयति—अफ्खिति । न खळु नित्यपृथिवीगता रूपादयो नित्याः किंतु नित्यजळतेजोवायुगता एव ते नित्याः पूर्वसूत्रे उक्ता इत्यर्थः ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) तस्योदाहरणम्— अध्यु तेजिस वायौ च नित्या द्रव्य-नित्यत्वात् । नित्यास्वप्यु नित्ये तेजिस नित्ये वायौ च रूपादयो नित्याः । कस्मात् ? तदाश्रयस्य द्रव्यस्य नित्यत्वात् ॥ ४॥

## अनित्येष्वानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥

( उप० ) पूर्व पृथिवीमन्तर्भीव्यानित्येष्वनित्यो इत्युक्तमिदानीमाप्या-दिष्वेवाह—अनित्येष्विति । अबाद्यवयविरूपादय आश्रयनाशादेव नदयन्ति न तु विरोधिगुणान्तराद्पीत्यर्थः ॥ ५ ॥

(विद्यु०) नतु रूपादिभिन्ना अनित्यगता गुणाः किं नित्यास्तथाच संयोगादिकमपि नित्यं स्यादित्यत आह—अनित्येष्विति । अनित्येषु ये गुणा वर्तन्ते ते सर्व एवानित्या आश्रयानित्यत्वात् , तथाचानित्येषु नित्या गुणा न सन्त्येवेत्यर्थः ॥ ५ ॥

(भाष्यम् ) अनित्येष्वबादिष्वप्यनित्याः, तदाश्रयस्य द्रव्यस्यानित्य-त्वात् । अथापि खल्वन्येषां गुणानां परिमाणादीनामनित्येष्वनित्यत्वं सृत्रार्थः ॥ ५ ॥

## कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाः ॥ ६ ॥

(उप०) ननु पृथिन्यामवयविरूपायामपि रूपाद्योऽग्निसंयोगादेवोत्प-द्यन्ते नश्यन्ति च, तत् कथमाश्रयनाशमात्रनाश्या इत्यत आह—कार-णेति। पाकजा इति रूपरसगन्धस्पर्शी इत्यर्थः। कारणगुणपूर्वका इति रूपाश्रयस्य घटादेर्यत्समवायिकारणं कपालादि तद्गुणपूर्वकाः। तथाच कपा-लक्षं कारणैकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या घटरूपाद्यसमवायिकारणम्, एवं र-सादावपि। रूपरसगन्धस्पर्शीः रूपत्वादिगुणत्वसाक्षाद्याप्यजातिमन्तः। ननु चक्षुत्राह्यत्वमेव रूपत्वमुपाधिरिति चेत्—इन्द्रियपातमात्रेण रूपमिति प्रत्य-यानुद्यप्रसङ्गात्। अननुसंहितोपाधेरुपहितप्रत्ययायोगादिति, उपाधिश्चात्र

चक्षुस्तचातीन्द्रयं प्राह्यत्वं च प्रहणविषयत्वं तद्प्यचाक्षुषं रूपत्वविशिष्टप्र-तीतेश्च चाक्षुपत्वात्। चक्षुमीत्रबहिरिन्द्रियप्राह्यगुणत्वं रूपत्वम्, अतीन्द्रिय-रूपाव्याप्तिरिति चेन्न, चक्षुर्मात्रबहिरिन्द्रियग्राद्यजातिमत्त्वस्य विवक्षित-त्वात् । तादशी च जाती रूपत्वं नीलत्वादिका चेति । नन्वेकैका एव नील-पीतादिव्यक्तयो नित्या न तु तत्र नीलत्वादिजातय एकव्यक्तिकत्वादिति चेत्र । नीलतरनीलतमादिप्रत्ययानुद्यप्रसङ्गात् । धावल्यादिसंमेदाभावक्र-तस्तत्र तारतम्यव्यवहारः इति चेन्न, प्रमाणाभावात् । इयामं रूपं नष्टं रक्तसूत्पन्नमिति प्रतीतेश्च । न च सा समवायोत्पत्तिविनाश्चक्रतेति वाच्यं समवायस्य तत्रानुहेखात्तस्य नित्यत्वाच घटादेरप्यनित्यतायामेवं सत्य-नाश्वासापत्तेः समवायानित्यत्वेनैव तत्राप्यन्यथासिद्धेः सुवचत्वात् । नतु नीलपीताद्यो गुणा द्रव्याभिन्ना एव धर्मधर्मिणोरभेदादिति चेन्न, रूपं घटः स्पर्शो घट इत्यादिन्यवहारप्रसङ्गात् । ननु नेद्मनिष्टं यतो भवत्येव शुक्रः पटो नीलः पट इत्यादिप्रतीतिरिति चेन्न, मतुब्लोपादभेदोपचाराद्वा प्रती-त्युपपत्तेः । भेदे प्रमाणे सति कल्पनेयं यथाकथंचिदुपपद्यते इति चेन्न, चन्द-नस्य रूपं चन्दनस्य गन्ध इत्यादिञ्यपदेशवलाद्भेदसिद्धेश्च पटस्य रूपाभेदे पटवद्रूपमि त्विगिन्द्रियेण गृह्येत । पटमानयेत्युक्ते यक्तिंचद्रूपमानयेत् , रूपमानयेत्युक्ते यत्किचिद्रव्यमानयेत् । अस्तु तर्हि भेदाभेदः अत्यन्तभेदे अत्यन्ताभेदे च सामानाधिकरण्यानुपपत्तेरिति चेन्न, अवच्छेद्भेदं विना विरू-द्धयोभेदाभेदयोरेकत्रासंभवात् । अन्योन्याभावत्वभव्याप्यवृत्तिवृत्तिनित्या-भाववृत्तिवर्मत्वाद्त्यन्ताभावत्ववदिति चेन्न, एकत्र संयोगतद्त्यन्ताभावयोः प्रतीतिबळादत्यन्ताभावस्याव्याप्यवृत्तित्वाभ्युपगमात् । अन्योन्याभावे तु तथाप्रतीतेरभावात् । तदेतद्रूपं प्रथिव्यां नानाप्रकारकम्, पाथसि तेजसि च गुक्कमेव । कचित् पटादौँ च चित्रमपि रूपमधिकम्, अन्यथा तदचाक्षु-पत्वापाताद्रूपवत एव चाक्षुपद्रव्यत्वात् । न च विजातीयरूपै रूपानारम्भः, नीलपीतादीनामारम्भे रूपत्वेनैव साजात्यस्यापेक्षितत्वात्, अन्यथा तैद्चा-भ्रुपत्वापत्तेरुक्तत्वात् । न चावयवरूपोपप्रहेणैवावयविष्रहः अवयवानामपि चित्रतया नीरूपत्वप्रसङ्गात्, यत्र वा पाकात्परमाणुषु चित्रं रूपं तत्रैव त-त्परम्परारव्यपटादौ चित्ररूपोपपत्तेः । न च हरीतक्यां रसोऽपि चित्र इति वाच्यं हरीतक्या नीरसत्वेऽपि दोषाभावात्, षड्सत्वव्यवहारस्तु तत्तद्रस-गुणकारितया। एवं गन्धोऽपि न चित्रः सीरभासीरभवदवयवद्वयस्याना-

१ चाक्षपत्वानुपपत्तिरिति वां. रा. आ. सो. पु. पाठः ।

रम्भकत्वात् । कर्कट्यादौ कचिद्वयवे तैक्त्यं कचिन्माधुर्ये तथाच कतमो रसः कर्कट्यामिति चेन्माधुर्यमेव, गुणविरोधेन कथं तथा स्यादिति चे-त्तद्वयवे तैक्त्याभावात्, तथाऽनुभवः कथमिति चेत् कर्कटीभक्षणक्षुभित-रसनाप्रवर्तिपित्तद्रव्यस्य तिक्तोपलम्भात् । तत एव कदाचिन्मुखर्माप तिक्तायते, हरीतक्यामपि कथिमयं न गतिरिति चेन्न । तद्वयवेषु कषा-यमाधुर्यछवणादिनानारसानुभवादित्यछं पहनेन।तच रूपं नयनसहकारि। नन्वेवं वायौ रूपाभावस्य तमसञ्च कथं चाक्षुषतेति चेन्न, भावग्रह एव रूपस्य नयनसहकारित्वात् विषयाछोकचक्षुषा त्रयाणामपि रूपाणि चाक्षु-षप्रतीतिप्रयोजकानि । रसोऽपि रसत्वजातिमान् रसत्वं रसनेन्द्रियमात्र-जन्यसाक्षात्कारविषयजातिः तादृशजातिमत्त्वं च रसत्वं सोऽयं जीवनपु-ष्टिबलारोग्यहेतुः रसनसहकारी । रसनेन्द्रियमाह्यगुणत्वन्याप्यजातिमत्त्वं रसत्वं तथा सति नातीन्द्रियरसाव्याप्तिः । घाणमात्रप्राह्यो गुणो गन्यः वाणमात्रग्राह्यगुणत्वन्याप्यजातिमत्त्वं गन्यत्वम्। स च सुरभिरसुरभिश्चेति द्विविधः। यद्वा पृथिवीवृत्तिमात्रवृत्तिगुणत्वसाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं गन्धत्वम्। एवं स्पर्शोऽपि स्पर्शत्वजातिमान् गुणः त्वगिन्द्रियमात्रश्राह्यगुणत्वसाक्षाद्या-प्यजातिमत्त्वं स्पर्शत्वम् । द्रव्यचतुष्टयवृत्तित्र्वायमनुष्णाशीतशीतोष्णभे-वात त्रिविधः । इदानीं प्रसङ्गात् पाकजप्रक्रिया चिन्त्यते । तत्र कार्यकार-णसमुदाय एव पच्यते इति पिठरपाकवादिनः, पीछवः परमाणव एव स्व-तन्त्राः पच्यन्ते तत्रैव पूर्वरूपनाशाभिमरूपाद्यत्पत्तिः कारणगुणप्रक्रमेण चावयविनि रूपाद्यत्पद्यते इति पीलुपाकवादिनः। अत्रेदं तत्त्वम्-आपाके निक्षिप्तस्य घटादेरामद्रव्यस्य विह्नना नोदनादिभिघाताद्वा तदारम्भकेषु पर-माणुषु द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिविभागेनारम्भकसंयोगनारो द्रव्यनाञाव-र्यंभावात् । दृश्यते हि स्थाल्यामाहितानां तण्डुलादीनामप्यधःसंतापन-मात्रेण भजनात्तदानीमेव नाशः, श्लीरनीरादीनां चात्यन्तमुल्बणता, तथा-चापाके विह्नज्वालाजालाभिहतानां द्रव्याणामवस्थानामिति महती प्रत्याचा, किंच यदि द्रव्यानाशस्तदा मध्यभागे पाकानुपपत्तिः। नहि दृढतरावयवा-न्तरावरुद्धे मध्यभागे तेजःसंयोगसंभावना येन तत्र स्यामादिनिवृत्तिः स्यात्, तथाच रयामा अवयवाः अवयवी च रक्त इति महद्वेशसम्। नन सच्छिद्राण्येवावयविद्रव्याणि कथमन्यथा कुम्भादावन्तर्निहितानां तैल-घुतादीनां स्यन्दनं श्रपणं च । तथाच मध्यभागेऽपि तेजःसंयोगः स्यादेवेति चेत्र, मूर्तानां समानदेशताविरोधात्। अवयवान्तरसंयुक्ते मध्यभागे तेजः-

' संयोगासंभवात् । ननु यदि द्रव्यनाशः कथं तर्हि स एवायं घट इति प्रत्य-भिज्ञा, कथं वा सर्वास्ववस्थासु आपाकादौ घटादेस्तादशस्यैव दर्शनं, घटा-देरपरि निहितानां शरावोद्ञनादीनां तथैव दर्शनं घटादिस्फुटने हि तेषां पातः स्यात्, कथं वा यावन्त एवापाके निहितास्तावन्त एव पुनः प्राप्यन्ते परमाणुभिर्द्यणुकादिप्रक्रमेण न्यूनानामधिकानां वा तदानीमारम्भसंभवात्, कथं वा तावत्परिमाणान्येव घटादीन्यापाकोत्तीर्णान्युपलभ्यन्ते, रेखोपरेखा-दिचिह्नविलोपो वा कथं न भवेत् तथाचावयविष्वेव पाक इति चेत् मैवं, सूच्यप्रेण घटादौ त्रिचतुरत्रसरेणुविभागे सति द्रव्यारम्भकसंयोगनाशे द्रव्य-नाशे सर्वासामनुपपत्तीनामुभयसमाधेयत्वात् । नहि तत्र द्रव्यं न नश्य-तीति पिठरपाकवादिनोऽपि वक्तुमुत्सहन्ते । तत्रापि घटादयो न नश्यन्ति कतिपयावयवनाशेऽप्यवशिष्टावयवमाश्रिख कार्यावस्थानसंभवादन्यथा प्र-स्यभिज्ञानाचनुपपत्तिरेवेति मीमांसकाः । ते तु तावद्वयवावस्थानयोग्यस्य घटादे: स्वल्पेष्ववयवेषु कथं वृत्तिः स्यादिति प्रष्टव्याः। अविनष्ट एव पटे परिमाणसंको चवदेतदुपपत्स्यते इति तेषामुत्तरिमति चेन्न। कठिनतरावय-वानां काष्ट्रपाषाणस्तम्भकुम्भादीनां संकोचिवकाशयोरदर्शनात् । घटादि-नाशकाभिमतेन तत्परिमाणमेव नश्यतीति चेन्न, परिमाणस्याश्रयनाशैक-नाइयत्वात् घटादिप्रत्यभिज्ञानवत्सूचीद्छन्स्थले परिमाणस्यापि प्रत्यभि-ज्ञायमानत्वान् । त्वन्मते तन्नाशस्याप्यनुपपत्तेरिति दिक् । येषां मते द्रव्या-रम्भकसंयोगप्रतिद्वनद्वी तद्प्रतिद्वनद्वी च विभाग एकयैवावयवक्रियया ज-न्यते तेषां व्यणुकनाशमारभ्य नवमक्षणे व्यणुकान्तरे रक्ताद्युत्पत्तिरेकस्मि-न्नेव परमाणौ कियाचिन्तनात् । तथाहि-वहिना नोदनात् व्यणुकारम्भके परमाणौ कर्म ततो विभागस्ततो द्रव्यारम्भकसंयोगनाशस्ततो व्यणुकनाशः नष्टे व्यणुके केवले परमाणाविभसंयोगाच्छ्यामादिनिवृत्तिः, स्यामादौ निवृत्ते अन्यस्माद्रिमसंयोगाद्रकाद्युत्पत्तिः, रक्तादावुत्पन्ने परमाणुक्रियानिवृत्तिस्तद्-नन्तरमदृष्टवदातमसंयोगात्परमाणौ कर्म ततो विभागस्ततः पूर्वसंयोगानि-वृत्तिस्ततः परमाण्वन्तरेण द्रव्यारम्भकः संयोगस्ततो व्यणुकोत्पत्तिरुत्पन्ने व्यणुके कारणगुणप्रक्रमेण रक्ताचुत्पत्तिरिति नव क्षणाः। यदि पूर्विकियानि-वृत्तिक्षण एव क्रियान्तरमुत्पचते तदा, यदि तु पूर्वेक्रियानिवृत्त्यनन्तरकाले क्रियान्तरमुत्पद्यते तदा दश क्षणाः । विभागजविभागाद्यपगमेऽपि यदि द्रव्यारम्भकसंयोगनाशविशिष्टं कालमपेक्ष्य विभागजो विभागस्तदा दश क्षणाः, यदि तु द्रव्यनाशविशिष्टं कालमपेक्ष्य विभागेन विभागान्तरं जन्यते

तदैकादशक्षणा प्रक्रिया। तथाहि द्यणुकनाशविभागजिवभागावित्येकः कालः कतः पूर्वसंयोगनाशश्यामादिनवृत्ती, उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्ती, उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्ती, उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्ती, उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्ती, उत्तरसंयोगनकाद्युत्पत्ती विभागाक्षियानिवृत्ती, ततो द्रव्यारम्भकः संयोगस्ततो द्रव्यात्पत्तिः, उत्पन्ने द्रव्ये रक्ताद्युत्पत्तिरिति दश क्षणाः, यदा तु द्रव्यविनाशविशिष्टं काल्रमपेक्ष्य विभागन विभागो जन्यते तदै-कक्षणवृद्धया एकादश क्षणाः । तथाहि द्रव्यविनाशस्ततो विभागजिभागक्रमणोर्निवृत्तिः तत उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्तीः, ततो विभागजिभागकर्मणोर्निवृत्तिः तत उत्तरसंयोगरकाद्युत्पत्तीः, ततो विभागजिभागकर्मणोर्निवृत्तिः, द्रव्यारम्भकसंयोगोत्पत्तिः, द्यणुकोत्पत्तिः, रक्ताद्युत्पत्तिः ततो विभागः, पूर्वसंयोगनिवृत्तिः, द्रव्यारमभकसंयोगोत्पत्तिः, द्यणुकोत्पत्तिः, रक्ताद्युत्पत्तिः विद्यारम्भानुगुणा क्रिया विन्त्यते तदा द्यणुकविनाश-मारभ्य पश्चमे पष्टे सप्तमेऽष्टमे वा रक्ताद्युत्पत्तिरुद्दर्नीया । विवृतं चैतत्क-णादग्रहस्ये ॥ ६ ॥

(विदृ०) नतु रूपरसगन्धस्पर्शाः किमसमवायिकारणका इत्याकाङ्घा-यामाह-कारणेति । रूपरसगन्बस्पर्शाः अवयवगता इति विवक्षणीयम् । कार-णगुणपूर्वकाः स्वाश्रयस्य यानि कारणानि अवयवा इति यावत्, तेषां ये गुणाः स्वसजातीयगुणाः तेभ्यः प्रादुर्भवन्तीत्यर्थः । तथा चावयविवृत्ति-रूपरसगन्बस्पर्शानामसमवायिकारणानि अवयवगता रूपरसगन्बस्पर्शा-स्तेषां समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वंतु स्वसमवायिसमवायसंवन्येनेति बोध्यम्। ननु आमघटादौ बळवदग्निसंयोगानन्तरं कथं रक्तासुत्पत्तिरित्यत उक्तं पृथिन्यां पाकजा इति । अपीति शेषः । तथाच पृथिन्यां रूपरसगन्यस्पर्शाः पाकजा अपि, पाकस्तु रूपादिपरावृत्तिफलकविजातीयतेजःसंयोगः, सोऽपि रूपादेरसमवायिकारणं भवति । तत्र च परमाणावेव पाकाद्रूपादिपरावृत्ति-नीवयविनीति पीलुपाकवादिनः, तन्मते विजातीयामिसंचोगादारम्भकसं-योगनाशेन द्वचणुकपर्यन्तावयविनाशे सति परमाणौ रक्ताद्युत्पत्तिस्ततो वि-जातीयाग्निसंयोगादारम्भकसंयोगानुगुणिकयाद्युत्पत्त्यारम्भकसंयोगादिप्रक्र-मेण पुनद्वर्षणुकादिमहावयविपर्यन्तानामुत्पतिभैवतीति । पिठरपाकवादि-नस्तु अवयविनां सच्छिद्रतया विजातीयाग्निसंयोगान्तेपामपि रूपादिपरा-वृत्तिर्भवति नतु तत्रावयविनां नाशः प्रत्यभिज्ञाविरोधादित्याहुः। अत्र च पाकप्रक्रिया प्रत्थगौरवभिया परित्यक्ताऽन्यत्रानुसंधेया। ये तु नीलक्र-

पादिव्यक्तय एकैका एव नित्या इत्याहुस्तन्मते नील्रक्षं नष्टं इयामक्ष्य-मुत्पन्नमित्यादिप्रतीतिव्यवहारयोरनुपपित्तः, समवायसंबन्धस्य नित्यतया तद्विषयता तयोरुपपत्त्यसंभवात् । अन्यथा घटादीनामपि नित्यत्वमेकत्वं चापद्येत, घटस्य रूपमिति भेद्प्रत्ययादुणगुणिनोर्नाभेदः । नील्पितादि-नानातन्त्वाद्यारुव्ये पटादौ चित्रक्पमेव जायते तादृशपटस्य नीक्ष्पत्वे तचाक्षुषानुपपत्तः । नव्यास्तु तत्र पटे तत्तद्वयवावच्छेदेन नानैव रूपाणि भवन्ति । अत एव 'लोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । इवेतः खुरविषाणाभ्यां स नीलो वृष उच्यते । ' इत्यादिकं सङ्गच्छते इत्याद्वः । रसगन्धयोस्तु न चित्रत्वं नानारसादिमद्वयवारच्यानामवयविनां नीरसन्त्वादिस्वीकारेऽपि क्षत्यभावात् । चित्रस्पर्शस्तु रूपस्थलीययुक्त्यास्वीकरणीय एवेति संक्षेपः ।। ६ ।।

(भाष्यम् ) अथापि खल्वप्सु तेजासि वायौ च नित्ये द्रव्यनित्यत्वा-द्रुपादयो नित्याः, न पुनः पृथिव्यां नित्यायामपीति । कुत एतत् ? यतः-**%कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाः। पृथिव्यां खळु पाकादूपरसग**-न्यस्पर्ज्ञान्तर्युत्पद्यते । त इमे पाकजा रूपरसगन्यस्पर्जाः इति। कारणगुणपूर्वका भवन्ति । अतो नित्यायामपि पृथिव्यामनित्या रूपाद्यः अवयविमात्रे तदुत्पत्तिरिति चेन्न, प्रदेशेऽप्युपछच्धेः । अथ मन्येताव-यविमात्रे पृथिन्यां रूपरसगन्धस्पर्शान्तराण्युत्पद्यन्ते न त्ववयवेऽपीति । तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् ? प्रदेशेऽप्युपलब्धेः । प्रत्यक्षं खल्वग्निसंभेदादेक-देशेऽपि पृथिव्या रूपान्तरोत्पत्तिरूपलभ्यते, न त्ववयविन्यां महापृथिव्या-मिति । अतो विज्ञायते, भवत्यवयवेऽपि तस्या रूपान्तरोत्पत्तिरिति । विभागे चोपलञ्बंः । यत्र प्रदेशे रूपान्तरमुत्पद्यते, तस्य यावच्छक्य ळवशो विभागेऽपि रूपान्तरमुपळभ्यते । तस्मात्प्रातिपद्यामहे, भवति नित्या-यामपि पृथिव्यां रूपान्तरस्योत्पत्तिरिति । कारणगुणपूर्वो खल्वमीषामुत्प-त्तिरवगतेत्येतद्पिकारणगुणपूर्वमित्यनुमीयते। यत्र त्वापाकानिहितानां शरा-वोद्ञनादीनामन्तस्तद्रूपाणामपि बाह्यतो रूपान्तरोत्पत्तिस्तत्र येष्वणुषु वहि-संयोगिवदेशपस्तत्रैव तदुत्पत्तिन सर्वत्र। तेऽपि खल्वणवः कारणमिति कारण-गुणपूर्वेव तदुत्पत्तिरिति। संयोगादिति चेद्धेत्वन्तरप्रतिषेधानुपपत्तिः। अथापि खल्वप्रिसंयोगाद्वयविनि रूपान्तरोत्पात्तिरिति चेत्, हेत्वन्तरप्रतिषेधानु-पपत्तिः । यद्यवयविनि रूपोत्पत्ताविप्तसंयोगो हेतुः, कथमन्यस्य हेतोर्वय-वरूपस्य प्रतिषेध उपपद्यते । तस्माद्वयवस्य रूपान्तरोत्पत्ताविप्रसंयोगो हेतुः,

अवयविनि त्ववयवरूपमिति यथादर्शनमभ्यनुज्ञानमिति । सूक्ष्माणां खल्व-पि दहनांशानां सच्छिद्रेषु द्रव्येष्वन्तःप्रवेशो भवति । अन्तःश्यामबाह्य-छौहित्ययोः कल्पान्तरानुपपत्तेः। सेयं दहनाशस्यान्तःप्रवेशो न मूर्तान्तरस्ये-त्यननुयोज्या वस्तुशक्तिरिति । दहनांशानामन्तःप्रवेशाभावे त्वश्मादीनां प्रादेशिकान्तरीष्ण्योपलविवनींपपद्यते । यञ्चापाके निहितानां द्रव्याणां विनाशसुत्पत्तिं च प्रतिजानीते, तस्यैतन्नोपपद्यते । लक्ष्मवतां चामीषां यथावदुपलिब्धिरिति । सूच्यप्रविभेदेऽपि वस्तुनस्तथाऽवस्थानं न पूर्वस्य सर्वात्मना विनाशोऽपरस्य चोत्पत्तिरनुपळचेः। खण्डस्य पटस्य खल्वेवमुत्प-त्तिद्देयते इति । परिमाणमप्यपगतांशस्य नश्यति न त्वपरांशस्य । आकुञ्चनप्रसारणवच पटस्यैतस्पतिपत्तव्यम् । अथापि खल्वाधारस्य छवशी-ऽपगमात्परिमाणान्तरस्योत्पत्तिर्भवति । न जात्वपि पूर्वस्य द्रव्यस्य सर्वोत्मना विनाशो द्रव्यान्तरस्य चापूर्वस्योत्पत्तिरिति । सोऽयं भूमा व्यपदेशः । द्रव्यान्तरोत्पत्ती खल्वेतन्न प्रत्यभिज्ञायेत । न जातु खण्डः पटः प्रत्य-भिज्ञायते । द्वित्राणां तन्तूनां त्वपगमे न खल्विप खण्डः पट उत्पद्यते स एव त्ववतिष्ठते इति । अथापि खल्ववस्थितैः संयोगैः कचित्खण्डपटवद्स्तु खण्डद्रव्यस्योत्पत्तिः, न त्ववश्यमापाकनिहितानां विनाशोऽपूर्वाणां चो-त्पत्तिरिति । तदेवमापाके विपकानां शराबोद्ञनादीनामवस्थानं, विना-राश्च स्थाल्यामाहितानां ताण्डुलादीनामधःसन्तापेनेत्यननुयोज्या वस्तुशक्ति-र्यथाद्शेनमभ्यनुज्ञातव्या भवति । एतेन रसाद्यो व्याख्याताः । प्रत्यक्षं च पकानां विदलादीनां रसान्तरमिति ॥ ६ ॥

## एकद्रव्यत्वात् ॥ ७ ॥

( उप० ) पार्थिवपरमाणुरूपादीनां तेजःसंयोगासमवायिकारणकत्वं साधियतुमाह—एकद्रव्यत्वादिति।पाकजानामिति शेषः। अत्र च गुणत्वे कार्यत्वे सतीति विवक्षितं तद्यं प्रयोगः—पार्थिवपरमाणुरूपाद्यः संयोगासमवायिकारणकाः कार्यगुणत्वे सति नित्यनिष्ठाद्विष्ठगुणत्वात् शब्दवत् बुद्धचादिन्व । संयोगजत्वमात्रं वा साध्यं तेन विभागजशब्दे न व्यभिचारः।वायुसंयोगस्य शब्दमात्रे निमित्तकारणत्वात्, पार्थिवरूपादीनां च तेजोऽन्वयव्यतिरेन्कद्दरीनात्तेजःसंयोगासमवायिकारणकत्वं पक्षधर्मतावल्लात्स्थ्यति ॥ ७॥

( विवृ ) नतु कारणगुणानां कार्येऽसत्त्वात्कथं कार्यगुणजनकत्वं वैय-थिकरण्यादित्याशङ्कायामाह-एकेति । एकं द्रव्यमधिकरणं यस्य तत्त्वा- त्सामानाधिकरण्यादित्यर्थः । तथाच कारणगुणानां साक्षात्समवायसंबन्धेन कार्येऽसत्त्वेऽपि स्वसमवायिसमवायरूपसामानाधिकरण्यसंबन्धेन कार्ये सत्त्वात्तद्वुणजनकत्वं नानुपपन्नामिति भावः ॥ ७॥

(भाष्यम्) पृथिव्यां रूपादयो गुणाः पाकादुत्पद्यन्ते न त्वियमनेक-रूपादिस्वभावति । कुत एतत् प्रतिपत्तव्यम्—%एकद्रव्यत्वात्।एकं खलु द्रव्यं पृथिवत्येकमेव तस्याः स्वाभाविकं रूपं रूपान्तरं च निमित्तव्यपाश्रय-मिति विज्ञायते । एकैकं द्रव्यमवादिकमेकैकरूपादिमदृष्टं तथा चेयमिति । कृष्णं हि रूपं पृथिव्याः स्वाभाविकमिति पीतलोहितकपिशकडारादि-रूपान्तराणां निमित्तान्तरात्तत्रोपलिब्धिरिति । अपामग्निना संसुज्यमानानां न खत्वपि रूपान्तामुत्पद्यते । सेयमचिन्त्यां वस्तुशक्तिरशक्यापह्ववेति । उपानग्नापाययोस्तु पृथिव्यां साक्षादुपलिद्यः कचित्पूर्वं रूपमपैति परं चोपजान्यते इति साक्षादुपलभ्यते पृथिव्यामिति । यत्कृष्णं तत्पृथिव्या इति चार्षाद्वि ज्ञानादियदित्थंभूतेति प्रतिपत्तिः। योऽप्यनेकरूपस्वभावयमिति प्रतिजानीते, सोऽपि न कृतश्चिद्धेतोः प्रतिजानीते इति । यदि हीयमनेकरूपस्वभावा स्थात्स्थूलायां पृथिव्यां तस्यानुपलिध्यनीपपद्यते ।। ७ ।।

## अणोर्महतश्रोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥

(उप०) रूपरसगन्धस्पर्शानेकप्रनथेन व्युत्पाद्यपरिमाणस्य सर्वसिद्धत्वेन संख्यायां च विप्रतिपत्तिबाहुल्यादुद्देशक्रममतिक्रम्य सूर्चीकटाहुन्यायेन प्रथमं परिमाणपरीक्षामारभमाण आहु—अणोरिति । नित्ये इति विषयेण विषविणं नित्यत्वप्रतिपादकं चतुर्थाच्यायमुपटक्ष्यति—उपटब्च्यनुपट्टब्धी इति यथायोगमन्वयः 'येन यस्याभिसंबन्धो दूरस्थस्यापि तस्य सः' इति न्यायेन। तथाचाणोरनुपट्टिब्धिति रुभ्यते तदेवं स्थूलो नीतः करुश इति प्रात्यक्षिक्ष्यत्यये यथा नीतं रूपं विषयस्तथा परिमाणमपि । तेन च परिमाणेन परमाणमपि कारणं, निह्न महत्त्वमन्तरेण द्रव्यं प्रत्यक्षं भवति । तथाच द्रव्य-प्रत्यक्षज्ञानकारणत्वेन स्वयं च प्रत्यक्षत्त्या परिमाणं गुणोस्तीति निश्चीयते । यदि हि यटादिस्वरूपं परिमाणं स्यात्तदा न महदानयेत्युक्ते घटमात्रमानयेत् । तथाच प्रेषसंप्रतिपत्ती विरुध्येयाताम् । एवं घटपदात्परिमाणं प्रतीयेत परिमाणपदाद्वा घट इति।मानव्यवहारासाधारणकारणत्वंद्रव्यसाक्षात्कारकारण-विपयनिष्ठसामान्यगुणत्वं वा महत्त्वत्वम्।मानव्यवहारो हस्तवितस्त्यादिव्य-

बहारों न तु पछसंख्यादिव्यवहारः । तच परिमाणं चतुर्विधं महत्त्वमणुत्वं वीर्धतं हस्वत्वं च। तत्र परममहत्त्वपरमदीर्घत्वे विभुचतुष्ट्यर्तिनी । परमाणुत्वपरमहस्वत्वे परमाणुवर्तिनी । अवान्तराणुत्वावान्तरहस्वत्वे व्यणुकविनी । त्रसरेणुमारभ्य महावयविपर्यन्तं महत्त्वदीर्घत्वे । एवं च सर्वाण्यपि द्रव्याणि परिमाणह्यवन्ति । बिल्वामछकादावणुत्वव्यवहारः समिदिश्चदण्डादिषु च हस्वत्वव्यवहारो भाक्तः । भक्तिश्चात्र प्रकर्षभावामावः । आमछके यः प्रकर्षभावस्तस्याभावः कुवछे, बिल्वे यः प्रकर्षभावस्तस्याभाव आमछके स च गौणमुख्योभयभागित्वाद्धक्तिपद्वाच्यः । दीर्घहस्वत्वे नित्ये न वर्तेते इत्येके । परिमाणे एव ते न भवत इत्यपरे । महत्सु दीर्घमानीयतामितिवनमहत्सु वर्तुछं त्रिकोणं चानीयतामिति निर्धारणबछाद्वर्तुछत्वादीनामण्यापत्ते-रिति तेषामाश्यात् ॥ ८ ॥

(विदृ०) संख्यायां बहुवादिविप्रतिपत्तिकत्वेन क्रममुङ्ख्य प्रथमं सूर्चाकटाह्न्यायेन परिमाणपरीक्षामारभते—अणोरिति । उपलब्ध्यनुपल्रब्धी
इति द्वन्द्वसमासेऽल्पस्वरत्वादुपल्रब्धिशब्दास्य पूर्वभावः, तेन महत उपलब्धिः
अणोश्चानुपलब्धिरिति द्वन्द्वक्रमेणैवान्वयः । नित्ये नित्यप्रतिपादके चतुर्थाध्याये व्याख्याते कथिते इत्यर्थः । मानव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम्, तचाणु महद्दीधि हस्वं चेति चतुर्विधम् । तत्राणुपरिमाणं परमाणौ
द्वचणुके च तिष्ठति, तत्रापि परमाणावणुपरिमाणं परमं विभुचतुष्टये महत्परिमाणं परमं त्रसरेण्वादिमहावयविपर्यन्तद्रव्येषु अवान्तरजन्यमहत्परिमाणम् ॥ ८॥

(भाष्यम्) यस्मात्—क्ष्रअणोर्भहतस्त्रोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्याख्याते । अणोः कारणादनुपलिधिर्नित्या, न खल्विप व्यभिचरतीत्येतद्वयं व्याख्यातं, महत्ती चेयमिति । महत्यनेकद्रव्यवत्वादिति महत उपलब्धिवचनादणो-रनुपलिधमुक्तां मन्यते ।। ८ ॥

#### कारणबहुत्वाच ॥ ९॥

( उप० ) इदानीं परिसाणकारणानि परिसंचष्टे—कारणोति । चकारो महत्त्वप्रचयौ समुश्चिनोति, परिसाणमुत्पद्यते इति सूत्रशेषः, तत्र कारण-बहुत्वं त्र्यणुके महत्त्वदीर्घत्वे जनयति महत्त्वप्रचययोस्तत्कारणेऽभावात् । तश्च बहुत्वभीश्वरापेक्षाबुद्धिजन्यं तद्बुद्धेरनेकविषयत्वेऽप्यदृष्टविशेषोपप्रहो नियामकः । एवं परमाणुद्वयगतं द्वित्वं व्यणुके परिमाणोत्पादकं बक्ष्यते द्वाभ्यां तन्तुभ्यामप्रचिताभ्यामार्क्ये पटे केवछं महत्त्वमेवासमवायिकारणं वहुत्वप्रचययोस्तत्राभावात् । यत्र च द्वाभ्यां तृष्ठकिपण्डाभ्यां वहुत्वस्याभावान्महत्त्वस्य सत्ते अपि परिमाणोत्कर्षे प्रत्यप्रयोजकत्वात् । एवं च सति यदि महत्त्वं तत्र कारणं तदा न दोषः । तदुक्तं 'द्वाभ्याभकेन सर्वेर्वा ' इति । प्रचभ्यश्च आरम्भकः संयोगः, स च स्वाभिमुखिकिचिद्वयवासंयुक्तत्वे सित स्वाभिमुखिकिचिद्वयवसंयोगः स्वावयवप्रहाथि- छसंयोगापेक्षः परिमाणजनकः गुणकर्मारम्भे सापेक्ष इति वचनात् ॥ ९॥

(विट्टo) जन्यमहत्परिमाणस्यासमवायिकारणं दर्शयति—कारणेति । कारणस्य स्वाश्रयसमवायिकारणस्य यद्वहुत्वं तस्माद्समवायिकारणाज्जन्य-महत्परिमाणं जायते इति शेषः । चकारात्प्रचयमहत्परिमाणयोः संग्रहः त्रसरेणुमहत्परिमाणं प्रति द्वणुकगतं त्रित्वरूपं बहुत्वमसमवायिकारणं यत्र तूळकपिण्डाभ्यां प्रचययुक्ताभ्यां तूळकपिण्डान्तरमारब्धं तत्र शिथि-छाख्यसंयोगरूपः प्रचयस्तादृशावयविपरिमाणस्यासमवायिकारणम् । घटा-दिगतमहत्परिमाणे तु कपाळादिगतं महत्परिमाणमसमवायिकारणमि-त्यर्थः ॥ ९॥

(भाष्यम्) कृतः पुनर्भहत्परिमाणमुत्पचते कृतश्चाणुपरिमाणमित्यतं आह— क्ष्मारणवहुत्वाच । महत्त्वप्रचयाभ्यां चेति चार्थः । सिन्निकृष्टेन महता परिमाणेन संबध्यते । त्रसरेणुकारणानां व्यणुकानां वहुत्वात्तत्र महतः परिमाणस्योत्पत्तिः । द्वाभ्यां तन्तुभ्यामप्रचिताभ्यामारच्यस्य पटस्य महत्परिमाणं कारणमहत्त्वादुत्पचते । प्रचीयमानाभ्यां तृष्ठपिण्डाभ्यामारच्येवस्तुनि योऽयं महतः परिमाणस्योत्कर्षः स प्रचयनिमित्तः । कस्मात् अप्रचिताभ्यामारच्ये तद्नुपळ्येः । कः पुनः प्रचयः कैश्चित्प्रदेशैरसंयुक्तयोराभिमुख्येन किंचित्प्रदेशसंयोगो द्रव्योत्पत्तिहेतुरिति ।। ९ ।।

# अतो विपरीतमणु ॥ १०॥

(उप०) महत्त्वदीर्घत्वे व्युत्पाद्याणुत्वं व्युत्पाद्यति—अत इति । अतः प्रत्यक्षसिद्धान्महतः परिमाणाद्यद्विपरीतं तद्णुपरिमाणामित्यर्थः । वैपरीत्यं चाप्रत्यक्षत्वात्कारणवैपरीत्याच, महत्त्वे हि महत्त्वबहुत्वप्रचयानां कारणत्वम्, अणुत्वे च कारणगतस्य द्वित्वस्येश्वरापेक्षाबुद्धिजन्यस्य कारणत्वम्, एतेन दीर्घत्वविपरीतं ह्वस्वत्वमित्यपि द्रष्टव्यम्, वैपरीत्यं चात्रापि पूर्ववत् ॥ १०॥

( विदृ० ) अणुपरिमाणमाह—अत इति । अतो महत्परिमाणाद्विपरीतं वैवर्म्यवद्णुपरिमाणम्, वैवर्म्यं च छौिककप्रत्यक्षाविषयत्वं कारणबहुत्वाद्य-जन्यत्वं च । तथाच परमाणौ द्वथणुके चाणुपरिमाणं वर्तते तस्य प्रत्यक्षं न भवति, परमाणुपरिमाणं तु नित्यं द्वयणुकपरिमाणं तु परमाणुगतद्वित्वसं-स्थाजन्यम् एवमणुत्वरूपा परिमाणगता जातिरपि वैधर्म्यं बोध्यम् ॥१०॥

(भाष्यम्) कारणस्याबहुत्वादणुत्वादप्रचयाचाणोः परिमाणस्योत्पत्तिः । द्वाभ्यामणुभ्यामारच्ये द्व्यणुके यदणुपरिमाणमुत्पचते, कारणस्याबहुत्वादणुत्वाच तदुत्पचते। द्वाभ्यामणुभ्यामुत्पन्नस्य व्यणुकस्य प्रथिमोत्पत्तावपि तद्ण्वेव भवति न महदिति। स्वापेक्षया वृहति परिमाणे परिमाणस्य निमित्तभावो नत्वणोरणुतरे इति यावता प्रदेशेनाणुरचच्छियते व्यणुकं ततोऽधिकेनेति परमाण्यपेक्षया व्यणुकं वृहदिति। विशेषहेत्वभावादुभयहेतुभावः। परमाण्यद्वित्वं व्यणुकपरिमाणे हेतुने त्वणुपरिमाणमित्यत्र विशेषहेतुनीस्ति। विशेषहेत्वभावादुभयं हेतुभीवतीति । कुवल्यादिष्वापेक्षिकं यदणुपरिमाणं तद्प्येतेभ्य एवोत्पचते इति। तदेवं स्थूलायां पृथिव्यां महत्परिमाणमुत्पचते इति सतोऽनेकस्य रूपस्य तस्यामनुपल्लिचर्नोपपचते इति। अथापि खल्वियं पृथिवी यथाऽऽमलकाचपेक्षया महती यथाऽवाद्यपेक्षयाऽणुरपीत्यणुत्वात्सतोऽप्येनकस्य रूपस्य तस्यामनुपल्लिचरूपयते। तच्च नैवं मन्तव्यम्। यत्खल्वन्यवेव भवति न महत्तवानुपल्लिधः, नत्वेवं पृथिवी।। १०।।

# अणु महदिति तस्मिन् विशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥

( उप० ) इदानीं कुनलामलकादानणुत्वन्यवहारों भाक्त इति दर्शयति—अण्विति । इतिशब्दों न्यनहारपरतां दर्शयित, तेन निस्नापेक्षया
कुनलमणु कुनलापेक्षयामलकं महत्, आमलकापेक्षया निस्नं महिदिति
तावव्यवहारोऽस्ति, तत्र महिदिति तेषु न्यनहारो मुख्यः । कुत एनमत
आह—निशेषभानान्महत्त्वनिशेषस्यैन तरतमादिभानेन भानात्, अणुन्यवहारस्तु तेषु भाक्तः । कुत एनमत आह निशेषाभानात् अणुत्विशेषस्य
तत्राभानात् । अणुत्वं हि कार्य व्यणुकमात्रवृत्ति, नित्यं तु परमाणुवृत्ति,
कुनलादौ तदभानात् । यद्वा निशेषस्य महत्त्वकारणस्यैनावयवबहुत्वमहत्वप्रचयानां कुनलाद्यन्ययेषु भानात्सद्भानाद्विशेषाभानात् निशेषस्य अणुत्वकारणस्य महत्त्वासमानाधिकरणद्वित्वस्य कुनलाद्यवयवेष्वभावादसद्रानादित्यर्थः ॥ ११ ॥

(विवृ०) ननु विल्वादामलकमणु गुआफलादामलकं महद्त्यादि-प्रत्ययान्महत्परिमाणेऽपि प्रत्यक्षविषयत्वमापेक्षिकमणुत्वं चारतीति वैपरी-त्यं कथमित्यत आह-अण्विति । अणु महिदिति प्रत्ययव्यवहारौ, तस्मिन् व्यवह्रियमाणे परिमाणे, विशेषस्य अपकर्षस्य, आवात्सत्त्वात्, विशेषस्या पकर्षस्याभावादसत्त्वाद्भवत इत्यर्थः । अत्रापकर्षाभावेन उत्कर्षो विवक्षित-स्तथाच बिल्वादामलकमण्विति प्रत्ययो व्यवहारश्च विल्वपरिमाणाद्पकृष्ट-परिमाणं विषयीऋत्य भवति, नतु वास्तविकाणुपरिमाणम् । एवं गुःकाफ-लादामलकं महदित्यादिप्रत्ययो व्यवहारश्च गुःजाफलपरिमाणापेक्षयो-त्कृष्टमहृत्परिमाणं विषयीकरोति उत्कर्षापकर्षौ च स्वरूपसंबन्धविद्योषा-वतिरिक्तौ वेत्यन्यदेतत् ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) पृथिवीद्रव्यं खलु- अणु महदिति तस्मिन् विशेषभावा-द्विरोषाभावाच । अवाद्यपेक्ष्याऽण्वपि आमलकाद्यपेक्षया महद्पि भवति । कस्मात् ? तस्मिन् विशेषभावाद्विशेषाभावाच । तस्मिन्पृथिवीद्रव्ये आमल-कादिकमपेक्य विशेषो भवति कारणबहुत्वादिकम् । अवाद्यपेक्षया चैष विशेषो न भवति । विपर्ययस्तु भवति । यावन्तः खल्ववयवा भवन्त्यामल-कादौ, ततो बहुतराः पृथिन्यां बहुतमाश्चावादिष्विति । न वै खल्वेकं भवत्यणु च महच, विरोधातु । तत्रैवं साति महद्भिमानो भ्रान्तिरिति नाणुमहतोर्विरोधः ॥ ११ ॥

## एककाळत्वात् ॥ १२ ॥

( उप० ) अणुत्वन्यवहारो भाक्त इत्यत्र हेतुमाह-एककालत्वादिति । महत्त्वमणुत्वं च द्र्यमप्येकस्मिन्कालेऽनुभूयते, ते च महत्त्वाणुत्वे परस्पर-विरोधिनी नैकत्राश्रये सह संभवतः, अतो महत्त्वकारणसद्भावान्मह-त्त्वप्रत्ययस्तत्र मुख्योऽणुत्वप्रत्ययप्रयोगौ च भाक्तावित्यर्थः ॥ १२ ॥

( विवृ ) ननु उत्कर्षापकर्षी परस्परविरोधिनौ तत्कथमेकत्र तयोः समावेश: निम्बफलमपकृष्टं नारिकेलफलमुकृष्टमिति हि व्यवह्रियते नहि निम्बफलमुत्कृष्टमित्यादिकः प्रत्ययो व्यवहारो वा प्रेक्षावतां येन तयोर-विरोधः संभाव्येतेत्यत आह-एकेति । एककालत्वादेककालीनत्वाद्विशेष-तद्भावयोरुत्कर्षापकर्षव्यवहारयोरिति शेषः । अयं भावः उत्कर्षापकर्षी न विरुद्धौ एकत्राश्रये एकदैव द्वयोर्व्यवहारात् । नहि क्षत्रियो ब्राह्मणा-दपक्रष्टः वैश्याचोत्क्रष्ट इत्यादिन्यवहारः शक्योऽपलपितुम् । निम्ब- फलादाविष स्वापेक्षया तिकतमादुत्कृष्टप्रत्ययो भवत्येवेति नोत्कर्षा-पक्षयोविरोधः ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) कस्मात्— % एककाळत्वात् । एकस्मिन्काळे खल्वनयोरुष-ळिट्टियिति नानयोविरोधः । सहानवस्थानं हि विरोधः । एककाळमुप-ळभ्यमानयोरेकोपळिट्टियस्तात्त्विकी भ्रान्तिरन्येति विरोधहेत्वभावादयु-क्तम् । तदेवमेकमेव भवत्यणु च महच्चोपळिट्यप्रामाण्यात् । तचैतन्न-भवत्येकस्मादेवाणु च महच्च, विरोधात् । भवति त्येकस्मादण्वपरस्मान्मह-दिति ॥ १२ ॥

#### ह्यान्ताच ॥ १३॥

( उप० ) महत्त्वप्रत्ययस्य मुख्यत्वे हेतुमाह—हष्टान्ताचेति । दृश्यते तथा वस्तुगत्या महत्स्वेव कुवलामलकविस्वेषु स्थूलस्थूलतरस्थूलतमव्यव-हारेण भवितव्यमित्यर्थः । यथा वस्तुगत्या शुक्रेष्वेव पटशङ्खस्फटिकादिषु शुक्कशुक्रतस्शुक्रतमव्यवहारः ॥ १३ ॥

(विष्टु०) नन्त्कर्षापकर्षयोद्रेव्येविरोधाभावेऽपि गुणादौ विरोधोऽस्त्ये-वेति कथमेकस्मिन्परिमाणे तयोः संभव इत्यत आह—दृष्टान्ताचेति । शुक्र-शुक्रतरशुक्रतमरक्तरकतररक्तमादिकपादृष्टान्तात्परिमाणेऽपि उत्कर्षाप-कर्षयोः संभवः। निह परिमाणस्योत्कर्षापकर्षावन्तरेण महन्पहत्तरमहत्त्तमा-दिव्यवहारः कथमपि संगच्छत इति ॥ १३ ॥

( भाष्यम् ) दृष्टोऽन्तो दृष्टान्तः । दृश्यते खल्वेषा यज्ञदृत्तसेना वर्द्धा संप्रामलब्धवर्णा च देवदृत्तसेनायाः, विपरीता विष्णुभित्रसेनातः । तमालवनमपेक्ष्य सुरिभ पद्मवनं चन्दनवनापेक्षया विपरीत्तम् । बहुगुडो द्राक्षा मधुरा खर्जूरादिति । एवमादिकः प्रभूतो दृष्टान्तराशिरूलेक्षिनव्यः । तदेवं दृष्टान्ताच प्रतिपद्यामहे भवत्येकमेकस्माद्णु महद्न्य-स्मादिति ॥ १३ ॥

अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥

( उप० ) नन्त्रणु महत्परिमाणामिति व्यवहारबलान्सहत्त्वे अपि परि-माणे महत्त्वमणुत्वेऽप्यणुत्वमस्तीति ज्ञायते तत्कथं द्रव्यमात्रवृत्तित्वम-नयोः कथं वा गुणे गुणवृत्तित्विविरोधो नापद्यत इत्यत आह—अणु-त्वोति । यथा गुणकर्मणी नाणुत्वमहत्त्ववती तथाऽणुत्वमहत्त्वे अपि नाणु-त्वमहत्त्ववती इत्यर्थः । प्रयोगश्च भाक्तो द्रष्टव्यः ॥ १४ ॥ (विदृ०) ननु अणुमहत्परिमाणयोरिष अणुमहत्परिमाणान्तरमा-पेक्षिकमस्ति तदेव द्वयणुकात्परिमण्डलमणु कपालाद्धटो महान् बिल्वादा-मलकमणु आमलकाद्विल्वं महिद्त्यादिप्रतातेर्विषय इति भ्रमं निराकुरुते— अणुत्वेति । कर्मगुणैरिति गुणपदं रूपादिगुणपरं नतु परिमाणपरं तथाच यथा रूपादे रूपादयो न सन्ति एवं कर्मणि कर्माणि न सन्ति तथा परिमाणेऽपि परिमाणान्तरं न संभवति कार्यमात्रं प्रति द्रव्यस्य समवायि-कारणत्वादिति ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) अणोर्भावोऽणुत्वं महतो भावो महत्त्वम् । तयोरणुत्वं मह-त्त्वं च न भवति । निहं स एव भावस्तत्रैव भवति । भवति त्ववादिप-रिमाणाद्णु विस्वादिपरिमाणाच महत्प्वथिव्याः परिमाणमिति ।। १४ ।।

# कर्मभिः कर्माणि गुणैश्र गुणा व्याख्याताः ॥ १५ ॥

(उप०) ननु यथा गुणा गुणवन्तः कथमन्यथा महाञ्छव्दः द्वौ शब्दौ एकः शब्दः चतुर्विशतिर्गुणा इत्यादिञ्यवहारः । कर्माण्यपि च कर्मवन्ति प्रतीयन्ते कथमन्यथा शीन्नं गच्छति द्वृतं गच्छतीति व्यवहारः तथाणुत्वमहत्त्वे अपि तद्वती स्यातामित्यत आह—कर्मभिरिति । कर्मभिः कमाणि न तद्वन्ति गुणैश्च गुणा न तद्वन्तस्तथाऽणुत्वमहत्त्वे अपि न
तद्वती, व्यवहारस्तु सर्वत्र भाक्त इत्यर्थः ॥ १५॥

(विदृ०) नतु कर्मसु कर्माणि रूपादिषु रूपादयश्च न सन्तीति यदुक्तं तत्कुत इत्याशङ्कायामाह—कर्मभिरिति । कर्मभिरित्यनन्तरं शून्या-नीति गुणैरित्यनन्तरं शून्या इति च पूरणीयम्। कर्माणि न कर्मवन्ति गु-णाश्च न गुणवन्त इति पूर्वमेव प्रतिपादितमित्यर्थः ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) कर्मगुणैरित्येतव्याकुरुते- \* कर्मभिः कर्माणि गुणैश्च गुणा व्याख्याताः । न वै खलु कर्माणि कर्मभिर्विशिष्यन्ते, न गुणैर्गुणाः ॥१५॥

# अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥

( उप० ) ननु महान्ति कर्माणि अणूनि कर्माणि महान्तो गुणाः अणवो गुणा इत्यादिव्यवहारादणुत्वमहत्त्ववन्ति कर्माणि तदुभयवन्तश्च गुणाः प्रसक्ता इत्यत आह—अणुत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववती तथा न कर्माणि तदुभयवन्ति न वा गुणास्तदुभयवन्त इत्यथेः । प्रयोगस्तु पूर्ववद्भाक्त इति भावः ॥ १६॥

( विवृ ) नन्वणूनि कर्माणि महान्ति कर्माणि अणवो गुणा महान्तो गुणा इत्यादिव्यवहारवळात्कर्मणि गुणे च अणुत्वं महत्त्वं च परिमाणं सेत्स्यतीत्यत आह—अणुत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वपरिमाणयोनोणुत्वमहत्त्वपरिमाणे तथा कर्मणि गुणेषु च न तदुभयम् उक्तव्यवहाराश्चापकर्पोत्क-पंविषयका एवेति ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) यथैतत्तथा नाणुत्वमहत्त्वे अणुत्वमहत्त्वाभ्यामिति— क्ष्मणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः । इत्यंभावे तृतीया । कर्मगुणान्त्र्वाणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्याताः । कर्मगुणोषु च खल्वणुत्वं महत्त्वं च भवतीति तदुपलभ्य व्यवहरति, अणूनि कर्माणि महान्ति कर्माणि अणवो गुणा महान्तो गुणा इति । अथापि खल्वणुत्वमहत्त्वाभ्यां च कर्मगुणा व्याख्याताः । संख्यापृथकत्वपरत्वापरत्वैश्चेति चार्थः । एकं कर्म द्वे कर्मणी त्रीणि कर्माणि, एतत्कर्मेतस्मात्कर्मणः पृथक्, पूर्वमेतत्परं चैतत्कर्मिति पृथिव्यामनेकानि रूपाणि अप्सु त्वेकं, रूपात्पृथप्रसो रसात्पृथप्रूपं, पूर्व मधुरमुत्तरमम्ल्यमिति । एवं शेषेषु ॥ १६ ॥

## एतेन दीर्घत्वहस्वत्वे व्याख्याते ॥ १७॥

( उप० ) अणुत्वमहत्त्वप्रिक्षयां दीर्घत्वहस्वत्वयोरितिद्शिति—एतेनेति । हस्वत्वदीर्घत्वे अपि न हस्वत्वदीर्घत्ववती महत्त्वोत्पादकमेव दीर्घत्वोत्पादकमणुत्वोत्पादकमेव हस्वत्वोत्पादकम् । कारणैक्यात्कयं कार्यभेद इति चेन्न, प्रागमावभेदेन पाकजवदुपपत्तः । यत्रैव महत्त्वं तत्र दीर्घत्वं यत्राणुत्वं तत्र हस्वत्वं यत्र नित्यमणुत्वं तत्र नित्यं हस्वत्वामित्याद्यतिदेशार्थः ॥१७॥

(विदृ०) हस्वत्वद्यवेत्वयोरप्यणुत्वमहत्त्वतुत्यतेत्याह—एतेनेति । यथा अणुमहिदिति व्यवहारसिद्धे अणुत्वमहत्त्वे तथा हस्वं द्रिविमिति व्यवहारसिद्धे हस्वत्वद्यित्वे एविमिद्ससमाद्हस्विमिद्मसमाद्विप्तस्यादिप्रत्ययव्यव-हारावप्यपकर्षीत्कर्षविषयकावेवेत्यर्थः ॥ १७॥

(भाष्यम्) तालतमालसालानवलोक्य व्यवहरति, योऽयं तालः स खलु तमालादीर्घो हस्वश्च सालादिति। तावेतौ हस्वदीर्घौ वर्तुलादिवद्णु-महत्प्रभेदाविति॥ १७॥

# अनित्येऽनित्यम् ॥ १८॥

(उप०) इदानीं विनाशकमाह-अनित्य इति । एतचतुर्विधमपि परि-माणं विनाशिति द्रव्ये वर्तमानमाश्रयनाशादेव नश्यति न तु विरोधिगु-

णान्तरात् । घंटे सत्यपि तत्परिमाणं विनश्यति कथमन्यथा कम्बुभङ्गेऽपि स एवायं घट इति प्रत्यभिक्केति चेन्न, आश्रयनाशेन तत्र घटनाशावश्यक-त्वात् । नहि परमाणुद्रयसंयोगनाशाहृचणुके नष्टे तदाश्रितस्य त्रसंरेणो-स्तदाश्रितस्य चूर्णशर्करादेरविनाश इति युक्तिरभ्युपगमो वा, कथं तर्हि प्रत्यभिज्ञेति चेत्, सैवेयं दीपकालिकेति प्रत्यभिज्ञानवद्भान्तत्वात् । प्रदी-पप्रत्यभिज्ञाऽपि प्रभैव हस्वत्वदीर्घत्वे परमुत्पाद्विनाशशाळिनी इति चेन्न, तद्विनाशस्याश्रयविनाशमन्तरेणानुपपत्तेरुक्तत्वात् ॥ १८ ॥

( विवृ० ) किं परिमाणमनित्यमित्यत्राह्-अनित्य इति । परिमाण-मनित्ये अनित्यमाश्रयविनाशादेव तन्नश्यतीत्यर्थः। नच घटादौ त्रिचतुरा-दिपरमाणुविऋषे तदुपचये वा परिमाणान्तरं प्रत्यक्षसिद्धं स एवायं घट इत्यादिप्रत्यभिज्ञायास्तत्र सत्त्वेन घटादेस्तत्राविनाशादिति वाच्यं परमाणु-विश्लेषे तदुपचये वा द्र्यणुकनाशस्यावश्यकत्वेन त्रसरेण्वाद्यन्खावयविप-र्थन्तनाशस्याप्यावश्यकत्वात् । नहि विनाशसामग्री प्रत्यभिज्ञाभिया कार्ये नार्जियष्यति, शरीरादाववयवोपचयेऽसमवायिकारणनाशस्यावदय-कत्वाद्वयविनाश आवश्यकः । नच पटाविनाशेऽपि तन्त्वन्तरसंयोगात्कथं परिमाणाधिक्यमिति वाच्यं तत्रापि वेसाद्यभिघातेनासमवायिकारणतन्तु-संयोगनाशादेव पटनाशस्यावश्यकत्वात् । किंच तन्त्वन्तरस्य तत्पटाव-यवत्वे पूर्वे तत्पट एव न स्यात्तत्तन्तुरूपकारणाभावात्तत्तन्तोरवयवत्वाभावे च न तेन परिमाणाधिक्यं संयुक्तद्रव्यान्तरवत्, तस्मात्तत्रतन्त्वन्तरसंयोगे सति पूर्वपटनाशात्पटान्तरोत्पत्तिरित्यवश्यं स्वीकार्यम् , अवयविनः प्रत्य-भिज्ञानं तु साजात्येन सैवेयं दीपकालिकेलादिवत् । नच पूर्वतन्तव एव तन्त्वन्तरसहकारात्पूर्वेपटे सत्येव पटान्तरमारभन्त इति वाच्यं मृतियोः समानदेशताविरोधादिति संक्षेपः ॥ १८॥

( भाष्यम् ) तचैतत्परिमाणम्- \*अनित्येऽनित्यम् । कस्मात् आश्रया-नित्यत्वात् ॥ १८॥

नित्ये नित्यम् ॥ १९ ॥ ( उप० ) तत्कि पार्थिवपरमाणुक्तपादिवत्परमाणुगतमणुत्वं शब्द्बुद्धया-दिवदाकाशादिगतं महत्त्वमपि नश्यतीत्यत आह—नित्य इति । नित्येष्वा-काशादिषु परमाणुषु च यत्परिमाणं तन्नित्यं विनाशकाभावात् ॥ १९॥

( विवृ ) नित्यगतपरिमाणस्य नित्यत्वसर्थायातसपि स्पष्टार्थमाह— नित्य इति । सुगमम् ॥ १९ ॥

## ( भाष्यम् ) आश्रयानित्यत्वान् ॥ १९ ॥

## नित्यं परिमण्डलम् ॥ २० ॥

( उप० ) परमाणुपरिमाणस्य वैशेषिकसिद्धां संज्ञामाह—नित्यिमिति । परिमण्डलमेव पारिमाण्डल्यं तदुक्तं ' अन्यत्र पारिमाण्डल्यादिभ्यः ' इति ॥ २० ॥

(विद्यु०) ननु किं द्रव्यं नित्यं पिरमाणाधिकरणं चेत्यत्राह—नित्य-मिति । परिमण्डलकाव्दः परमाणुपिरमाणं तिद्विशिष्टं परमाणुं च परिमा-पया प्रतिपादयित परिमण्डलं परिमाण्डल्यपिरमाणविशिष्टं परमाणुरूपं द्रव्यं नित्यमिति न नित्यद्रव्यस्य दुर्भिक्षतेत्यर्थः । तस्य नित्यत्वं च प्रागेव प्रतिपादितम् ॥ २०॥

( भाष्यम् ) तत्र—क्कृतित्यं परिमण्डलम् । परितो मण्डलं परिमण्डलम् । तदेतन्नित्यम् । कल्पान्तरानुपपत्तेः । निमित्तकारितो हि दीर्घह्नस्वादि-भाव इति । अन्यदनित्यमित्यर्थीत् सिद्धम् ।। २० ॥

# अविद्या च विद्यालिङ्गम् ॥ २१ ॥

( ७प० ) ननु कुवलामलकादिषु समिदिक्षुप्रभृतिषु च व्यविहयमाण-मणुत्वं हस्वत्वं वा यदि न पारमार्थिकं तदा पारमार्थिकयोस्तयोः किं प्रमा-णमत आह—अविद्यति । विद्यालिङ्गमिवद्या तद्यमर्थः कुवलामलकादाव-णुत्वज्ञानं समिदिक्षप्रभृतिषु हस्वत्वज्ञानं तावद्विद्या तत्र पारमार्थिकाणु-त्वहस्वत्वयोरभावात्, सर्वत्राप्रमा प्रमापूर्विकेव भवतीत्यन्यथाख्यातिवादि-भिरभ्युपगमात्त्वयाच सत्यमणुत्वज्ञानं सत्य च हस्वत्वज्ञानमनुभेयमित्यर्थः । एवंच भाक्तः शब्दप्रयोगो मुख्यमन्तरेण न भवतीति मुख्ये अणुत्वहस्वत्वे कचिद्वश्यं मन्तव्ये ॥ २१ ॥

(विवृ०) ननु परमाणुरूपं द्रव्यं कथमङ्गीकर्तव्यं तस्याप्रत्यक्षत्वा-त्रसरेण्वादिकं तु प्रत्यक्षसिद्धं यद्द्व्यं तदेवाङ्गीकरणीयमित्यत आह— अविद्यति । अविद्या अप्रमा पृथिवी नित्या जलं नित्यमित्यादिप्रतीतिर-वयविविषयिणी विद्यायाः परमाणुविषयिण्याः पृथिवी नित्येति प्रमाया लिङ्गं सर्वत्र अप्रमायाः प्रमापूर्वकत्वात् । निह् कुत्रापि नित्यत्वमज्ञानतः पृथिवी नित्येति भ्रमो भवितुमहीते, एतज्ञापाततः वस्तुतः परमाणुसिद्धि-प्रकारः प्राक् प्रदर्शित एवादरणीयः ॥ २१ ॥ (भाष्यम्) अथापि खल्बस्ति परिमण्डलमिति। कुत एतत्प्रतिपत्त-व्यम् ? लिङ्गादित्याह—\*अविद्या च विद्यालिङ्गम्। अविद्या हि भवित लिङ्गं विद्यायाः परितो मण्डलं चन्द्रार्कविम्बनक्षत्रसर्षपादिकमिति येय-मुपलव्यः सा खल्वविद्या। न होतत्परितो मण्डलम्। मात्रया व्यतिरेका-त्। सूक्ष्मया मात्रया खल्वत्र पारिमाण्डल्यस्य व्यतिरेको निपुणसंवेद्यः। भूयस्त्वादोषाच्याभिमान इति। तदेवमविद्यया अनुमीयते, अस्ति किश्वि-त्परिमण्डलमिति। विद्यापूर्विका ह्यविद्या भवतीति। या चेयमाकाशा-दिपरिमाणेषु नित्यबुद्धिः, सा भवत्यविद्या। चिरतरावस्थानात्खल्वेषां नित्यबुद्धः न खलु तत्त्वतोऽस्ति। तया चानुमीयते अस्ति किश्वित्प-रिमाणं नित्यमिति। तचैतत्परिमण्डलमणु महचेति यथाविषयं वेदितव्यम्॥ २१॥

#### विभवान्महानाकाशस्तथाचात्मा ॥ २२ ॥

(उप०) द्रव्यत्वेन हेतुनाकाशादीनामनुमितस्य परिमाणस्य स्वरूपमाह्-विभवादिति। विभवः सर्वभृतसंयोगित्वं तच परममहत्त्वमन्तरेणानुपपद्यमानं परममहत्त्वमनुमापयति, दृश्यते चेह वाराणस्यां पाटलिपुत्रे च
युगपदेव शब्दोत्पत्तिस्तत्र चैकमेवाकाशं समवायिकारणमित्याकाशस्य
व्यापकत्वं सिद्धं व्यापकत्वं च परममहत्परिमाणयोग एव नानाकाशकल्पने गौरवमित्येक एवाकाशोऽभ्युपगन्तव्यः। आकाशस्य प्रदेश इति
तु व्यपदेशः प्रदेशवद्भिर्धटादिभिः संयोगनिवन्धनोभाक्तः। भक्तिश्च प्रदेशवद्भव्यसंयोगित्वम्। तथात्मेति यथाकाशं विभवात्सर्वमृत्तंसंयोगित्वात्परममहत्त्तथात्मापि परममहान्। यद्यात्मनः सकल्प्मृत्तंसंयोगित्वं न भवेत्तदा तेषु
तेषु मृत्तंषु अदृष्टवदात्मसंयोगात्किया नोत्पचेत व्यधिकरणस्यादृष्टस्य प्रत्यासत्त्रपंक्षया क्रियाजनकत्वात्। सा च प्रत्यासत्तिरदृष्टवदात्मसंयोग एव
एवं संचारिणि शरीरे तत्र तत्र ज्ञानसुखादीनामुत्पत्तिरात्मनो वैभवमन्तरेणानुपपन्नेत्यात्माऽपि व्यापकः, स च नाकाशवदेक एव व्यवस्थाद्रशनादित्युक्तमिति भावः। तच्च महत्त्वं सातिशयं नित्यं च परमाण्यणुत्ववत् ।
एवमाकाशादौ परमदीर्घत्वं परमाणुषु च परमहस्वत्वमूहनीयम्।। २२।।

( विद्यु० ) आकाशादाविप नित्यं परिमाणमस्तीत्याह्-विभवादिति । विभवात्सर्वमूर्तसंयोगादाकाशो महान्परममहत्परिमाणवान्, तच परि-माणं नित्यमाकाशस्य नित्यत्वात्, आकाशस्य सर्वमूर्तसंयोगाभावे नाना- देशावच्छेदेन शब्दोत्पत्त्यसंभवात्तत्त्वेशाकाशसंयोगस्य तत्तच्छव्दासम-वायिकारणत्वत् । एवमात्माऽपि नित्यपरममहत्परिमाणवान् वैभवात्, अदृष्टवदात्मसंयोगस्य सर्गाद्यकालीनपरमाणुकर्महेतुत्वादात्मवैभवमण्या-वश्यकम् ॥ २२ ॥

( भाष्यम् ) परिमण्डलस्योदाहरणम्— क्षविभवान्महानाकाशस्तथाचा-तमा । यथा च विभवादाकाशो महान् भवति व्यवहारभूमौ, तथा चात्मेति। कः पुनर्विभवः ? सर्वमूर्तसंयोगः । सर्वत्र युगपच्छव्दोत्पत्तरनुमीयते, अस्त्या-काशस्य विभव इति । एतेनात्मनो विभवो व्याख्यातः । गुणप्रत्यक्षान्नित्य-त्वाच न कल्पान्तरम् । आत्मगुणानां प्रत्यक्षान्नायमणुः अप्रत्यक्षा हि तदा भवेयुः । नित्यत्वाच न मध्यमपरिमाणः । अनित्यो हि तदा स्यात् । कृतहा-नमकृताभ्यागमश्च प्रसञ्येत । पारिशेष्याद्विभुरिति ।। २२ ।।

#### तद्भावाद्णु मनः ॥ २३ ॥

( उप० ) ततु मनो विभु सर्वदानिस्पर्शद्रव्यत्वादाकाशविष्णानाद्यस्मवायिकारणसंयोगाधारत्वादात्मविद्याकाशात्मनोः साहचर्येण मनोऽपि किं नोक्तमत आह—तदिति । तस्य विभवस्य सर्वमूर्तसंयोगित्वस्याभावादणु मनः सकलमूर्तसंयोगित्वे तु युगपदनेकेन्द्रियसंयोगे ज्ञानयौगपद्यं स्यात्तथा च व्यासङ्को न स्यात्। अनुमाने तु मनो यावन्न सिद्धं तावदाश्वन्यासिद्धे मनःसिद्धिद्दशायां तु धर्मिश्राहकमानवाधिते । ननु विभवाभावादेव नाणुत्वं सिध्यति घटादौ व्यभिचारादिति चेन्न, विभवाभावेनाव्यापकत्वसाधनात् । तथाचैकस्मिन्देहे मनस्तावदेकं नानाकरूपने गौरवापत्तेः एकस्याप्यवयवकरूपने करुपनागौरवान्निःस्पर्शत्वेनानारम्भकत्वाचेत्यादियुक्तेन्रणुत्वसिद्धेरिति भावः ।। २३ ।।

(विवृ०) नन्वात्मवन्मनोऽपि विभु ज्ञानाद्यसमवायिकारणसंयोगा-श्रयत्वादिति तस्य महत्परिमाणं कुतो नोक्तमत आह—तद्भाव इति । तस्य विभवस्याभावान्मनोऽणु न परममहत्परिमाणवदित्यर्थः । ज्ञानायौ-गपद्यनियामकतयाऽणुत्ववत एव मनसः सिद्धिवैभवसाधकप्रागुक्तानुमानस्यः धर्मित्राहकप्रमाणवाधितत्वादिति भावः ॥ २३ ॥

( भाष्यम् ) मनसस्तु विभवो न भवति । ज्ञानयौगपद्यं हि तथा स्यात् । मध्यमपरिमाणेऽपि समानो दोषः । तस्मादणु मन इति ॥ २३ ॥

# गुणैर्दिग् व्याख्याता ॥ २४॥

(उप०) दिशः परममहत्त्वे युक्तिमाह—गुणैरिति । गुणैः सकलद्वी-पवितिपुरुषसाधारणपूर्वापरादिप्रत्ययरूपैः सकलमूर्तिनष्ठपरत्वापरत्वलक्ष-णैश्च दिगपि व्यापकत्वेन व्याख्यातेत्यर्थः । परत्वापरत्वयोरुत्पत्तौ संयु-क्तसंयोगभूयस्त्वाल्पीयस्त्वविषयापेक्षाबुद्धेः कारणत्वस्य वक्ष्यमाणत्वात् । नानादिकल्पनस्य कल्पनागौरवप्रतिहत्तत्वात् । कथं तर्हि दश दिश इति प्रतीतिव्यपदेशाविति चेन्न तत्ततुपाधिनिबन्धनत्वादित्युक्तत्वात् । २४ ॥

(वितृ ) दिश्यपि नित्यपिरमाणमाह—गुणैरिति । गुणैः परत्वा-परत्वासमवायिकारणैः तदाश्रयसंयोगैः दिक् व्याख्याता परममहत्वेनिति शेषः । तथाच दिशः परममहत्पिरमाणं विना दूरान्तिकादिनानादेशैः सह युगपत्संयोगानामनुपपत्त्या युगपञ्चानापरत्वापरत्वानामुत्पत्तिर्न संभवतीति दिशः परममहत्परिमाणमावश्यकमाश्रयस्य नित्यत्वात्तु तस्य नित्यत्विमिति भावः ॥ २४ ॥

( भाष्यम् ) प्राच्यादिबुद्धयः सर्वत्र भवन्तीति महती दिगिति । अथापि खल्वाकाश एव गुणभेदादिगित्युक्तम् । तस्मात्साऽपि महतीति ॥ २४ ॥

## कारणे कालः ॥ २५ ॥

(उप०) कालस्य व्यापकत्वमाह—कारण इति । परापरव्यतिकर-यौगपद्यायौगपद्यचिरक्षिप्रप्रत्ययकारणे द्रव्ये काल इति समाख्या । नचैता-हृद्धाः प्रत्ययः सर्वदेशपुरुषसाधारणः कालस्य व्यापकतामन्तरेण संभ-वतीति तस्य व्यापकत्वं परप्रमहत्त्वयोग ईत्यर्थः । यद्वा इदानीं जात इत्याद्प्रितीतिबलात्सर्वोत्पत्तिमिन्निमित्तकारणत्वं कालस्य प्रतीयते तद्पि व्यापकत्वाधीनं निमित्तकारणस्य समवाय्यसमवायिकारणप्रत्यासम्भव्वनिय-मात् । यद्वा अतीतानागतवर्तमानव्यवहारः सार्वित्रिक इति सर्वगत एव कालः । यद्वा क्षणलवमुहूर्तयामदिनाहोरात्रपक्षमासर्त्वयनसंवत्सरादि-व्यवहारकारणे द्रव्ये कालाख्येति व्यवहारस्य सार्वित्रकत्वात्कालः सार्वन्त्रिक इति परममहान् तस्य नानात्वकल्पना च कल्पनागौरवप्रतिहते-रयुक्तम् ॥ २५॥

इति श्रीशाङ्करे वैशेषिकस्त्रोपस्कारे सप्तमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

(विवृः ) कालस्यापि तथात्वमाह—कारण इति । कारणे कालिकप-रत्वापरत्वसमवायिकारणे प्रत्यासन्न इति शेषः कालिकपरत्वापरत्वसमवा- यिकारणसंयुक्त इति तु फलितार्थः । काल इति महत्त्वेन व्याख्यात इति होषः । तथाच कालस्य परममहत्परिमाणं विना युगपन्नानादेशावस्थित-नानापिण्डैः सह युगपत्संयोगानुत्पत्तौ युगपन्नानापिण्डेपु कालिकापरत्वा-परत्वयोक्त्पत्तिने संभवतीत्यवश्यं कालस्य परममहत्परिमाणमङ्गीकार्ये तच नित्यं कालस्य नित्यत्वादिति भावः ॥ २५ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपथाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादम्त्रविद्वतौ सप्तमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

( भाष्यम् ) प्रावृषेण्यादीनां भावानां सर्वत्र युगपदुत्पत्तिरिति तत्त-त्कारणे संबध्यमानः कालो महानिति । अथापि खलु प्रावृषेण्यादिभावानां कारणे आकाश एव काल इति समाख्या । तस्मात्सोऽपि महानिति ॥२५॥ इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये सप्तमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

# सत्तमाध्याये द्वितीयाहिकस्।

रूपरसगन्धस्पर्शन्यतिरेकाद्थीन्तरमेकत्वम् ॥ १ ॥

( उप० ) द्वितीयाहिके एकानेकवृत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणम् अनेकमा-ञबुत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणं प्रसङ्गाच्छव्दार्थसंबन्धपरीक्षाप्रकरणं विशेषगुण-रहितंबिसुसंयोगासमवायिकारणकैकवृत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणं समवायपरी-आप्रकरणं चेति । तत्र महत्त्वैकार्थसमवायाधीनं संख्यादीनामपि प्रत्य-क्षत्वमिति चोहेशक्रममतिकस्य परिमाणनिरूपणानन्तरं संख्यां पृथकृत्वं च परीक्षितुमाह—रूपेति । रूपरसगन्धस्परीति संख्यादिपञ्चकभिन्नगुणो-पलक्षणम् । व्यतिरेकादिति वैयभिचारात्तद्यमर्थः । एको घट इति विशिष्ट-प्रतीतिविरीषणजन्या, तच विरोषणं न रूपादि, तद्यतिरेकेण जायमान-त्वात, न च घटत्वादिकमेव निभित्तम्, पटेऽपि जायमानत्वात्, न चैकत्वं सत्तावत्सामान्यम्, सत्तया सहान्यूनानतिरिक्तवृत्तित्वात्, न च द्रव्यमात्रसामान्यं तत्, द्रव्यत्वेनान्यूनानतिरिक्तदेशत्वात्, न चान्यूनान-तिरिक्तदेशत्वेऽपि प्रतीतिभेदाद्भेदः प्रतीतिभेद्स्य स्वरूपकृतत्वे सत्ता-ऽपि भिद्येत, विषयभेद्कतत्वे तु विषयभेदानुपपत्तेरुक्तत्वाद्न्यथा घटत्व-कळशत्वयोरिप भेदापत्तेः। न च स्वरूपाभेद एकत्वमिति भूषणमतं यु-क्तम् । घटस्वरूपाभेदश्चेदेकत्वं तदा पटादावेकत्वप्रत्ययो न स्यात्, स्वरू-पभेदो द्वित्वादिकसित्यपि भूषणमतमनुपपन्नं स्वरूपभेदस्य त्रिचतुरादि-साधारण्येन व्यवहारवैचित्र्यानुपपत्तेरिति भावः ॥ १ ॥

( विद्यु० ) महत्त्वस्य संख्यादिप्रत्यक्षहेतुत्वात्परिमाणनिरूपणानन्तरमेव संख्यापृथक्तवयोर्निरूपणमारभते—रूपेति । एकत्वमर्थान्तरं रूपादिभ्यो भिन्नं नतु रूपादिस्वरूपम्, एकत्वपदं संख्यादिपञ्चकोपलक्षकं गगनमेकं काल एक इत्यादिप्रतीतिविषयो रूपादिभिन्नो गुणोऽवरयमङ्गीकार्यः गगनादिषु रूपरसगन्धस्परीव्यतिरेकाद्रपादीनामभावादित्यर्थः । नचैकं सामान्यमेको विशेषः एकः समवायः एकोऽभाव इत्यादिप्रतीतेः का गतिरिति वाच्यं तत्रानायत्या धीविशेषविषयत्वरूपस्यैकत्वस्य भानाङ्गीकाराद्धिकमन्यत्रातु-संघेयम् ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) स्थानवतां परीक्षेति संख्या प्रथक्त्वं चेदानीं परीक्ष्यते-% रूपरसगन्धस्पर्शव्यतिरेकाद्धान्तरमेकत्वम्। यदेतदेकत्वं नाम संख्या, तत्ख-त्वर्थान्तरं रूपादिभ्यः। कस्मात् ? रूपसगंधस्पर्शव्यतिरेकात्। व्यतिरिच्यते ह्येकत्वं रूपादिभ्यः । रूपे न खल्वपि रूपमस्ति । तत्रापि त्वेकं रूपमिति बुद्धिर्भवति । तस्मात्ततोऽर्थान्तरिमति । एवं शेषेषु । ऐतेन द्वित्वादयो ञ्याख्याताः ॥ १ ॥

## तथा पृथवत्वस् ॥ २ ॥

( उप० ) एकत्वतुल्यन्यायतथैकपृथक्त्वमपि साधयितुमाह—तथेति । अपोद्धारच्यवहारस्तावद्स्ति इद्मस्मात्पृथगन्यद्थीन्तरमित्याकारः, अप-चुज्याविभपेक्ष्य य उद्धारो निर्द्धारणं स ह्यपोद्धारः, तत्र च न रूपादि तन्त्रं व्यभिचाराद्वध्यतिरूप्यत्वाच । नन्वन्योन्याभाव एव पृथक्त्वम् , इद-मस्मात्प्रथगन्यदर्थान्तरमितिवद्भिन्नमिति प्रतीतेरन्योन्यामावावलम्बनत्वात् । न । प्रथगादिशब्दानां पर्यायत्वेऽपि नान्योन्याभावार्थत्वं तत्र पञ्चमीप्रयो-गानुपपत्तेः । इदमस्मात्यथक् , इदमिदं न भवतीतिप्रतीत्योभिन्नविषय-त्वात् । न चान्योन्याभाववानर्थः पृथकत्वम्, अघटः पट इत्यत्रापि पञ्च-मीप्रयोगापत्तेः । नतु पृथगिति विशिष्ट इतिप्रतीत्योरेकाकारत्वाद्वैशिष्ट्य-मेव पृथक्त्वमिति चेन्न, मैत्रस्य दण्डवैशिष्ट्यदशायां मैत्रात्पृथगयं मैत्र इत्यपि प्रतीत्यापत्तेः एवं शब्दिविशिष्टे व्योग्नि बुद्धिविशिष्टे चात्मनि प्रथक्तवव्यवहारापत्तेः । अतएव वैधर्म्यमपि न प्रथक्तवं पाकरके घट च्यामाद्वटात्प्रथगयं घट इति व्यवहारापत्तेः तद्विरोधिधर्मवत्त्वमेव हि तद्वै-थर्म्ये तच स्यामानन्तरं रक्तताद्शायामपि। न च सामान्यमेव पृथक्त्वं सामान्यस्यावध्यनिरूप्यत्वाज्ञातिसंकरप्रसङ्गाच । सन्मात्रवृत्तित्वे सत्तया, द्रव्यमात्रवृत्तित्वे द्रव्यत्वेनान्यूनानितरिक्तवृत्तित्वापत्तेः ॥ २ ॥

(विद्युं ) पृथवस्त्गुणस्य संख्यातुल्यत्वमाह—तथेति । पृथवस्त्यमि संख्यावहुणान्तरसेव तत्रैकपृथवस्त्वमेकत्वसंख्यातुल्यं द्विपृथवस्त्वादिकं च द्वित्वादिसंख्यातुल्यिमिति । नच घटः पटात्पृथगन्यो भिन्न इत्यादिप्रतीनितां समात्तविषयकत्वानुभवादन्योन्याभाव एव पृथवस्तं नतु गुणान्तरमिति वाच्यं, नञ्ज्ञाव्दस्येव पृथक्क्षव्दस्याप्यव्ययत्या भेदार्थकत्या च अस्मात्पृथगिद्मिदं नेति प्रतीत्योवेंळक्षण्यानुपपत्तः । नचान्यादिशव्ववत्युध्यक्शव्दस्याप्यव्ययत्या भेदार्थकत्या च अस्मात्पृथगिद्मिदं नेति प्रतीत्योवेंळक्षण्यानुपपत्तः । नचान्यादिशव्ववत्यद्यक्ष्यव्यत्यापि भेदान्वयानुपपत्त्या विशिष्टे शक्तिस्वीकारेऽपि पृथक्शव्दस्याव्ययत्या भेदान्वयानुपपत्त्या विशिष्टशक्तिः स्वीक्रियेत । नच पृथक्शव्दस्यान्यार्थत्वाभावे तद्योगे कथं पञ्चमीति वाच्यम् 'तृतीया पञ्चमी चैव पृथक्नाना प्रयोगतः ' इत्यादि शाव्दिकस्मृतेः पञ्चमीविधायकत्वात् । वस्तुतो वैशेषिकानुभवसिद्धमेव पृथक्तं गुणान्तरं खण्डनप्रन्थे दीधितिकृता खण्डितमिति तत्रास्माकं विचारवाहुल्यमिकिञ्चत्करमेवेति विरस्यते ॥ २ ॥

(भाष्यम्) यथैत्— क्ष्तया पृथक्त्वम् । क्ष्पादिभ्योऽर्थान्तरामिति । पृथक्त्वमयोगो वैलक्षण्यमनेकता इत्यनर्थान्तरम् । अथाप्येतदुक्तम् 'पृथक्त्वं स्यादसंयोगो वैलक्षण्यमनेकता' इति । शब्दविशेषादुपलब्धिविशेषः । इद्मस्मात्य्यगिद्मिदं नेति योऽयमुपलब्धिविशेषः, स खलु शब्दविशेषनिमित्तो न त्वर्थभेदात् । चन्दनं सुरभि चन्दनस्य सौरभमित्यभिन्नेऽप्यर्थे शब्दविशेषादुपलब्धिविशेषो दृष्ट इति ॥ २ ॥

## एकत्वैकपृथक्तवयोरेकत्वैकपृथक्तवाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ३ ॥

(जप०) नन्वेकमेकत्वं, रूपादिभ्यः पृथकपृथत्वमिति व्यवहारादेकत्वे-ऽप्येकत्वं, पृथक्त्वेऽपि पृथक्त्वमेवं तत्र तथापीत्यत आह—एकत्वेति । यथा-ऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववती तद्यवहारस्तत्र भाक्तस्वथैकत्वैकपृथक्त्वे नैकत्वैकपृथक्त्ववती तद्यवहारस्तत्र भाक्त इत्यर्थः । 'कर्मभिः कर्माणि ' 'गुणैर्गुणाः ' इत्यपि दृष्टान्तसूत्रद्वयं पूर्वदृष्टान्तसूत्रेणैकवाक्यतापन्नमे-वात्र प्रतिभाषते यथा कर्माणि न कर्मवन्ति गुणाश्च न गुणवन्तस्तथैकत्वै-कपृथक्त्वे न तद्वती इत्यर्थः ।। ३ ।। (विष्टु०) नन्वेकमेकत्विमत्यादिञ्यवहारबलादेकत्वेऽप्येकत्वमेवमेक-प्रथक्त्वं द्विपृथक्त्वात्प्रथगिति व्यवहारबलादेकत्वेऽप्येकपृथक्वमङ्गीकार्थमिति तयोगुणत्वं दुर्घटं गुणेऽपि सत्त्वादत्त आह—एकत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्वयोस्तथा एकत्वेकपृथक्त्वयोरपि नैकत्वेकपृथक्त्वे, व्यवहारस्तु प्रकारान्तरेणोपपादनीय इत्यर्थः ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) एकस्य भाव एकत्वम् । पृथग्भावः पृथक्त्वम् । निह स एव भावस्तत्रैव भवति । भवति त्वेकमेकत्वं द्वे एकात्वे त्रीण्येकत्वानि, एकं पृथक्त्वं द्वे पृथक्त्वे त्रीणि पृथक्त्वानीति । द्वित्वाद्यो द्विपृथक्त्वाद्यश्चैतेन व्याख्याताः । अथापि खल्वाचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयति, एकत्वमेव तेन तेन प्रका-रेणोपलभ्यमानं द्वित्वादिकमुच्यते, न तत्त्वतोऽर्थान्तरमस्तीति । महता खल्वसौ प्रयत्नेनैकत्वं परीक्ष्योपरराम । न द्वित्वादीना परीक्षां चक्रे ।। ३ ।।

# निःसंख्यत्वात्कर्भगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते ॥ ४ ॥

(उप०) ननु गुणेषु कर्मसु च साधारण एवैकत्वव्यवहारः किमन्न विनिगमकं यहूव्येष्वेकत्वं न गुणादिष्वत्यत्राह्—निःसंख्यत्वादिति । सर्वे षामेकत्वं सर्वेकत्वं तन्न विद्यते, कुत इत्यत आह निःसंख्यत्वात्कर्मगुणानामिति संख्याया निष्कान्ताः निःसंख्यास्तेषां भावो निःसंख्यत्वम्, तथाच कर्माणि गुणाश्च निःसंख्यानि, संख्याया गुणत्वेन गुणेषु तावत्संख्या न विद्यते न वा कर्मसु, गुणानां कर्मसु निपेधात् । अन्यथा द्रव्यत्वप्रसङ्कात् । साधितं च संख्याया गुणत्वमेकत्वस्य च संख्यात्वमिति भावः ॥ ४ ॥

(विदृ०) नन्वेको घट इति वदेकमेकत्वमिति व्यवहारस्य सत्त्वात्तस्य मात्तत्वे किं वाजमत आह—निःसंख्यत्वादिति । सर्वेकत्वं सर्वेषु पदार्थेषु एकत्वं वर्तते इति यन्मतं तन्न विद्यते न प्रामाणिकतया छभ्यते, कर्मणां गुणानां च निःसंख्यत्वात्संख्याशून्यत्वाद्न्यथा तयोरिष द्रव्यत्वं प्रसज्येत द्वित्वादेश्वेकत्वस्यापि गणनव्यवहारहेतुत्तया संख्यात्वस्यापहोतुमशक्यत्वादिति भावः ॥ ४॥

( भाष्यम् ) कर्माणि गुणाश्चापरिसंख्येया इति कर्मणां गुणानां च निः-संख्यत्वादनुमीयते सर्वेत्रैकत्वं नास्ति, नानैव तु सर्वेमिति ॥ ४ ॥

## भ्रान्तं तत् ॥ ५ ॥

( उप० ) तर्हि कथमेकं रूपमेको रस इत्यादिज्ञानमित्यत आह— भ्रान्तमिति । गुणकर्मसु यदेकत्वज्ञानं तद् भ्रान्तमित्यर्थः, सूत्रे च ज्ञान- मिति शेषः आक्षिप्तपूर्वपक्षित्वात्, प्रयोगस्तु भाक्तः स्वरूपाभेद एव च भक्तिः न च तदेवैकत्वमक्तोत्तरत्वात् ॥ ५॥

(विवृः) ननु गुणादावेकत्वाभावे कथमेकं रूपमित्यादिज्ञानमत आह्-भ्रान्तमिति । तदिति बुद्धिस्यं गुणाद्विकत्वज्ञानमुपस्थापयति तथाच गुणादावेकलज्ञानं भ्रमरूपमेवेति न ततो वस्तुसिद्धिरित्यर्थः। तादृशच्य-वहारस्त उभयावृत्तिधर्मविषयक एव । तादृशधर्मश्च तत्तद्वयक्तित्वधीविशेष-विषयत्वादिक एवेति भाव: ॥ ५ ॥

( भाष्यम् ) अस्य प्रतिषेधः-\*भ्रान्तं तत् । यचैतत्कर्भगुणानां निःसं-ख्यत्वात् नास्त्येकत्वामिति नानात्वं भावानामिति, भ्रान्तं खळु तत् ॥५॥

## एकत्वाभावाज्ञिकस्तु न विद्यते ॥ ६॥

( उप० ) ननु द्रव्येष्वप्ययमेकत्वप्रयोगो भाक्तोऽस्तु प्रत्ययस्तु तत्र भ्रान्तः किमेकत्वेनेत्यत आह—एकत्वाभावादिति । यदि पारमार्थिकमे-कत्वं कचित्राभ्यपगन्तव्यं तदा न प्रयोगो भाक्तः मुख्यपूर्वकत्वाद्भक्तेः, न वा प्रत्ययो भानतः प्रमापूर्वेकत्वाद्भ्रमस्य प्रमितं ह्यारोप्यते नाप्रमितम् असत्ख्यातेर्निरासात्, अन्यथाख्यातेः साधनादिति भावः ॥ ६ ॥

( विवृ ) नन्वेको घट इत्यादिन्यवहारोऽपि कथं न भाक्त इत्यत आह-एकत्वाभावादिति । एकत्वगुणस्य कुत्राप्यनङ्गीकारे एकत्वाभावान्य-ख्यैकत्वप्रयोगाभावाद्भाक्तैकत्वप्रयोगो न संभवति तस्माद्धटादौ प्रत्यक्षासिद्ध-मेकत्वं गुणमादाय व्यवहारो मुख्यः एकादिशब्दानामेकत्वत्वादिविशिष्टा-वच्छिन्नवाचकत्वात् । एकं रूपमित्यादौ तु उभयावृत्तिधर्मविशिष्टे एकप-दस्य लक्ष्णेवेति तादुशप्रयोग एव भाक्त इति भावः ॥ ६ ॥

( भाष्यम् ) यस्मात्-अःएकत्वासावाद्भक्तिस्तु न विद्यते । भक्तिर्निष्प-त्तिस्तु भावानामेवं सति न भवति । अनेकलक्षणैः खल्वेकस्य भावस्य निष्पत्तिर्भवति । एकत्वस्य त्वभावे नैतदेवं भवितुमहिति । यदि नामाने-कलक्षणैरेकभावनिष्पत्तिः, अस्ति तहींको भाव इति सर्वत्र नैकत्वमि-त्येतन्नोपपचते । अथ नास्त्येको भावस्तत एकस्याभावादनेकोऽपि नास्ती-त्यनेकलक्षणैरेकभावानिष्पत्तिरिति नोपपद्यते इति । तचैतत्तन्त्रातरसमाचा-रात्पतिपत्तव्यम् । तन्त्रान्तरे चैतदित्थंभूतमुक्तम् । सर्वे पृथग्भावलक्षणपु-थक्त्वात्, नानेकलक्ष्णैरेकभावनिष्पत्तेः, लक्षणव्यवस्थानादेवाप्रतिषेय इति। संख्यैकान्तवादाश्च तन्त्रान्तरोक्ता द्रष्टव्या ॥ ॥ अथापि खलु कर्मणां गुणानां च निःसंख्यत्वात्सर्वत्रैकत्वं नास्ति द्रव्ये त्वस्त्येकत्वमिति प्रत्य-वस्थानम् । भ्रान्तं तदिति प्रतिषेधः । यदि गुणकर्मणोनैकत्वं, तदा एकं रूपं एको रस एकमुत्सेपणामित्येवं भक्तिर्विभागस्तु न भवितुमहिति । भवति त्वयं विभागः । तस्माद्स्ति तत्रैकत्वमिति स्थापनाहेतुरिति । द्रव्यगुणाद्योस्तत्त्वातत्त्वविभागश्चोपठव्य्यविशेषाद्गुपपन्नः । यच मन्यते द्रव्येष्वेकत्वबुद्धिस्तत्त्वरूपा विद्या, गुणादौ त्वतत्त्वरूपाऽविद्येति सोऽयं विभागो नोपपद्यते । कस्मात् ? उपठव्य्यविशेषात् , द्रव्येऽप्येकत्व-मुपठभ्यते गुणादौ चेति तयोरेका उपठव्यिविद्या परा त्वविद्येति विशेष-हेत्वभावान्नोपपद्यते इति ॥ ६ ॥

## कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैकपृथक्त्वं न विद्यते॥७॥

( उप० ) कार्यकारणयोस्तन्तुपटयोरेकत्वमेकपृथक्त्वं च, यत एवैकत्व-मत एवैकपृथक्तवमपि, नहि स्वरमादेव स्वं पृथगिति संभवति नहि पटे पाट्यमाने प्रत्येकं तन्त्नामाकपं तद्भिन्नः पट उपलभ्यते । यदि तन्तु-भिन्नः पटः स्यात्तदा तद्धिन्नतयोपलभ्येत घटवत्, एवं घटेऽपि भन्ने कपा-लद्वयातिरिक्तस्यानुपलम्भाद्धदोऽपि कपालद्वयात्मक एव तदुक्तं 'नान्योऽव-यव्यवयवेभ्यः' इति । तदिदं सांख्यीयं मतं प्रसङ्खान्निराचिकीर्धुराह्-कार्थ-कारणयोरिति । कार्य कारणं च द्वयमेकं न भवति, कुत एतदित्याह एक-त्वाभावादभेदाभावात् । तर्हि यदेव कार्यं तदेव कारणं तन्तवः पट इति बहुत्वैकत्वयोः सामानाधिकरण्यानुपपत्तेः । भवत्येव सामानाधिकरण्यमे-कस्यामपि पाथःकणिकायामाप इति प्रयोगात्, एकस्यामपि योषिति दाग इति प्रयोगादिति चेन्न तत्रावयवबहुत्वमादायोपपत्तेः । पाथःपरमाणौ तु प्रकृ-तिगतं रूपादिबहुत्वमादायेत्येके, शब्दस्वाभाव्यमिद्मपर्यनुयोज्यमित्यपरे। न च रण्डाकरण्डावस्थितास्तन्तवः पटव्यपदेशं छभन्ते, न वा धारणाकर्षणे तन्तवः प्रत्येकं कर्तुभीशते, न वा कार्ये कारणं च द्वयमप्येकपृथक्तवाश्रयः परस्परावधिकत्वप्रतीतेः । कुत इत्यत आह एकपृथक्त्वाभावात्, एकपृथ-क्त्वमवैधम्यी तदभावात्कार्यकारणयोरन्योन्यं वैधम्यानुभवात्तन्तुत्वपटत्वयोः घटत्वकपालत्वयोश्च भिन्नबुद्धिन्यपदेशयोः सार्वलौकिकत्वात् । कथं तर्हि रूपरसगन्धस्पर्शानां न भेदेनोपलम्भः, अत्यन्तसारूप्यातकाचित्रित्रपटादौ भेदोपलम्भोऽपि संख्यापरिमाणादिभेदस्य चातिस्फुटत्वात् ॥ ७ ॥

( विवृ० ) अवयवावयविनोरेकत्वमेकपृथक्त्वं च नतु तयोभेंद इति

सांख्यमतं प्रसङ्गान्निराकर्तुमाह—कार्येति । कार्यकारणयोर्नेकत्वं नवैक-पृथक्त्वं किमप्येकत्वमेकपृथकत्वं वा कार्यकारणोभयनिष्टं न भवतीत्यर्थः। अत्र हेतुमाह कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वामावादेकत्वमभेदः एकपृथ-क्त्वमवैधर्म्य तयोरभावात् । तन्तुः पटिभन्नः पटिवधर्मेत्यादिप्रतितेः सर्व-सिद्धत्वादिति भावः ॥ ७ ॥

(भाष्यम् ) सर्वत्र चेदेकत्वं, कार्यं कारणं चैकं स्यात् । कार्यकारण-भावस्तथा सति न स्यात् यदि नास्ति तयोरेकत्वं, सर्वत्रैकत्वमिति नोपपद्यते इत्यत आह्-क्षकार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैकपृथक्त्वं न वि-द्यते । कार्ये कारणं चैकं न भवति । द्वयोरेकत्वाभावात् । अस्ति एकत्वं कार्ये अस्ति चैकत्वं कारणे, द्वयोस्त्वेकत्वं नास्तीति । अथापि कार्ये कारणं च नात्यन्तं भिद्यते, क्षीरं खल्वेतद्दिभावेन विपरिणमते, न पय इति । तदेवं कार्यात्मना भेदेऽपि कारणात्मना नास्ति भेद इति । यद्वै खळु नित्यं कारणं तदेकं कार्यजातस्यापि तस्मादन्यतिरेकादस्त्येकत्वं कार्यकारणयोरि-ति । सत्यमेतत् ॥ ७ ॥

एतद्नित्ययोर्च्यातम् ॥ ८॥

( उप० ) अनित्ययोरेकत्वैकपृथक्त्वयोः कारणगुणपूर्वेकत्वमाह-एत-दिति । अनित्ययोः संख्यापृथक्त्वयोः कारणगुणपूर्वकर्वं यद्याख्यातं तद्-नित्ययोरेकत्वैकपृथक्त्वयोरेव बोद्धव्यम्, अन्येषां संख्यापृथक्त्वानाम-पेक्षाबुद्धिजन्यत्वात् , यथाऽनित्ययोस्तेजोरूपस्पर्शयोः कारणगुणपूर्वेकत्वं तथैकत्वैकप्रथक्त्वयोरप्यनित्ययोरिति भावः । अर्थात् 'अनेकद्रव्या द्वित्वा-दिका पराद्धीन्ता' इत्युपसंख्यानम्, उपसंख्यानान्तरं च 'तत्समानाधिकरणं च द्विपृथक्त्वादि पराद्विपृथक्त्वपर्यन्तम्'। तद्यं द्वित्वासुत्पादिवनाशक्रमः। समानजातीययोरसमानजातीययोर्द्रव्ययोश्रक्षुःसन्निकर्षे सति तन्निष्टैकत्व-संख्ययोर्यत्सामान्यमेकत्वत्वं तयोनिर्विकल्पकानन्तरं तद्विशिष्टैकत्वगुणज्-द्धिरुत्पचते सैव चापेक्षाबुद्धिस्तया तयोद्रेव्ययोद्धित्वमुत्पचते, उत्पन्नस्य च द्वित्वस्य यत्सामान्यं द्वित्वत्वं तदालोचनं तेनालोचनेनापेक्षाबुद्धेर्नाज्ञो द्वित्वत्वविशिष्टद्वित्वगुणविषया विशिष्टबुद्धिश्चैकदा भवति, तद्ग्रिमक्षणे च द्वित्वगुणस्यापेक्षाबुद्धिविनाशाद्विनाशः द्वे द्रव्ये इति द्वित्वविशिष्टद्रव्य-ज्ञानं च युगपंदुत्पचते, ततस्तस्माहित्वविशिष्टद्रव्यज्ञानात्संस्कारः । तद्यं

१ युगपद्भवतः इति पाठः

संक्षेपः उत्पत्स्यमानद्वित्वाधारेणेन्द्रियसन्निकर्षस्तत एकत्वगुणगतसामान्यस्य ज्ञानं तत एकत्वत्वसामान्यविशिष्टैकत्वगुणसमूहालम्बनरूपाऽपेक्षाबुद्धि-स्ततो द्वित्वगुणोत्पत्तिस्तद्भतसामान्यस्य ज्ञानं ततस्तत्सामान्यविशिष्टद्भि-त्वगुणज्ञानं ततो द्वित्वगुणविशिष्टद्रव्यज्ञानं ततः संस्कार इतीन्द्रियसन्निक-र्षमारभ्य संस्कारपर्यन्तमष्टौ क्षणाः । विनाशक्रमस्तु एकत्वत्वसामान्य-ज्ञानस्यापेक्षाबुद्धितो विनाशः द्वित्वत्वसामान्यज्ञानार्पेक्षाबुद्धेर्विनाशः द्वि-त्वत्वसामान्यज्ञानस्य च द्वित्वगुणबुद्धितो विनाशः द्वित्वगुणबुद्धेश्च द्वित्व-विशिष्टद्रव्यज्ञानात्तस्य च संस्काराद्विषयान्तरज्ञानाद्वेति । नन्वेकत्वज्ञाना-त्तद्विशिष्टद्रव्यज्ञानमेव कथं नोत्पचते तत्सामशीसत्त्वात् । नहि गुण-ज्ञाने सति द्रव्यज्ञाने विलम्बोऽस्ति, तथाच तत एवापेक्षाबुद्धेर्विनाशे तन्नाशाच तद्प्रिमक्षण एव द्वित्वनाश इति द्वे द्रव्ये इति विशिष्टज्ञानपूर्व-क्षण एव द्वित्वविनाशापत्त्या द्वित्वविशिष्टद्रव्यज्ञानस्यानुत्पत्तिरेवेति चेन्न । द्वित्वाद्युत्पत्तिसामध्यनभिभूताया एवापेक्षाबुद्धेर्द्रव्यविशिष्टज्ञानजनकत्व-नियमात् फळवळेन तथाकल्पनात् । ननु तथापि स्वजनितसंस्कारेणैवा-पेक्षाबुद्धिविनारो पुनः स दोषस्तदवस्य एव, द्वित्वविशिष्टज्ञानपूर्वेक्षण एव द्वित्वनाशस्य संभवादिति चेन्न । केवलगुणज्ञानस्य संस्काराजनकत्वात्, नहि केवलो गुण: कापि समर्थते, सर्वत्र द्रव्योपरागेणैव गुणस्मरणात्, ननु भवत्वेवं तथापि विशिष्टबुद्धिकालेऽपि द्वित्वनाशे विशिष्टप्रतीत्यनुद्य-स्तद्वस्थ एव । निह वर्तमानावभासिनी विशिष्टप्रतीतिर्विशेषणनाश-काले संभवति तथाऽदर्शनादिति चेन्न विशेषणज्ञानविशेष्येन्द्रियसन्निकर्ष-तदुभयासंसर्गाग्रहस्य विशिष्टज्ञानसामभ्याः प्रकृतेऽपि संभवात् । यदि तु विशेषणेन्द्रियसिकार्षोऽपि मृग्यते तदा पूर्वक्षणे तस्यापि सत्त्वात् पूर्व-क्षणवर्त्तिन एव सन्निकर्षस्य कारणत्वेनाभ्युपगमात्, विशेषणं विशिष्ट-ज्ञानागोचरोऽपि संभवति विशिष्टज्ञानजनकज्ञानविषयत्वमात्रमेव हि विशेषणत्वे तन्त्रं, न तु विशिष्टज्ञानविषयत्वमपि । उपलक्षणस्याप्येवं विशे-षणत्वापत्तिरिति चेन्न प्रत्याय्यव्यावृत्तिसामानाधिकरण्यस्य विशेषणत्वे त-न्त्रत्वात् । उपलक्षणं तु तद्यधिकरणम् । एवं यदा देवदत्तगृहे काकवत्ता तदा काको विशेषणं, यदा तु उपरिभ्रमन् असन् तदोपलक्षणम् । एवं सति रूपवति रस इलादौ रूपादेरपि विशेषणत्वापत्तिरिति चेन्न इष्ट-त्वात्, तर्हि तत्रापि रसो वर्तेतेति चेन्न विशिष्टवृत्तेर्विशेषणवृत्तित्वाना-वर्यकत्वात्, नहि विशेषणं विशिष्टमित्येकं तत्त्वम् । द्वित्वनाशकाले

विशेषणसंबन्धो नास्ति कुतो विशिष्टप्रत्यय इति चेन्न अतद्यावृत्तेरेव वैशिष्ट्यपदार्थत्वात्, तद्भानं तु तत्रापीति न किंचिदनुपपन्नमित्याचार्याः। एवं द्वित्वोत्पत्तिविनाशवित्रत्वोत्पत्तिविनाशावप्यूह्नीयौ । द्वित्वमपेक्षाबु-द्धिनाशनाञ्चम्, आश्रयनाश-विरोधिगुणान्तराभावे गुणस्य सत्तोऽविना-शित्वाचरमञ्जानवत्, चरमञ्जानस्यादृष्टनाशनाश्यत्वात् । कचिदाश्रयनाशा-द्पि नश्यति यत्र द्वित्वाधारावयवकर्मसमकालमेकत्वसामान्यज्ञानम्, तद्यथा अवयवकर्मसामान्यज्ञाने विभागापेक्षाबुद्धी संयोगनाश्गुणोत्पत्ती द्रव्यनाशद्भित्वसामान्यज्ञाने तत्र द्रव्यनाशाद्दित्वनाशः सामान्यज्ञानाद्-पक्षाबुद्धिनाशः, अपेक्षाबुद्धिनाशस्य द्वित्वनाशसमानकालत्वात्कार्यकार-णभावाभावात् । यदा तु द्वित्वाधारावयवकर्मापेक्षाबुद्धचोर्यौगपद्यं तदा द्वाभ्यामाश्रयनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां द्वित्वनाशः । तद्यथा अवयव-कर्मापक्षाबुद्धी विभागोत्पत्तिद्वित्वोत्पत्ती संयोगनाशद्वित्वसामान्यज्ञाने द्रव्यनाशापक्षाबुद्धिनाशौ ताभ्यां द्वित्वनाशः प्रत्येकं सामर्थ्यप्रहात्, इयं च प्रक्रिया ज्ञानयोर्वध्यघातकपक्षे परमुपपद्यते स एव च पक्षः प्रामा-णिकः । ननु द्वित्वत्रित्वादीनां सामग्रीसाम्ये कथं कार्यवैरुक्षण्यं, द्वाभ्या-मेकत्वाभ्यां द्वित्वं त्रिभिरेकत्वैखित्वमिति चेन्न एकत्वे द्वित्वाद्यभावात्, समवायिकारणगतमेव द्वित्वत्रित्वादिकं तन्त्रमिति चेन्न द्वित्वाद्युत्पत्तेः पूर्व तत्र द्वित्वाद्यभावात्, तत्रापि कारणचिन्ताया अनिवारणात्, अपेक्षाबुद्धा-वेकत्वेषु च तादृशविशेषस्यानुपलम्भवाधितत्वात् फलवलेन तत्करपने वा द्वित्वादिन्यवहारोऽपि तत एवास्तु किं द्वित्वादिना, अदृष्टविशेषाद्विशेष इति चेदेवं सति द्वित्वारम्भिकयाऽपि सामग्या कदाचित्रित्वं चतुष्टुं चोत्प-चेतेत्यनियमप्रसङ्गः । अत्रोच्यते प्रागभावविशेषाद्विशेषोपपत्तेः यथा तु-ल्यया सामध्या पाकजानां रूपरसगन्धस्पर्शानां, प्रागभावोऽपि साधा-रण एवेति चेन्न । स्वस्वप्रागभावस्यैव कार्य प्रति कारणत्वावधारणात् । यद्वा शुद्धयाऽपेक्षाबुद्धया द्वित्वं द्वित्वसिहतया त्रित्विमिति नेयम् । शतं पिपीलिकानां मया हतमित्यादौ समवायिकारणाभावे द्वित्वं तावन्नोत्प-चते । तथाच गौणस्तत्र संख्याव्यवहारो द्रष्टव्यः । सेनावनादौ नियता-पेक्षाबुद्धचभावाद्वहुत्वमात्रमुत्पद्यते न तु शतसहस्रादिसंख्येति श्रीधरा-चार्याः । एवं सति शतसहस्रादिकोटिकस्तत्र संशयो न स्यात्, न स्याच महती महत्तरा सेनेति नैवमित्युद्यनाचार्याः । अत्रैवमा-छोचनीयं—त्रित्वादिपरार्द्धपर्यन्ता संख्यैव बहुत्वम्, तद्भिनं वा संख्या-

न्तरम्, नाद्यः सेनावनादाविप शतसहस्रादिसंख्योत्पत्तिनियमात्, न द्वितीयः त्रित्वादिविल्रक्षणस्य बहुत्वस्याननुभवात् । तथाच प्रतिनियतै-कत्वानालम्बनापेक्षाबुद्धिजनितशतादिसंख्यैव बहुत्वं शताद्यभिव्यक्तिस्तु तत्र न भवति ताहराव्यक्षकाभावात्।वयं तु ब्रूमः—त्रित्वाद्सिमानाधि-करणं संख्यान्तरमेव बहुत्वं त्रित्वादिजनकापेक्षाबुद्धिजन्यं प्रागभावभेदा-देवे भेदः । कथमन्यथा बहवस्तावत्सन्ति शतं वा सहस्रं वेति विशिष्य न जानीम इति, यथैकत्र द्रव्ये महत्त्वं दीर्घत्वं चत्यैकत्रैवाधिकरणे त्रित्वादिकं बहुत्वं च । भवति हि शतं वा सहस्रं वा चूतफळान्यानयामीति प्रश्नेवह-वस्तावदानीयन्तां किं विशेषजिज्ञासयेति । एवं च द्वित्वसहितापेक्षाबुद्धया त्रित्वं त्रित्वसहितापेक्षाबुद्धया चतुष्ट्वमेवमुत्तरोत्तरम्, बहुत्वोत्पत्तौ तु नापेक्षाबुद्धौ पूर्वपूर्वसंख्याविशिष्टत्वनियमः । अत एव सेनावनादिषु बहु-त्वमात्रमुत्पद्यते न तु संख्यान्तरं संशयस्त्वसत्कोटिकोऽपि भवत्येवेति । तत्समानाधिकरणं च पृथक्त्विमति यथा द्वित्वं तथा द्विपृथक्त्विमत्यादि । द्वित्वत्रित्वादिसमानाधिकरणैरेकपृथक्तवैरेव तद्यवहारोपपत्तौ किं द्विपृथक्त्वादिनेति चेन्न । घटात् पटलोष्टौ पृथगिति द्विपृथक्त्वस्यान्यो-न्यावधिकत्वाप्रतीतेः प्रसेकपृथक्ते च तत्प्रतीतेरिति वैषम्यात् । न चैवं द्विपरत्वापत्तिः द्वित्वसमानाधिकरणाभ्यां परत्वाभ्यामेव तदुपपत्तेः । यथा पृथक्तवे परस्परावधिकत्वविरोधस्तथा न परत्वे, द्वाविमौ पराविति द्वाविमौ नीलावितिवदुपपत्तेः समानदेशस्थयोः संयुक्तसंयोगभूयस्वसाम्येऽपि दिक्-पिण्डसंयोगस्यासमवायिकारणस्य भेदेन भिन्नकार्योत्पत्तिसंभवात् । मि-छितयोरेकत्वयोद्धित्वं प्रति यथाऽसमवायिकारणत्वं तथा मिछितयोरेक-पृथक्तवयोद्धिपृथक्तवं प्रत्यसमवायिकारणत्वसंभवात् द्रव्यातिरिक्तमेकं कार्य प्रत्यनेकेषां संयोगानां कार्येकार्थसमनायप्रत्यासत्त्या संभूयारम्भकत्वा-दर्शनात् । कारणैकार्थप्रत्यासत्त्या तु बहवस्तन्तुतुरीसंयोगा एकं पटतुरी-संयोगमारभन्त एवेति दिक् । द्वित्वादीविनाशवद्विप्रथक्त्वादिविनाशो-ऽप्यूहनीयः ॥ ८॥

( विदृ० ) ननु तन्तुः पटिभन्नः पटिविधमिवेत्यादिप्रतीतिभ्रोन्तिरेव परस्परसंयुक्तानां तन्तूनामेव पटभावात्पटस्य तन्तुभिन्नत्वे प्रमाणाभावाच । नच तन्तुवैधम्येण पटे तन्तुभेदः साधनीय इति वाच्यं वैधम्येस्यैवासिद्ध-

१ एवंभावः इति पाठः ।

त्वात् । नहि पटत्वं तन्तुवैधर्म्यं, पटाभिन्यक्तिद्शायां तन्तुष्वेव पटत्वस्वी-कारात्। तदुक्तमीश्वरक्रष्णाचार्यैः 'असद्करणादुपादानप्रहणात्सर्वसंभवाभा-वात् । शक्तस्य शक्यकारणात्कारणभावाच सत्कार्यम्' इति। एवं च कार्य-कारणयोरभेदावैधर्म्याभावः स्वयमसिद्धः कथमेकत्वैकपृथक्त्वाभावं साध-यिष्यतीत्यत आह—एतदिति। एतदभेद्विधर्म्याभाववत्त्वेनेकत्वेकपृथक्त्वा-भाववत्त्वम्, अनित्ययोः कार्यकारणयोः कथितमित्यर्थः। तथाच तन्तुपटयोर-भेदाङ्गीकारे तन्तृत्पाददशायां पट उत्पद्यते पटोत्पत्तिदशायां तन्तुकत्पद्यते तन्तुनाशदशायां पटो नश्यति पटनाशदशायां तन्तुनिश्यतीत्यादिप्रत्य-यप्रयोगयोः प्रसङ्गः । नचोत्पत्तिविनाशावेवाप्रामाणिकौ आविर्भावितरो-भावाभ्यामेव तत्प्रतीत्युपपत्तेरिति वाच्यमाविभीवाङ्गीकारेऽनवस्थाप्रसङ्गात्, तदुत्पत्तिस्वीकारे तु किमपराद्धं पटाद्युत्पत्तिसिः, आविभीवे आविर्भाः वस्योत्पादस्य चानङ्गीकारे आविभीवस्य सार्वदिकत्वप्रसङ्गः नह्याविभी-सार्वदिकत्वं सांख्यैरपि स्त्रीिकयते । वस्तुतः पट उत्पद्यते पटो विनञ्चतीत्यादिकः सार्वछौिककोऽनुभव एवोत्पादविनाशसाधकः एक विषयकानुभवस्य विषयान्तर्विषयकत्वस्वीकारे घटपटादेरप्यपलापापत्ते-रित्यलमसद्विशेन ॥ ८॥

(भाष्यम्) कार्यकारणयोरेकत्वं न विद्यते इति यत्— \*\* एतद्दानित्ययोव्याख्यातम्। अनित्ययोः कार्यकारणयोरेतद्वयाख्यातं न नित्ये। यत्वलु कार्य
कारणं चेति द्वयमनित्यं, न तयोरेकत्वमस्ति । क्षीरस्य द्रभ्रश्चैकत्वाभावात्
प्रागुत्पत्तरेव्यक्ततया क्षीरे सद्पि द्षि न परतोऽप्यात्मप्रहाणात्क्षीरभावमापद्यते इत्यनित्ययोः कार्यकारणयोरेकत्वं न विद्यते इत्युक्तम् । शरावोदश्चनादिव्यतिरेकणापि मृदोऽवस्थानाचैतदेवं प्रतिपत्तव्यम् । यच नित्यं
कारणं, तेन त्वेकत्वं भवति कार्याणां परमार्थभूमौ। सर्वं खलु कार्यजातं परतोऽप्यात्मप्रहाणात्त्तसिन्नेकीभवति । अर्णवतरङ्गवत् । तरङ्गाः खलु वे परस्परं
भिद्यन्ते समुद्रश्चैक इति कार्यकारणोरेकत्वं न विद्यते । तथापि त्वेषामात्मप्रहाणात्परतः प्राक् चोत्यत्तर्णवात्मना भवत्यवस्थानमित्येकत्वमुच्यते अर्णवे हि सर्वे तरङ्गा एकीभवन्तीति । सर्वे चैतत्कार्यजातं कारणस्य
विपरिणामः, स त्वनेकविध इति कार्य कारणं च नैकम् । नित्यं तु कारणमेकमेवेत्येतद्नित्ययोर्व्याख्यात्तिति । अथापि खलु यदेत्कार्यं कारणं चेति
मन्यते, नैतन्नाना । एकमेव तु वस्तु तेन तेन कार्यात्मना कारणात्मना
चोपलभ्यते इति कार्य कारणं चैकमन्यस्यामावादित्यस्य प्रतिविधोऽयं,

कार्यं कारणं चैकं न भवतीति। नानैव तु कार्याणि नानैव च कारणानी-ति । तचैतद्नित्ययोर्व्याख्यातम् । यच नित्यं कारणं, तत्खल्वेकमेवेति॥८॥

### अन्यतरकर्मेज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥

( उप० ) प्रकरणान्तरमारभते—अन्यतरकर्मज इति । संयोगे संयु-क्तप्रतीतिरवाधिता प्रमाणं, कार्याणि च। अवयवसंयोगेषु द्रव्यमग्निसं-योगे पाकजा रूपाद्यः प्रचये परिमाणविशेषः भेयोकाशसंयोगे शब्द इत्या-चूह्मम् । न चाविरल्लोत्पत्तिरेव संयोगः, क्षणभङ्गपरिणामयोर्निरासात् । अप्राप्तिपूर्विका प्राप्तिः संयोगः, स चान्यनरकर्मजः । क्रियावता इयेनेन निष्क्रियस्य स्थाणोस्तद्भिमुखिकयारहितस्य सिक्रयस्यापि धावतः यथा धावता पुरुषान्तरेण पृष्ठदेशसंयोगः, उभयकर्मजः मेषयोर्मह्रयोवा प्रत्येकं गृहीतसामध्यभ्यामुभाभ्यामेव तज्ञननात्, तृतीयस्वङ्गालेतरुसंयोगा-द्धस्ततरुसंयोगः, स चैकस्माद्पि अवति यथा तन्तुवीरणसंयोगात् पटवीर-णसंयोगः, कचिद्वाभ्यां संयोगाभ्यामेकः संयोगः यथा द्वाभ्यां तन्तु-भ्यामाकाशस्य द्वौ संयोगौ ताभ्यामेक एव द्वितन्तुकपटस्याकाशेन सं-योगः, कचिच बहुभिरिप संयोगैरेकः संयोग आरभ्यते यथा दश-भिस्तन्तुभिराकाशस्य दश संयोगा एकमेव दशतन्तुकपटाकाशसंयोग-मारभन्ते । कचित् पुनरेकस्माद्पि संयोगाद्समवायिकारणात्संयोगद्वय-मुत्पद्यते यथा पार्थिवाप्ययोः परमाण्वोः प्रथममनारम्भके संयोगे जाते पार्थिवे परमाणौ पार्थिवपरमाण्वन्तरेण, आप्ये च परमाणावाप्यपरमाण्व-न्तरेण, व्यणुकद्वयारम्भकं संयोगद्वयमुत्पचते ताभ्यां संयोगाभ्यां स-जातीयनिष्ठाभ्यां व्यणुकद्वयं युगपदारभ्यते तत्र यः पार्थिवाप्यपरमाण्वो-रनारम्भकः संयोग उत्पन्नस्तेनैकेनैव पार्थिवपरमाणुनाप्यव्यणुकेनैकः सं-योगः आप्यपरमाणुना पार्थिवद्यणुकेनापरः संयोगो द्यणुकयोरूपासुत्प-त्तिसमकालमेव जायते, कारणाकारणसंयोगेन कार्याकार्यसंयोगयोरवञ्यं जननात्, मृतौर्विभूनामन्यतरकर्मज एव, विमुनोस्तु न संयोगः कार-णाभावात्कर्भ तावत्तत्र नास्ति न च कारणं तेन कारणाकारणसंयोगा-त्कार्याकार्यसंयोगोऽपि नास्ति नित्यस्तु संयोगो न संभवति अप्राप्तिपूर्वि-कायाः प्राप्तेः संयोगत्वान्नित्यत्वे तद्विषातात् एवं च सति विभागोप्य-जस्तत्र स्यात् । न चेष्टापत्तिः, संयोगविभागयोविंरोधिनोरविनदयद्व-

१ विरोधात् इति पाठः ।

स्थयोरेकत्रातुपपत्तेः । किंच संयोगं प्रति प्रयोजिका युतसिद्धिः । न च विभुनोस्तत्संभवः, सा हि द्वयोरन्यतरस्य वा पृथग्गतिमात्रं युताश्रयाश्र-चित्वं वा, विनाशस्तु संयोगस्य समानाधिकरणाद्विभागादाश्रयनाशादाप कचित्, यथा तन्तुद्वयसंयोगानन्तरमेकस्य तन्तोरवयवेंऽशौ कर्म जायते तेनां-श्वन्तरादिविभागः क्रियते विभागादारम्भकसंयोगनाशस्ततस्तन्त्विनाशस्त-न्तुविनाशात्संयोगनाशो यत्र तन्तुद्वयं चिरं संयुक्तं सद्नुत्पन्नित्रयं भवति। केचित्त तन्त्ववयवकर्मणा यदा तन्त्वारम्भकसंयोगनाशः क्रियते तदा तन्त्वन्तरे कर्मचिन्तनात् आश्रयनाशविभागाभ्यां युगपदुत्पन्नाभ्यां संयोगो नद्रयतीत्याहुः । तचानुपपन्नं समवायिकारणनाद्यक्षणे विभागानुत्पत्तेः सम-वायिकारणस्य कार्यसमकालस्थायित्वनियमात् । स चायं संयोगो द्रव्या-रम्भे निर्पेक्षो गुणकर्मारम्भे सापेक्षः स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रति-योगी तथैवानुभवात् शाखामात्रावच्छेदेनापि महति न्यप्रोधतरौ वर्तमानः कपिसंयोगः, न्ययोधतरौ कपिसंयोग इत्यनुभवात्। अवच्छेदमात्रेणा-न्यथासिद्धौ परमाणुमात्रवृत्तिरापद्येत,तथाच नोपलभ्येत। विभूनामप्युपाधि-भेद एव प्रदेशस्तद्वच्छेदेन वर्तमानस्य संयोगस्याव्याप्यवृत्तित्वं, परमाणु-निष्ठस्यापि संयोगस्य दिगादयोऽवच्छेदकाश्चिन्तनीयाः ॥ ९ ॥

(विद्यु०) संयोगपरीक्षामारभते—अन्यतरेति। अन्यतरकर्मजः इयेन-शैलादिसंयोगः, उभयकर्मजो मेषद्वयादिसंयोगः संयोगजः कपालतरुसं-योगजन्यस्तरुक्तमयोः संयोगः इति त्रिविधः संयोगः। प्रकारान्तरेणाप्ययं द्विविधः अभिघातो नोदनं चेति तत्राद्यः शब्दहेतुः, द्वितीयः शब्दाहेतु-रित्यादिकमूह्यम्॥ ९॥

(भाष्यम्) स्थानवतां परीक्षेति संयोगः परीक्ष्यते— अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगज्ञश्च संयोगः । पतित्रणा महीधरस्य यः, संयोगः स खल्वन्यतरस्य पतित्रणः कर्मणा जन्यते । यस्विभमुखं प्रसपितोर्मेषयोर्म- ह्योश्च संयोगः, सोऽयमुभयकर्मजन्यः । यश्चाङ्गुलितिरसंयोगात्परतः तरुशरीरसंयोगः, सोऽयमङ्गुलीतरसंयोगाज्ञायते । यश्च हस्तस्थितेन दण्डेनामेष्यस्य संयोगात् शरीरामेष्यसंयोगोऽञ्जिद्धहेतुः, सोप्ययमिति । आविरलोत्पत्तिति चेत्र स्थिरासद्धे स्थृलिसद्धेश्च । यच मन्यते, भावयोरिवरलोत्पत्त्या संयोगाभिमानो न संयोगो नामाथोऽस्तीति तच्च नेवं मन्तव्यम् । करमात् ? स्थिरसिद्धेः । यमहमस्प्राक्षं भावं तमेवैतिरिं

परयामीति पूर्वापरकालवर्तिनमेकं भावं स्थिरं प्रत्यभिजानाति । तस्मात्स्थि-रो भावः सिघ्यति। स्थूछः खल्वपि भावः प्रत्यक्षेण सिध्यति । ततो नास्ति क्षणमङ्गो भावानां कृतस्विवरछोत्पत्तिरिति। अथापि खल्वेतदस्ति नास्तीति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम्? प्रमाणत उपलब्यनुपलव्यिभ्याम् । नास्ति तर्हि क्षणभद्गः । प्रमाणतोऽनुपल्डवेः । सहकारिमध्यमध्यासीनः खल्वयं भावो-. ऽर्थेकियामभिनिर्वर्तयति । यावचासौ न सहकारिमध्यमध्यास्ते, न तावद्-भिनिर्वर्तयतीति । कुर्वद्रुपत्वे च प्रमाणतोऽनुपलिबम्तुल्या । अनुमानं चैवं सित न स्यात, व्यभिचारशङ्काया निराकरणासंभवात । स्थानवानेव तर्हि विभागः परीक्षितच्यः ॥ ९ ॥

#### एतेन विभागो व्याख्यातः ॥ १०॥

( उप० ) विभागे संयोगोत्पत्तिप्रकारमतिदिशन्नाह-एतेनेति । संयो-गविद्यागोऽप्यन्यत्रकर्भज उभयकर्मजो विभागज्ञ । इयेनकर्मणा स्था-णुर्येनविभागः, संयुक्तयोर्भक्षयोर्भेषयोर्वा कर्मभ्यां तदुभयविभागः। स चायं कर्मोत्पत्त्यव्यवहितक्षणोत्पत्तिकः अपेक्षणीयान्तराभावात् । तदुक्तम् ' संयोगविभागयोरनपेक्षकारणं कर्म ' इति । विभागे जननीये आश्रयः. संयोगे च जननीये पूर्वसंयोगनाश्र्यापेक्षणीय इति चेन्न, स्वोत्पत्त्यन-न्तरोत्पत्तिकभावभूतानपेक्षत्वस्य कर्भणो निरपेक्षत्वात् । विभागजस्तु विभागो द्विविधः कारणमात्रविभागजकारणाकारणविभागभेदात्कारणा-कारणविभागजकार्याकार्यविभागभेदाच । तत्र कारणमात्रविभागात्कार-णाकारणविभागो यथा कपालद्वयविभागात्कपालाकाशविभागः, कारणा-कारणविभागाच कार्याकार्यविभागो यथाऽङ्कुळीतरुविभागाद्धस्ततरुविभा-गस्ततः शरीरतरुविभाग इति । ननु विभाग एव न प्रमाणं संयोगाभाव एव विभागव्यवहारादिति चेन्न । संयोगाभावोऽत्यन्ताभावश्चेद्गुणकर्भणो-रपि विभागव्यवहारप्रसङ्गात्। द्रव्ययोर्वेतमानः संयोगात्यन्ताभावो विभ-क्तप्रत्ययहेतुरिति चेन्न, अवयवावयविनोरिप प्रसङ्गात् । अकार्यकारणमृत-योर्द्रव्ययोगित चेद्विन्ध्यहिमवतोगि स्यात्, भवत्येव तत्रोति चेत्र । आ-न्तस्य गुणकर्मणोरपि भावात् अभ्रान्तमधिकृत्य व्यवहारस्य चिन्त्यमान-त्वात् । संयोगविनाशो विभाग इति चेदेकतरसंयोगिनाशेन नष्टे संयोग तव्यवहारप्रसङ्गात्, संयोगिनोविंद्यमानयोरिति चेदेकसंयोगनाशानन्तरं पुनः संयुक्तयोः कुन्लामलकयोः संयोगद्शायामपि निमक्तप्रत्ययप्रसङ्गात यावत्संयोगनाशस्तथेति चेदेकसंयोगनाशे तद्भावप्रसङ्गात्तत्र यावद्रथीभा- वात्, तस्मादस्ति विभागोऽर्थान्तरम् । स च गुणः विरोधिगुणान्तरनादयः, विरोधिनं समानाधिकरणं गुणसन्तरेण सत्याश्रये गुणनाशानुपपत्तेः। कर्मेंव संयोगनाशकं स्यादिति चेन्न, विरोधिनो गुणस्यैव गुणनाशकत्वात्। किंच यत्राङ्कुळीहस्तभुजरारीराणां स्वस्वकर्मणा तरुसंयोगस्तत्राङ्कुळीमात्रे समुत्पन्नेन कर्मणाऽङ्कुळीतरुसंयोगनाशसंभवेऽपि हस्ततरुमुजतरुशरीरतरु-संयोगानामनाराप्रसङ्खाद्धस्तादीनामिकयत्वात् अङ्कुलीकर्मणव्य व्यथि-करणत्वात व्यधिकरणस्यापि कर्मणः संयोगनाशकत्वे कचिद्य्यत्पन्नेन कर्मणा युगपदेव सर्वसंयोगनाशापतेः । त्वन्मते तत्र का गतिरिति चेदङ्गळीतरुविभागेन हस्ततरुविभागो जनितो हस्ततरुसंयोगनाशक इत्यभ्युपामात् । व्यधिकरणेनाङ्कुलीकर्भणैव हस्ततरुसंयोगनाशोऽस्तु आश्रयाश्रितपरम्परासंयोगस्यैव व्यधिकरणकर्भ-न चातिप्रसङ्घः नाज्यत्वाभ्युपगमादिति भासर्वज्ञेन यदुक्तं तद्पि न युक्तं विरोधिनः समाना-धिकरणस्यैव सर्वेत्र नाशकत्वानुभवाद्वाधकमन्तरेण तत्परित्यागानुपपत्तेः । शब्दविभागौ च विभागकायौँ तत्र विभागस्य शब्दासमवायिकारणत्वं मुख्यामहे नहि वंशे पाट्यमाने दुछे च चरणयन्त्रणावष्टव्ये दुछान्तरे चोप-र कृष्यमाणे यः शब्दो जायते तत्र दलाकाशविभागादन्यदसमवायिकारणं पश्यामः।न च द्वद्हनद्ह्यमानस्फुटद्वेणुचीत्कारे विभागातिरिक्तमसम्बायि-कारणं पद्मामः । कारणाकारणविभागाच कार्याकार्यविभागमनुमन्यामहे कथमन्यथा स्वस्वकर्मजनिताङ्कुळीतरुसंयोगहस्ततरुसंयोगभुजतरुसंयोगशः रीरतरसंयोगानामङ्गुलीमात्रोत्पन्नकर्मणाऽङ्गुलीतरुविभागे सति अङ्गुली-तरुसंयोगनाशे सत्यपि हस्ततरुसंयोगादीनां नाशः, तत्र हि विभागज-विभागपरंपरैव तत्तत्संयोगनाशिकेत्युक्तत्वात् । कारणद्वयविभागपूर्वके तु कारणाकारणविभागे न संप्रत्ययः यतो वंशद्छे यदुत्पन्नं कर्म तेन द्छा-न्तरविभागवद्काशादिविभागस्यापि जननसंभवात् याचितः समं तद्दछं संयुक्तमासीत् तावद्भिस्तत्कर्मणा विभागस्य दशैनात् । न हाङ्कुल्यामुत्पन्नेन कर्मणाऽङ्कुल्यन्तरविभागवदाकाशादिदेशभ्योऽपि विभागा न जन्यन्ते कमलद्ले चोत्पन्नेन कर्मणा दलान्तरविभागवदाकाशादिदेशभ्यो वा न विभागा आरभ्यन्ते, द्रव्यारम्भकसंयोगाविरोधिनः शतमपि विभागानेकं कमीरभतां युत्त कर्म द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनं विभागमारभते न तह-व्यारम्भकसंयोगाविरोधिनमपि, यच द्रव्यारम्भकसंयोगाविरोधिनं न तद्द-व्यारम्भकसंयोगविरोधिनमिति ब्रूमः । कुत एतदिति चेत्कार्यवैचित्र्येण

कारणवैचिज्यस्यावस्यकत्वात् । ननु कर्मणि वैचिज्यमावस्यकं तथाचैकं कर्म द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनं विभागं जनयतु यथा विकसत्कमळकुड्मळा-दावपरं च द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनमविरोधिनं चोभयमिति । सैवं कार्य-विरोधो हि कारणवैचिज्यकल्पनामूळं स च विरोधः एकस्य द्रव्यारम्भक-संयोगप्रतिद्वन्द्विन, अपरस्य तु तद्प्रतिद्वन्द्विनेति तथैव वैचित्र्यस्यापि कल्पनौचित्यात् । तचेदं वंशद्छे वर्तमानं कर्म दलद्वयविभागमात्रं जनयति। स च विभागोऽमे आकाशादिदेशाद्विभागं द्रव्यारम्भकसंयोगाप्रतिद्वन्द्वनं विभागमारभते, तस्य च निरपेक्षस्य विभागजनने कर्मत्वापात्तिरिति द्रव्यनाशिवशिष्टं कालमपेक्षते । ननु तदानीमपि कर्मेव तज्जनयतु, अतीत-कालत्वादिभागजनने कर्मणः स्वोत्पत्त्यनन्तर एव कालः। नन्वेवं विभागेन जनित विभागान्तरे कर्म प्रदेशान्तरसंयोगमपि न जनयेत्, न संयोगज-ननं प्रति कर्मणोऽनतीतकालत्वात् । अन्यथा कर्म न नक्ष्येदेव तस्योत्तर-संयोगमात्रनाज्यत्वात् । सोऽयं विभाग उत्तरसंयोगनाज्यः क्षणत्रयस्थायी, कचिदाश्रयनाशनाश्यः तद्यथा तन्तोरवयवेंऽशौ कमे तदनन्तरमंशुद्धय-विभागस्तदेव तन्त्वन्तरे कर्म ततोंऽञ्जद्वयविभागेन तन्त्वारम्भकसंयोगना-शस्तन्तुकर्मणा च विभागस्ततो द्रव्यारम्भकसंयोगनाशात्तन्तुनाशस्तन्ना-शाच तन्त्वन्तरकर्भजन्यविभागनाशः। नन्वेवं तन्त्वन्तरोत्पन्नस्य कर्मणे न नाशः स्याद्विनाशकाभावात उत्तरसंयोगेन हि तन्नाक्येत, विभागे च नष्टे नोत्तरसंयोग इति चेन्न, तन्तौ यत्कर्मोत्पन्नं तेन यथा विनद्यद्वस्थ-तन्तोर्विभागो जनितस्तथा तदंशोरपि विभागो जननीयः सोऽप्यारम्भक-संयोगविरोध्येव तेनांशुतन्तुविभागेन तन्त्वाकाशविभागस्तेन चोत्तरसं-योगस्तेन तद्वंतकर्मनाशः। यद्वा यत्र तन्ते। यदा कर्म तद्शाविप तदेव कर्भ तच कर्म विनर्यद्वस्थतन्तुतद्वयवाकाशाद्दिशाद्यगपदेव विभागाना-रभते सर्वेषां विभागानामारम्भकसंयोगाविरोधित्वात्। तथाच कारणमंशुर-कारणं चाकाशादि तद्विभागात्कार्यस्य तन्तोरकार्येणाकाशादिना यो वि-भाग उत्पन्नस्तद्नन्तरोत्पत्तिकेन संयोगेन तन्तुसमवेतस्य कर्भणो विनाश इति । किचिद्वाभ्यां तद्यथा तन्तुवीरणयोः संयोगे सित तन्त्ववयवेंऽशौ कर्म वीरणे च कर्मेत्येकः कालः अंशुक्रमेणांऽधन्तरविभागस्तेन च संयो-गस्य तन्त्वारम्भकस्य विनाशः वीरणकर्मणा च तन्तुवीरणविभागस्तन्तुवीर-णसंयोगनाश्रश्च तन्त्वारम्भकसंयोगनाशस्त्र तन्त्वारम्भकसंयोगनौशानन्तरं

१ 'विभागः । नन्वेवं तन्तावुत्पन्नस्य कर्मणस्तावदवश्यं विनाशकामावात्' इति पाठः । २ ततः इति मु. पु. पाठः । ३ नाशेनेति पाठः ।

तन्तुनाशस्तन्तुनीरणसंयोगनाशानन्तरं नीरणस्य प्रदेशान्तरसंयोगस्ता-भ्यामाश्रयनाशसंयोगाभ्यां विभागनाशः ॥ १० ॥

(विदृ०) विभागे संयोगतुल्यतामाह—एतेनेति । विभागोऽपि त्रिविधः एककर्मजो सयकर्मजविभागजभेदात् । तत्राद्यः स्येनशैलयोः द्वितीयो मेषयोः । तृतीयस्तु द्विविधः कारणमात्रविभागजन्यः कारणाका-रणाविभागजन्यश्चेति । तत्राद्यो यथा प्रथमं कपाले कर्म ततः कपालद्वय-विभागः ततो घटारम्भकसंयोगनाशस्ततो घटनाशस्ततस्तेन कपाळद्रय-विभागेन कपालस्याकाशादिना विभागो जन्यते ततः कपालाकाशादि-संयोगनाशः तत उत्तरदेशसंयोगस्ततः कर्मनाश इति । नच प्राथमिकेन कपालकर्मणा कथं कपालकाशविभागो न जन्यते इति वाच्यम एकस्य कर्मण आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्वि विभागजनकस्यानारम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्वि-विभागजनकत्वविरोधात् । अन्यथा विकसत्कमलकुङ्गलादिभङ्गप्रसङ्गात्। तस्मादनारम्भकाकाशकपालसंयोगप्रतिद्वनिद्वविभागं न कपालकर्म जनये-त्तस्य घटारम्भाकसंयोगप्रतिद्वनिद्वविभागजनकत्वात् । नच कपालविभागे-नैव घटनाशात्पूर्वे कुतः कपालाकाशविभागो न जन्यते इति वाच्यम् आर-म्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागवतोऽवयवस्य सति द्रव्ये देशान्तर्विभागासंभ-वात । कारणाकारणविभागजन्यविभागो यथा-यत्र हस्तक्रियया हस्ततक-विभागस्तेन शरीरतक्विभागो जायते तत्र च हस्तक्रिया न कारणं व्यधि-करणत्वात, शरीरे तु तदा किया नास्ति अवयविक्रियाया यावद्वयविक्र-यानियतत्वाद्तस्तत्र कारणाकारणविभागेन कार्याकार्यविभागो जन्यते इति। अयमस्माद्विभजते इति प्रत्यक्षासिद्धोऽयं विभागगणः संयोगनाशेन नान्य-थासिद्ध इति संक्षेपः ॥ १० ॥

( भाष्यम् ) स परीक्ष्यते— % एतेन विभागो व्याख्यातः । अन्यतरकर्मज उभयकर्मजो विभागजञ्जेति । पूर्ववित्रदर्शनमुद्रप्रेक्षितव्यम् । असंयोग इति चेत्तत्प्रसङ्गः संयोगे, प्रत्ययानुवृत्तिप्रसङ्गञ्च । यस्तु मन्यते, असंयोगो विभागो नत्वर्थोन्तरमिति । तस्य तत्प्रसङ्गः संयोगे, अविभागः संयोगो नत्वर्थोन्तरमिति । तत्र यथा प्रमाणाभावादेकः कल्पो न सिध्यति तथा कल्पान्तरमपिति । यञ्जायमसंयोगः, सोऽयमुत्तरकालमण्यनुवर्तते इत्युत्तरकालमपि विभजते इति प्रत्ययप्रसङ्गः । तस्माद्संयोगः पृथक्तं विभागस्वर्थोन्तरमिति ॥ १०॥

### संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽणुत्वमह-न्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ११ ॥

( उप० ) ननु संयोगेऽपि संयोगोऽस्तु विभागेऽपि विभाग इति प्रस-क्विनवारणार्थमाह—संयोग इति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववती तथा संयोगविभागो न संयोगविभागवन्तौ ॥ ११ ॥

(विदृ०) संयोगविभागयोः संयोगविभागशून्यतामाह—संयोगिति। संयोगविभागी न संयोगविभागवन्तौ यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववर्ती गुणानां निर्गुणत्वादित्यर्थः ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) %संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां च्याख्यातः ॥ ११ ॥

## कर्मभिः कर्माणि गुणैर्रुणा अणुत्वमहत्त्वाभ्यामिति ।(१२॥

( उप० ) द्वितीयं च सूत्रं व्याख्यातमेव ॥ १२ ॥

(विवृ०) कर्माभिरिति सूत्रं स्पष्टार्थं स्मरणार्थं वा पुनकक्तम्, अस्यार्थः प्रागेवाभिहितः ॥ १२ ॥

( उप० ) ननु द्रव्ययोखयवावयविनोः संयोगः कथं नेत्यत आह— युतेति । असंबन्धयोर्विद्यमानत्वं युतिसिद्धिः पृथगाश्रयाश्रितत्वं वा तद्-भावस्त्ववयवावयविनोरित्यर्थः ।। १३ ।।

(विद्यु०) ननु अवयवावयिवनोः कथं न संयोगिवभागावित्याशङ्काया-माह—युत्तिसिद्धीति । युत्तिसिद्धः परस्परसंवन्धशून्ययोग्वस्थानं कार्यकारण-योग्वयवावयिवनोर्न संयोगिवभागौ वर्तते युत्तिसिद्धयभावात् । निर्द्ध घटाद्यवयवी कपाळाद्यवयवासंबन्धः सन् तिष्ठति येन तयोः संयोगिवभागौ संभाव्ययातामिति ॥ १३॥

( भाष्यम् ) यदेतत्समवायिकारणं यच कार्यं, तयोः पृथग्भावेन सिद्धिनं भवति । तस्मात्कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न भवत इति । सोऽयं पदार्थयोक्तपन्त्रेषो युतसिद्धयोः संयोगोऽयुतसिद्धयोः समवायः । स त्ववयवानां परस्परमुपन्त्रेषनिवन्धनः ॥ १४ ॥

## गुणत्वात् ॥ १४ ॥

( ७प० ) इदानीं प्रसङ्गाच्छन्दार्थयोः सांकेतिकं संबन्धं साधयितुं प्रकरणान्तरम्, तत्र पूर्वपक्षमाह—गुणत्वादिति । संयोगस्येति शेषः, तथाच गुणस्य शब्दस्य गुणः संयोगः कथं स्यात् अर्थेन घटादिनेत्यर्थः ॥ १४ ॥

(विदृ०) ननु शब्दार्थयोः कथं संयोगः संभवति शब्दस्य गुणत्वेन गुण-वन्तासंभवात् नच नास्त्येव तयोः संयोग इति वाच्यं तथा सत्यसंबद्धत्वावि-शेषेण घटादिशब्दात्पटादिशाब्दबोधापत्तेरित्यतः पद्पदार्थयोः शक्तिसंबन्धं व्यवस्थापयिष्यन् पूर्वपक्षयति—गुणत्वादिति । प्रतिपादकस्य शब्दस्य गुण-त्वात्तत्र प्रतिपाद्यस्य घटादेः संयोगो न संभवतीत्यर्थः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) अथेदानीं शब्दार्थयोः संबन्धं परीक्षते । तत्र शब्दार्थयोने संयोगः संबन्धः । कस्मात्— \*गुणत्वात् । गुणो हि शब्दो नार्थेन संयुज्यते इति ॥ १५ ॥

### गुणोऽपि विभाव्यते ॥ १५ ॥

(उप०) किंच विषयोऽपि कचिद्रूपरसादिरुक्षणस्तेन संयोगो न संभवति गुणे गुणानङ्गीकारादित्याह—गुणोऽपीति । गुणोऽपि विषय इति शेषः गुणोऽपि रूपादिः शब्दस्य विषयो न तु तेन समं संयोगः संबन्ध इत्यर्थः । यहा गुणोऽपि शब्देन विभाव्यते प्रतिपाद्यते तेन च शब्दस्य न संयोगः संबन्ध इत्यर्थः ॥ १५॥

(विद्यु०) यत्र प्रातिपाद्योऽपि गुणस्तत्र नितरां तथेत्याह—गुणो पीति । गुणोऽपि विभाव्यते गुणो रूपादिः शब्दैः प्रतिपाद्यते तत्रोभयो-रीणत्वात्संयोगसंबन्धो न संभवतीत्यर्थः ॥ १५॥

(भाष्यम् ) अथोंऽपि कश्चिद्धुणो विभाव्यते । न च गुणयोः सतोः शब्दार्थयोः संयोगो भवति ।। १६ ।।

### निष्क्रियत्वात् ॥ १६॥

( उप० ) किंच कस्यचिदाकाशादेर्द्रव्यस्य नान्यतरकर्मजः संयोगो नोभयकर्मजः शब्दस्यापि निष्कियत्वादित्याह-निष्क्रियत्वादिति । शब्दस्य कस्यचिद्र्थस्य चेति शेषः ॥ १६ ॥

(विवृः) एवं गगनाविशब्दप्रतिपाचे आकाशाविद्रव्येऽपि संयोगस्य संबन्धता न संभवति प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोः कर्मशून्यत्वेन क्रियाजन्यस्य संयोगस्यासंभवादित्याह्—निष्क्रियत्वादिति । गगनादिशब्दस्य गगनादेश्च निष्क्रियत्वात्संयोगो न संभवतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) अयमन्यः संयोगाभावे हेतुः— श्रनिष्क्रियत्वात् । शब्दो-ऽश्रश्च कश्चिन्निष्क्रियो भवति । न वै तयोरन्यतरकर्मजः संयोगो नोभयक-र्मजो न खत्विप संयोगजः मूळे हि तस्य क्रियेति । न वै खळु शब्दो-ऽर्थदेशं गत्वाऽर्थ संबध्नाति नार्थः शब्ददेशमागत्य शब्दमिति ॥ १७ ॥

# असति नास्तीति च प्रयोगात् ॥ १७ ॥

( उप० ) संबन्धे बाधकान्तरमाह—असतीति । असत्यपि घटपटादौ, नास्ति गेहे घटः, नास्ति पटः, श्रुतपूर्वो गकारो नास्ति, अभूत्पटः, पटो भविष्यतीत्यादिप्रयोगदर्शनादित्यर्थः । तथाचासता घटादिना शब्दस्य न संयोगो न वा समवाय इति भावः ॥ १७॥

(विवृ ) प्रतिपाद्यस्यावर्तमानत्वाद्पि संयोगी न संभवतीत्याह—अ सतीति । असति अविद्यमाने नास्तीति चकाराद्धविष्यतीति च प्रयोगद्-र्शनात् । तथा चातीतघट इदानीं नास्ति परिदेने घटो भविष्यतीत्यादि-प्रयोगेण अतीतानागतघटयोबाधो भवति नच ताभ्यां शब्दस्य संयोगादिः संभवतीत्यर्थः ॥ १७ ॥

( भाष्यम् ) अयमपरः संबन्धाभावे हेतुः— असित नास्तीति च प्रयो-गात् । उत्पत्स्यमाने भविष्यतीति चार्थः । वस्तुन्यसित नास्त्येतिदिति प्रयुज्यते उत्पत्स्यमाने च भविष्यतीति । यन्नास्ति तद्सत्, यचोत्पत्स्यते तद्प्य-सदेव प्रयोगकाले । न चासता किंचित्संबध्यते । यद्वै सत्, तत्वलु सता वस्त्वन्तरेण संबध्यते इति ॥ १८ ॥

## शन्दार्थावसंबन्धी ॥ १८॥

( उप० ) किंचात इत्यत आह—शब्दार्थाविति । शब्दार्थयोः संयो-गश्चेन्नास्ति तदेतदायातं शब्दार्थावसंबन्धावेवेत्यर्थः ॥ १८ ॥

(विवृः ) मा भूत्संयोगादिः पद्पदार्थयोः संबन्धः का नो हानि-रित्यत आह—शब्दार्थाविति । शब्दार्थयोः संयोगादिसंबन्धासंभवे ताव-संबन्धावेव स्यातां तथा चातिप्रसङ्ग इति भावः ॥ १८ ॥

### संयोगिनो दण्डात्समवायिनो विशेषाच ॥ १९ ॥

( ७प० ) ननु संयोगसमवाययोरन्यतरः शब्दार्थयोः संबन्धः कथं न स्यादित्यत बाह—संयोगिन इति । दण्डी पुरुषः हस्ती कुञ्जर इति प्रत्ययो स्तः, तत्र प्रथमः संयोगात्, द्वितीयः समवायाद्धस्तेऽवयविद्येषे कुञ्जरस्य समवायाधीनः प्रत्ययः । हस्तः समवायितया यस्यास्ति स हस्तीति। विद्ये-षादिति विद्येष एव हस्तादौ समवायसंबन्धाद्विशेषणत्वं ने तु तन्त्वादीना-मपि तन्तुमान् पट इत्यादिरंबयविद्येषणभावेन प्रत्ययो भवति (?) । एवं घटशब्दवान् घटोऽर्थ इति प्रत्ययो न भवति, तथाच शब्दार्थयोर्न संयोगो नापि समवाय इति भावः ॥ १९ ॥

(विद्युठ) शब्दार्थयोः संयोगादिसंसर्गावगाही प्रत्ययोऽपि नास्ती-त्याह—संयोगिन इति । दण्डाइण्डमवगाह्य संयोगिनः दण्डसंयोगिनः पुरुषस्य विशेषाद्वयविशेषमवगाह्य समवायिनोऽवयविनः प्रतीतिर्भवन्तिति शेषः । तथाच यथा संयोगसंबन्धावगाही दण्डी पुरुष इति प्रत्ययः समवायसंबन्धावगाही करी कुष्तर इति प्रत्ययश्च स्वारसिको छोकानां तथा घटवान् घटशब्दः घटशब्दवान् घट इत्यादिप्रत्ययो नास्तीति पद्पदा-र्थयोने संयोगो न वा समवायः संबन्ध इत्यर्थः । करी कुष्तर इत्यादे तु समवायः संबन्ध इत्यर्थः । वरी कुष्तर इत्यादे तु समवायः पंदत्यादिकसम्हनीयम् ॥ १९॥

(भाष्यम् ) शब्दार्थावसंबन्धाविति प्रकृतम् । योऽयं यज्ञदत्तादिसं-योगी दण्डादिः, यञ्च कुष्तरादिसमवायी करादिः, ताभ्यां शब्दार्थौ विशिष्येते । विशेषाच भवति प्रतिपत्तिः, न शब्दार्थयोः संयोगः संबन्धो न समवाय इति । कः पुनर्विशेषः ? अप्राप्तिः।दण्डयज्ञदत्त्तयोः करकुष्तरयोश्च प्राप्तिरस्ति न त्वेवं शब्दार्थयोरिति । न वै शब्दोऽर्थेन प्राप्यते न खल्व-पर्यथः शब्दनिति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् । पूरणप्रदाह्पाटनानुपरुद्धः । यदि शब्देनार्थः प्राप्यते शब्दान्तिके अर्थः स्यात् । तदा खळु मोदकाग्निः धुरशब्दानामुचारणे मुखस्य पूरणप्रदाह्पाटनानि भवेयुः । तत्रश्चैतान्युपरुरुप्यरेन् । तद्गुपरुद्धभैवित प्रतिपत्तिः न शब्देनार्थः प्राप्यते, इति । अथापि खल्वर्थेन शब्दः प्राप्येत, अर्थान्तिके शब्दो भवेत् । तत्रोचारणं शब्दस्य न निष्पदाते । स्थानकरणाभ्यां हि तन्निष्पत्तिः । स्थानं कण्ठादि

१ ननु इति पाठः । २ इत्यादि त्ववयवेति पाठः ।

करणं प्रयत्नविशेषः । न त्वेते अर्थान्तिके भवत इत्युचारणं शब्दस्य न निष्पद्यते । तस्माच्छव्दार्थावसंबन्धौ इति । न वै प्राप्तिनिमित्तः शब्दादर्थ-प्रत्ययः ॥ २० ॥

### सामयिकः भव्दाद्र्थमत्ययः ॥ २० ॥

( उप० ) ननु यदि न संयोगो न वा समवायः शब्दार्थयोस्तर्हि केन संबन्धेन शब्दो नियतमर्थे प्रतिपाद्यतीत्यत आह-सामयिक इति । सामयिक इति समय ईश्वरसंकेतः अस्माच्छव्दाद्यमर्थो बोद्धव्य इत्याकारः, यः शब्दो यसिन्नर्थे भगवता संकेतितः स तमर्थे प्रतिपादयति । तथाच शब्दा-र्थयोरीश्वरेच्छैव संबन्धः स एव समयस्तद्धीन इत्यर्थः । यथा नकुलदंष्टा-अस्पृष्टा या काचिदोषधिः सा सर्वोऽपि सर्पविषं हन्ति, स च समयः क-चिड्यवहाराद्रुहाते यथा प्रयोजकेन घटमानयत्युक्ते प्रयोज्यस्य कम्बुर्भावा-वन्तमर्थमान्यतो ज्ञानं तावदनुमिनोति तटस्थो बालः, इयमस्य प्रवृत्तिर्ज्ञा-नजन्या प्रवृत्तित्वान्मस्प्रवृत्तिवत् । तच ज्ञानमेतद्वाक्यजन्यमेतद्वनत्तरभा-वित्वात् , एतज्ज्ञानविषयोऽयं कम्बुयीवावानथों घटपदवाच्य इत्यावा-पोद्वापप्रक्रियया बालस्य घटपटादावर्थे व्युत्पत्तिः । कचिच साक्षादाप्तवा-क्यादेव यथाऽयं कम्बुग्रीवावानथीं घटपदवाच्य इति । कचिदुपमानाद्यथा, गोसदृशो गवयः, यथा मुद्गस्तथा मुद्गपर्णी, यथा माषस्तथा माषपर्णीत्यादि साधम्योपमानात् । कचिन्निन्दापराद्पि वाक्याद्यथा धिकरभमतिलम्बौष्टं दीर्घप्रीवं कठोरकण्टकाशिनमपसदं पश्नामिति निन्दावाक्यश्रवणान-न्तरं तादृशिपण्डमुपलभ्यायमसौ करभ इति व्युत्पत्तिः। कचित्प्रसिद्धपद्-सामानाधिकरण्याद्यथा प्रभिन्नकमलोद्रे मधूनि मधुकरः पिवतीति वाक्य-श्रवणानन्तरं भवत्ययमंसौ मधुकरपद्वाच्यः प्रभिन्नकमलोद्रे मधुपानकर्तृ-त्वात, यथा वा सहकारतरी मधुरं पिको रौतीति । तदेतदनुमानं वा शब्द एव वा प्रसिद्धपद्सामानाधिकरण्यसामध्यद्भिचुत्पाद्कः, उपमानविशेष एव वा, मधुपानकतित्वस्य भ्रमरादिन्यक्त्यन्तरसाधर्म्यस्योपनयात् । समयद्य जातिमात्रे, व्यक्तेराक्षेपत एवोपस्थितेरिति तौतातिकाः। जातौ व्यक्तौ चोभय(त्र)शक्तिः किंतु जात्यंशे ज्ञाता व्यक्त्यंशे स्वरूपसती प्रयोजिकीत प्राभाकराः । समयश्च शक्तिरेव व्यक्तयाकृतिजातयः पदार्था इति वृद्धाः । गवादिपदानामियं गतिः, गुणकर्मादिवाचकपदानां तु जातिव्यक्ती एवार्थ इति मयूखे विपश्चितम् ॥ २०॥

( बिवृ० ) इदानीं शान्दबोधीपयिकं पदपदार्थयोः संबन्धं प्रदर्श-यति—सामयिक इति । शब्दाद्धेप्रत्ययः सामयिकः समयरूपसंबन्धप्रयो-ज्यस्तथाच पदपदार्थयोः समयरूपः संबन्ध एव शाब्दबोधनियामकः। समयश्च संकेतः स च द्विविधो नित्य आधुनिकश्च तत्र नित्यसंकेतः शक्ति-आधुनिकसंकेतः परिभाषा, संकेतश्चास्माच्छव्दाद्यमर्थी बोद्धव्य इत्याका-रकः । अयं शब्द इममर्थे बोधयत्वित्याकारको वा ।तदुक्तम् 'आजानिक-आधुनिकः संकेतो द्विविधः स्मृतः । नित्य आजानिकस्तत्र या शक्तिरिति गीयते । कदाचित्कस्त्वाधुनिकः शास्त्रकारादिभिः कृतः '॥ इति॥ शक्तिमहश्च व्यवहारादितो भवति । तदुक्तम् 'शक्तिमहं व्याकरणोपमाना-त्कोषाप्तवाक्याद्वयवहारत्रश्च । सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धा वाक्यस्य शेषाद्विवृतेर्वदन्ति ॥ इति । धातुप्रकृतिप्रत्ययादीनां शक्तिप्रहो व्याकरः णाइवति यथा 'कर्मणि द्वितीया ' 'कर्तरि परसेपदम् ' इत्यार द्वारास-नात् कर्मत्वादौ द्वितीयादैः । उपमानाद्ववादिसादृश्यज्ञानाद्ववयत्वादि-जात्यवच्छित्रे गवयादिपदानां शक्तिष्रहः । कोषात् ' गुणे शुक्रादयः पुंसि गुणिलिङ्गास्तु तद्वति । शीतं गुणे तद्वदर्थाः सुपीमः शिशिरो जडः॥' चूर्णे क्षोदः समुत्पिअपिअलौ भृशमाकुले इत्यादिकात् व्वेत्यादी शुक्रा-दिशब्दानां शाक्तिग्रहः, कोकिलः पिकपद्वाच्य इत्याद्याप्तवाक्यात्कोकिः लादौ पिकादिपदानां शक्तियहः । प्रयोज्यप्रयोजकव्यवहारात् गोत्वादि-विशिष्टे गवादिपदानां शक्तिग्रहः । तथाहि यत्र प्रयोजकबृद्धेन गामानये-त्युक्तं तच्छ्रत्वा प्रयोज्यवृद्धेन गौरानीतः, तद्वधार्य पार्वस्थवालो गवा-नयनं गामानयेतिशब्दप्रयोज्यमवधारयति, ततश्च गां वधान अञ्चमानये-त्यावापोद्वापाभ्यां गवादिपदानां सास्नाविशिष्टगवादौ शक्ति गृह्णाति । प्रसिद्धार्थकपद्सामानाधिकरण्यात् ' नीरूपः स्पर्शवान् वायुः ' ' सत्कृ-त्यालंकृतां कन्यां ददानः कूकुदः स्मृतः ' इत्यादौ कपशुन्यस्पर्शवदादौ वाय्वादिशब्दस्य कन्यादात्रादौ कूकुदादिशब्दस्य च शक्तिप्रहः। एवं वाक्यशेषादिप यथा यवपदस्य कङ्कुप्रभृतौ म्लेच्छानां दीर्घशुके च शिष्टानां व्यवहारादेकमात्रशक्तेः परिच्छेत्तुमशक्यत्वात् नानार्थत्वस्य चान्या-य्यत्वात् ' यवमयञ्चरुभेवति ' इति श्रुतौ यवपदस्यार्थसंदेहे वसन्ते सर्व-सस्यानां जायते पत्रशातनम् । मोदमानाश्च तिष्ठन्ति यवाः कणिशशा-लिनः ॥ इति विष्यर्थाकाङ्क्षया प्रवर्तमानाद्वाक्यशेषाद्दीर्घशूक एव यव-पदस्य शक्तिमहः । यथा वा 'स्वाराज्यकामोऽग्निष्टोमेन यजेत ' इत्यादि

विधिशेष भूतेभ्यः ' यन दुःखेन संभिन्नं न च बस्तमनन्तरम् । अभि-लापोपनीतं च तत्सुखं स्व:पदास्पदम् ॥ १ इत्यादिवाक्येभ्यः स्वरादिपदस्य विजातीयसखादौ शक्तिमहः । कचिद्विवरणाद्पियया पचित पार्कं करो-तीति तुल्यार्थकवाक्यात्कृत्यादौ तिङादेः शक्तिमह इति। तत्र जाता-वेव शक्तिर्नेतु व्यक्तौ व्यभिचारादानन्त्याचेति मीमांसकाः। तत्रापि प्रभा-करमते व्यक्ति विना जातिभानस्यासंभवात्तुल्यवित्तिवेद्यत्वादेव गामा-नयेत्यादौ व्यक्तेर्भानम्, भट्टमते च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन कर्मत्वादौ गोत्वादेः प्रथममन्वयबोधः पश्चात्तु कर्मतायां गोवृत्तित्वस्थानुमानं भवतीति। मण्डनाचार्यमते व्यक्तेलेक्षणया भानं भवतीति। तदेतज्ञातिशक्तिमतं न समीचीनं गामानयेत्यादौ व्यक्तेः शाब्दबोधविषयत्वस्यानुभवसिद्धस्य विना शक्तिमनुपपत्तेः । नच छक्षणया व्यक्तेर्भानम् , मुख्यप्रयोगस्यासत्त्वे लाक्षणिकप्रयोगस्यासंभवात् । नच तुल्यवित्तिवेद्यतयाऽपि व्यक्तेभीनं संभवति, कार्यीभूतशाब्दबोधविषयतायाः कारणप्रयोज्यत्वस्यावश्यकत्वेन नियमरूपस्य तुल्यवित्तिवेद्यत्वस्य तत्राप्रयोजकत्वादिति । तस्माज्ञात्याकु-तिविशिष्टव्यक्तावेव गवादिपदानां शक्तिरिति मतमेवाद्रणीयम् । तदुक्तं गौतमीये ' जात्याकृतिन्यक्तयस्तु पदार्थः ' इति ।। २० ।।

(भाष्यम्) किं तर्हि— \*\*सामयिकः शब्दाद्धेप्रत्ययः । समयनिमित्ता शब्दाद्धेप्रताितः । कः पुनः समयः ; संकेतोऽभिधानाभिधेयनियमनियोगः अस्य शब्दस्येदमर्थजातमभिधेयमिति नियमनियोगेन शब्दव्यवहाराद्धें-पळिचिर्मत्तन्त्रयथा । विपर्थये हि शब्द्ध्यवणेऽपि नार्थस्योपळिचिर्मविति । संबन्धवादिनापि चायमवर्जनीयः समयळक्षणः संबन्धः प्राप्तिळक्षणश्च वर्जनीय इति ॥ २१ ॥

### एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्निकृष्टवि-प्रकृष्टाभ्यां प्रमप्रं च ॥ २१ ॥

( उप० ) इदानीमुद्देशकमप्राप्ते परत्वापरत्वे परस्पराजुबद्धव्यवहारका-रणतथा शिष्यबुद्धिवैशसार्थे संक्षेपार्थ चैकप्रन्थेनाह—एकति । परमपरं चेति भावप्रधानो निर्देशः, उत्पद्यत इति शेषः, यद्वा परमपरं चेति व्यव-हार इति शेषः । इतिरध्याहार्यम्, एका दिग् ययोस्तावेकादिकौ ताभ्यामे-कदिक्काभ्यां पिण्डाभ्यामित्यर्थः । तुल्यदेशावप्येकदिकौ भवतः न तु ताभ्यां परत्वापरत्वे उत्पद्येते व्यवह्नियेते वेत्यतं उक्तं सन्निकृष्टविष्ठकृष्टाभ्यामित ।

सन्निकर्षः संयुक्तसंयोगारपत्वम्, विप्रकर्षस्तद्भयस्त्वम्, तद्वद्रधामित्यर्थः। पतेन समवायिकारणमुक्तम्, दिक्पिण्डसंयोगस्त्वसमवायिकारणम्, तथा हि प्राङ्मुखस्य पुरुषस्य प्राच्यवस्थितयोः पिण्डयोरेकस्मिन्संयुक्तसंयोगभूय-स्त्रमपरस्मिन् संयुक्तसंयोगाल्पतरतं चापेक्ष्य परत्वमपरत्वं चोत्पद्यते, [अस-मवायिकारणमुक्तम्,] सन्निकृष्टविष्रकृष्टाभ्यामिति विषयेण विषयिणं प्रत्यय-मुपळक्षयति तथान्वापेक्षाबुद्धेर्निमित्तकारणत्वमुक्तम्, एकदिगवस्थितयोरेव परत्वापरत्वे उत्पद्येते इति न सर्वत्रोत्पत्तिः । एकस्यैव द्रष्टुरपेक्षाबुद्धिः समुत्पचते इति न सर्वेथोत्पत्तिः, अपेक्षानुद्धिनियमान्न त्पत्तिः, कारणशक्तेरूत्पन्नयोः प्रत्यक्षसिद्धत्वान्न परस्पराश्रयत्वम् । अन्यथा हि नोत्पचेयातां न वा प्रतीयेयातां परस्परापेक्षायां हि द्वयोरनुत्पत्तिरप्र-तीतिश्च स्यात्प्रतीयेते च परत्वापरत्वे, प्रतीतिश्च तयोर्नोत्पत्तिमन्तरेणेति एककालाभ्यामिति कालिके परत्वापरत्वे अभिप्रत्य, तत्रैककालाभ्यामिति एको वर्तमानः कालो ययोर्थुवस्थविरपिण्डयोः तावेककालौ ताभ्यामेकका-ळाभ्यामित्यर्थः । सन्निकषोंऽल्पतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजनमत्वं, विप्रक-र्पेश्च बहुतस्तपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वम् । अत्रापि विषयेण विपयिणीं बुद्धिमुपलक्ष्यति तेन युवस्थविरपिण्डौ समवायिकारणे, कालपिण्डसंयो-गश्चासमवाियकारणम्, अल्पतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वबुद्धिरपरत्वे बहुतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वबुद्धिः परत्वे निमित्तकारणम् । एते च परत्वापरत्वे अनियतदिग्देशयोरपि पिण्डयोरुत्पद्येते, तत्र देशिकपरत्वा-परत्वयोः सप्तधा विनाशः, उत्पादस्तु युपगदेव द्वयोरन्यथाऽन्योन्याश्रयः स्यात् । अपेक्षाबुद्धिनाञ्चात्, संयोगस्यासमवायिकारणस्य नाञ्चात्, द्रव्यस्य च समवायिकारणस्य नाशात्, निमित्तासमवायिकारणयोनीशात्, निमित्त-समवायिकारणयोनांशात, निमित्तनाशासमवायिकारणनाशसमवायिका-रणनारोभ्यः । तत्रापेक्षाबुद्धिनाशात्तावत्, परत्वोत्पत्तिः परत्वसामान्य-ज्ञानं ततोऽपेक्षाबुद्धिविनाशस्तद्विनाशात्परत्वविशिष्टद्रव्यज्ञानकाले त्वनाद्यः, द्वित्वनाद्यवदेव सर्वमूह्नीयम् । असमवायिकारणनाद्यादिष तद्यथा यदैवापेक्षाचुद्धिस्तदैव परत्वाबारे पिण्डे कर्म ततो यदैव परत्वो-त्पत्तिस्तदैव दिक्पिण्डविभागस्ततो यदा परत्वसामान्युज्ञानं तदा दिक्पि-ण्डसंयोगनाञ्चः ततः सामान्यज्ञानादपेक्षाबुद्धिनाशस्तदेव दिक्पिण्डसंयोग-नाशात् परत्वापरत्वयोनीशः। तत्र चापेक्षाबुद्धिनाशस्य परत्वनाशसमका-

१ कुण्डलितं वाक्यं लिखितपुः, नारित ।

खलान्न तन्नाराकत्वम् । नन्वसमवायिकारणनारााद्पि गुणनारो आत्ममन:-संयोगनाशाद्पि संस्कारादृष्टादीना विनाश वहु न्याकुळं स्यादिति चेन्न, विप्रकृष्टत्वेन परत्वस्य व्यापनात् । परत्वाधारस्यान्यत्र गमने विप्रकर्षामा-वात्परत्वनिवृत्तिरावश्यकी न च तदा नाशकान्तरमस्तीत्यन्यथाऽनुपपत्त्या संयोगनाश एव नाशकः कल्प्यते, संस्कारादृष्टादेः कार्यस्य स्मृतिसुखादेश्चिरे-णापि दर्शनात्र तन्नाशकल्पना, उपलक्षणं चैतत् अवधेद्रेष्टुश्च तदेशसंयोगना-शाद्पि परत्वापरत्वे विनद्यतः युक्तेस्तुल्यत्वात् । समवायिकारणनाशाद्पि कचित् परत्वनादाः। तथाहि यदा पिण्डावयवे समुत्पन्नेन कर्मणाऽवयवान्त-राद्विभागस्तवैवापेक्षाबुद्धिः, विभागात् पिण्डारम्भकसंयोगनादाः परत्वो-त्पत्तिः, अग्रिमक्षणे संयोगनाशाद्भव्यनाशः परत्वसामान्यज्ञानं, द्रव्य-नाशात्परत्वनाशोऽपेक्षाबुद्धिनाशस्त्र सामान्यज्ञानात्, तथाच यौगपद्या-त्रापेक्षाबुद्धिनाशात्परत्वनाश इति । कचिद्वव्यनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां परत्वनाशः तद्यथा पिण्डावयवे कर्मापेक्षाबुद्धेरुत्पाद्स्ततोऽवयवान्तर्वि-भागः परत्वोत्पत्तिश्च तत आरम्भकसंयोगनाशसामान्यज्ञाने ततो द्रव्य-नाशापेक्षाबुद्धिनाशौ ततश्च परत्वनाशः । कचिद्वव्यस्य संयोगस्य च ना-शाभ्यां परत्वनाशः। तद्यथा यदा द्रव्यावयवविभागस्तदैव पिण्डकर्मापेक्षाबु-द्धयोरुत्पाद्स्तद्नन्तर्मवयवसंयोगनाशद्कृपिण्डविभागपरत्वोत्पत्तयः ततो द्रव्यनाशादिक्पिण्डसंयोगनाशपरत्वसामान्यबुद्धयः ततो द्रव्यनाशदिक-पिण्डसंयोगनाशाभ्यां परत्वनाशः सामान्यबुद्धेरपेक्षाबुद्धिनाश इति । कचित्संयोगनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां परत्वनाशः। तद्यथा परत्वोत्पत्तिपि-ण्डकर्मणी सामान्यज्ञानविभागौ अपेक्षाबुद्धिनाशदिक्षिण्डसंयोगनाशौ ततः परत्वनाशः। काचित् समवाय्यसमवायिनिमित्तनाशेभ्यः। तद्यथा पर-त्वोत्पत्तिपिण्डावयवविभागपिण्डकर्माणि युगपत्, तद्नन्तरं परत्वसामा-न्यज्ञानावयवसंयोगनारादिक्पिण्डविभागाः तद्नन्तरमेपेक्षाबुद्धिनाराद्रव्य-नाशदिक्षिण्डसंयोगनाशेभ्यो युगपदुत्पन्नेभ्यः परत्वस्यापरत्वस्य वा दैशि-कस्य नाशः । कालकृतयोस्तु परत्वापरत्वयोरसमवायिकारणनाशायीनो नाशो नास्ति दैशिकयोर्दिक्पिण्डसंयोगनाशे सन्निकर्षविप्रकर्षनाशो यथा न तथा कालिकयोरिति तयोः समवायिकारणनाशादपेक्षाबुद्धिनाशात् द्धाभ्यां चेति त्रयः पक्षाः पूर्वेवदूहनीयाः ॥ २१ ॥

(विवृ०) क्रमप्राप्ते परत्वापरत्वे परीक्षितुमारभते—एकेति। एका दिक् आधारतया ययोस्तावेकदिक्की मूर्ती ताभ्यां मूर्ताभ्यां सन्निक्षष्टिक-

प्रकृष्टाभ्यां बहुतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वाल्पतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वज्ञानविषयाभ्यां परमपरं चेति व्यवहारो जायत इत्यर्थः । तथाच दैशिकपरत्वं प्रति बहुतर-मर्थसंयोगात्र्यस्वज्ञानं निमित्तकारणं तदात्रये मृतं दिक्संयोगोऽसमवा-यिकारणम्, तादृशज्ञानविषयो मृतीः समवायिकारणम्, दैशिकापर-त्यस्याल्पतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वज्ञानं निमित्तकारणं तद्विषयो मूर्तः समवायि-कारणं तादृशमूर्ते दिक्संयोगोऽसमवायिकारणमिति । भवति हि पाटिल-पुत्रस्थस्य काशीमपेक्ष्य प्रयागः परः, प्रयागमपेक्ष्य काश्यपरेति व्यवहारः। तिहुषयः परत्वं प्रयागे उत्पद्यते, तत्र बहुतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वेन तस्य ज्ञात-त्वात्काश्यां चापरत्वं जायते अल्पतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वन तस्या ज्ञातत्वात एककालाभ्यामिति एक: काल: संयोगितया ययो: पिण्डयोस्ताभ्यामेकका-ळाभ्यां पिण्डाभ्यां सन्निकृष्टविप्रकृष्टाभ्यासल्पत्तरतपनपरिस्पन्दबहुतरतपनप-रिस्पन्दाश्रयतया ज्ञाताभ्यां परमपरं चेति व्यवहारो भवति । भवति हि युवानमपेक्ष्य स्थिवरः परः स्थिवरमपेक्ष्य युवाऽपर इत्यादिको व्यवहारस्त-द्विषयस्य परत्वस्य समवायिकारणं स्थविरः । तत्र महाकालस्य संयोगोऽस-मवायिकारणम् , बहुतरसूर्यक्रियाश्रयत्वज्ञानं निमित्तकारणम् , अपरत्वस्य च युवा समवायिकारणम् युवशरीरमहाकालयोः संयोगोऽसमवायिकार-णम् , स्थविराश्रिततपनस्पन्दापेक्षयाऽल्पतरतपनस्पन्दाश्रयत्वेन यूनो ज्ञानं निमित्तकारणम्, यद्यपि शरीराणां वाल्ययौवनवार्धकभेदेन भिन्नत्वात युवस्थविरगततपनपरिस्पन्दानां वैपरीत्यमपि संभवति तथापि बहुतरतपन-परिस्पन्दसमानाधिकरणवैजात्यवत्त्वज्ञानमेव स्थविरे काळिकपरत्वस्य कार-णम् , अल्पतरतपनस्पन्दसमानाधिकरणवैजात्यज्ञानं च यूनः परत्वस्य कार-णामिति । नच घटाद्यपेक्षया परमाणोरपि बहुतरसूर्यक्रियासमानाधिकरणपृ-थिवीत्वादिजातिमत्त्वज्ञानात्परत्वं कथं नोत्पद्यते इति वाच्यं बहुतरसूर्यिक्र-यासमानाधिकरणैककालीनद्वयावृत्तिजातिमत्त्वस्य विवक्षितत्वात् तादृश-जातिस्य चैत्रत्वादिः सूर्यिकयाऽपि तत्कालोत्तरकालीनान्यत्वेन विशेषणीया नातोऽशीतिवर्षजीविस्थविरचैत्रापेक्षया शतवर्षजीवियुवमैत्रे परत्वोत्पत्तिः अथवा सूर्यपरिस्पन्दपूर्वीत्पन्नत्वं विप्रकर्षः तद्नन्तरोत्पन्नत्वं सन्निकर्षः युवचैत्राद्युत्पत्त्यधिकरणं यः सूर्यस्पन्दस्तत्पूर्वोत्पन्नत्वं स्थविरमैत्रादौ वर्तते इति स्थावरपरत्वम् । स्थावरमैत्राशुत्पत्त्यधिकरणसूर्यस्यन्दानन्तरोत्पन्नत्वं युवचैत्रादावस्तीति तत्रापरत्वं जायते, अचेतने कालिकपरत्वापरत्वव्यव-हाराभावे तु प्राणित्वे सतीति विशेषणं देयम्, तत्तच्छरीरमादाया-

तिप्रसङ्गरतु जातिविशेषनिवेशेन वारणीय इति संक्षेपः । द्विविधयोः परत्वा-परत्वयोनीशकोऽपेक्षाबुद्धिनाश इति मुक्तावळीकारः उपकारे तु त्रिविध-कारणनाशस्यैव परत्वापरत्वनाशकत्वमुक्तमिति मन्तव्यम् ॥ २१ ॥

(भाष्यम् ) अथ परत्वापरत्वयोः परीक्षा— %एकदिक्काभ्याभेककालाभ्यां सिन्नकृष्टविप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च। एका दिगेकश्च कालो ययोस्ताभ्यामेकिद्-क्काभ्यामेककालाभ्यां सिन्नकृष्टविप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च प्रतिपत्तव्यम्। तत्र सिन्नकर्षः संयोगालपत्वं परिस्पन्दालपत्वं च यथाविषयं विदित्तव्यं, विपर्ययो विप्रकर्षः । दैशिकं कालिकं चेति द्विविधं परत्वमपरत्वं च । तत्र दैशिकं परत्वमपरत्वं च संयोगभूयस्त्वालपत्वाश्रयाभ्यामेकदिक्काभ्यामुत्पयते । मधुरास्थस्य खल्वपरः प्रयागोऽविमुक्तमपेक्ष्य, प्रयागं चापेक्ष्यापरमित्रमुक्ति। परिस्पन्दभूयस्त्वालपत्वाश्रयाभ्यामेककालाभ्यां कालिकपरत्वापर्त्वयोक्तपत्तिः । युवानं खल्वपेक्ष्य स्थविरःपरो भवत्यपरश्च युवा स्थविरमपेक्ष्येति । सा चेयं परत्वापरत्वयोक्तपत्तिनं खल्वपि सिन्नकर्षविप्रकर्षे-बुद्धिमपेक्ष्य भवति, उपलब्धौ त्वनयोरियमुपयुज्यते इति । यदा वै सिन्नकर्षविप्रकर्षे न बुध्यते न तदानीमपि परः परो न भवत्यपरश्चापरः। वस्तुतन्ना हि वस्तुस्थितिः पुक्षपतन्ना चोपल्ब्धिरिति ॥ २२ ॥

#### कारणपरत्वात्कारणापरत्वाच ॥ २२ ॥

( उप० ) कालिकपरत्वापरत्वे प्रति विशेषमाह-कारणेति । परत्वाप-रत्वयोः कारणं कालस्तस्य परत्वापरत्वे परत्वासमवायिकारणकालसंयोगो-ऽपरत्वासमवायिकारणकालसंयोगश्च लक्षणयोक्तः, अन्यथाऽनन्वयापत्तेः। निह परत्वापरत्वाभ्यामेव परत्वापरत्वे उत्पर्धेते तस्मात् परत्वापरत्वपद्-योस्तद्वुत्पादककालसंयोगावर्थे लक्षणया ॥ २२ ॥

(विद्युक) नतु सान्निकर्षविप्रकर्षज्ञानाभ्यां यदि परापरव्यवहारस्तदा प्रयागमपेक्ष्य काशी सन्निकृष्टेति ज्ञानस्य विषयतासंबन्धेन प्रयागेऽपि सन्वात्तत्रापरत्वव्यवहारः कथं न भवति एवं विप्रकर्षज्ञानविषये काश्यादौ वा कथं न परत्वव्यवहार इति तटस्थाशङ्कां निरस्यति—कारणेति । कारणपरत्वात्कारणस्य समवायिकारणस्य परत्वात् अपरत्वाच समवायिकारण एव परापरव्यवहारौ नत्वपेक्षाबुद्धिविषयतामात्रेण तदन्यस्मिन् , व्यवहारं प्रति व्यवहर्तव्यस्य तन्त्रत्वादिति भावः ॥ २२ ॥

(भाष्यम् ) एककालाभ्यां चेत्परत्वापरत्वे विभिन्नकालयोस्तार्हे कार्ययोः

परापरव्यवहारो नोपपद्यते इत्यत आह-क्षकारणपरत्वात्कारणापरत्वाच । कारणपौर्वापर्यात्कार्ययोः परापरव्यवहारः।परं द्वि तकमपेक्ष्य कस्मात् का-रणपरत्वात् । यदेतद्वभ्नः कारणंक्षीरं तत्त्वलु तक्रस्य कारणं दध्यपेक्ष्य पूर्वे भवति । एतेन दृष्यपेक्षया तकस्यापरत्वं व्याख्यातम् । कारणानां खल्वपि द्वयोर्द्वयोः परापरव्यवहारस्तयोः परत्वापरत्वाभ्याम् । पृथिव्यपरा परा-मापः, आपोऽपराः परं तेजः, तेजोऽपरं परो वायुः, वायुरपरः परमाकाशं, आकाशमपरं परं मूळकारणमिति । अथापि खल्वेतद्भावजातं परमपरं च । कस्मात् ? एकदिकाभ्याभेककालाभ्यां सन्निक्कष्टविप्रकृष्टाभ्याम् । मथुरा-वस्थितस्याविसुक्तं परं भवति प्रयागमपेक्ष्य पाटलिपुत्रं चापेक्ष्यापरिमति । एवसन्यत्र । सर्वदिक्कयोः सर्वकालयोः खल्वपि वाय्वाकाशयोः परापरव्य-वहारः कारणपरत्वापरत्वाभ्यामिति ॥ २३ ॥

परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः २३ कमीभः कमीण ॥ २४॥

गुणैर्गुणाः ॥ २५ ॥

( उप० ) ननु परत्वेऽपि परत्वमपरत्वेऽप्यपरत्वं किं न स्यादित्यतः आह—परत्वादित्वादि । एतानि सूत्राणि पूर्वमेव व्याकृतकल्पानि नेह व्याक्रियन्ते ॥ २३-२५ ॥

( विवृ ) परत्वापरत्वयोने परत्वापरत्वे स्त इत्याह-परत्वेत्यादिभिः । एतानि व्याख्यातप्रायाणि ॥ २३-२५ ॥

( भाष्यम् ) प्राप्तस्तार्हे परत्वापरत्वयोरपि परापरव्यवहार इति, तत्प्र-परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्वाभ्यां त्याचष्ट्रे- %परत्वापरत्वयोः ख्यातः ॥ २४ ॥

( भाष्यम् ) तत्र निदर्शनान्तरम्— \* कर्माभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः। इतश्च परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावं प्रतिपद्यामहे ॥ २५ ॥

इहेद्मिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः ॥ २६ ॥

( उप० ) परत्वापरत्वादीनां मूर्तमात्रसमवेतत्वमुक्तं ज्ञानसुखादीनां चात्मसमवेतत्वं तत्र समवाय एव क इति शिष्याजिज्ञासामनुरुध्य बुद्धेरु-देशक्रमप्राप्ताया अपि छङ्घनात्समवायपरीक्षामाह-इहेदमिति । कार्यकारण-योरित्युपलक्षणम्, अकार्यकारणयोरित्यपि द्रष्टव्यम्। तदुक्तं पदार्थप्रदेशाख्ये प्रकरणे ' अयुत्तिसद्धानामाधार्याधारभूतानां यः संबन्ध इहेतिप्रत्ययहेतुः स

समवायः ' इति असंबद्धयोरविद्यमानत्वमयुत्तसिद्धिः, इह कुण्डे दृषि इह कुण्डे बद्राणीतिवत् इह तन्तुषु पट इह वीरणेषु कट इह द्रव्ये द्रव्यगुणकर्माणि, इह गवि गोत्वम्, इहात्सनि ज्ञानम्, इहाकाही शब्द इतीहबुद्धिरुत्पद्यमाना न विना संबन्धमुत्पत्तुमहिति तेनानुमीयतेऽस्ति कश्चित्संबन्धः, न चासौ संयोग एव, अन्यतरकर्मादीनां तदुत्पाद-कानामभावात् विभागपर्यवसानाभावाच संबन्धिनामयुतसिद्धत्वाच निय-ताधिकरणतयैवोन्नेयत्वात् अप्रत्यक्षत्वादेकत्वान्नित्यत्वाच । नन्वेकख्रे-त्समवायस्तदा द्रव्यत्वादीनां संकरप्रसङ्घः कर्मत्वादिसमवायस्य द्रव्ये संभ-वात्, मैवम्-आधाराधेयनियमादेवासंकरात्। यद्यपि य एव द्रव्यत्वस-मनायः स एव गुणत्वकर्मत्वादीनामपि तथापि तेषां न द्रव्यमाधारस्तत्र तिषामप्रतीतेः द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वं प्रतीयते गुणेष्वेव गुणत्वं कर्मस्वेव कर्मत्वं नत्वन्यत्रेत्यन्वयव्यतिरेकद्शीनांदेव नियमः, यथा कुण्डद्श्लोः संयोगा-विशेषेऽपि कुण्डमेवाधारो न द्धीत्याश्रयाश्रयिभावनियमस्तथा व्यङ्कथव्य-अकशक्तिभेदादेवात्रापि नियम उपपत्स्यते । नहि द्रव्येण द्रव्यत्वव्कर्भ-त्वाद्यप्यभिन्यज्यते तदुक्तम् , 'संविदेव हि भगवती वस्तूपगमे नः शरणम '। इति, नह्याधारत्वं प्रति विपरीता संविद्स्ति नहि भवति द्रव्यं कमेंति, न वा भवति पटे तन्तव इति, एतेन वायौ रूपसमवाय-ऽपि वायौ रूपमित्याधारता न वायोः प्रतीयते तस्मात्स्वभावशक्तिरेव सर्वत्र नियामिका। स चायं नित्यः, अकारणकत्वात् । भवानां हि समवायि-कारणादुत्पत्तिनियमः, तद्नुरुद्धे च निमित्तासमवायिनी, तथाच सम-वायस्य समवायिकारणं यत्स्यात्तत्समवायान्तरेण तेनैव समवायेन वा । न तावदाद्यः, अनवस्थापातात् ; न द्वितीयः, नहि स एव-समवायः स्वेनैव समवेतः संभवतीत्यात्माश्रयात् । तन्तुषु पटसमवायः पटे रूपसमवाय इति प्रतीतिः कथमिति चेत्स्वरूपसंबन्धेन समवायान्तरा-ङ्गीकारेऽनवस्थापातात् । तर्हीह् पटे रूपामित्यपीहप्रत्ययः स्वरूपसंबन्धेनीव स्यात् किं समवायेनेति चेन्न तत्रातिरिक्तसंबन्धे बाधकाभावात् । तहींह भूतले घटाभाव इत्यत्रापि समवायः संबन्धान्तरं वा स्यादिति चेन्न स्वरू-पसंबन्धेनैव तदुपपत्तेः, अन्यथा घटात्यन्ताभावान्योन्याभावयोनित्ययो-रनेकसमवेतयोः सामान्यत्वापत्तेः, प्रथ्वंसस्य च समवेतकार्यत्वेन विनाशि-त्वापत्तेः प्रागभावस्य च समवेतानुत्पन्नत्वेनाविनाशित्वापत्तेश्च।न च भावत्वं तत्र तन्त्रम् , भावत्वस्यापाद्यत्वात् । अभावेऽस्त्येव वैशिष्टवाख्यं संबन्धान्त-

रिमिति भाद्यः, तत्र यदि सर्वाभावन्यक्तीनामेकमेव वैशिष्ट्यं तदा घटवत्यिप घटाभावप्रत्ययप्रसङ्गः पटाभाववैशिष्ट्यंनैव घटाभाववैशिष्ट्यस्त्वात्, घट एव तत्र घटाभावधीप्रतिबन्धक इति चेद्वैशिष्ट्यसंवन्धेन प्रतिबन्धकाभावस्यैव तत्र सत्त्वात्, न चाश्रयस्वभाव एव तादृशो येन न तत्र घटाभावाभिन्यक्तिः, घटापसारणानन्तरं तत्रैव घटाभावप्रतीतेः । तवापि रूपनाशानन्तरं कथं न रूपवत्ताप्रत्ययः समवायस्य नित्यत्वादेकत्वाचेति चेत्, रूपनाशादेव तद्प्रतीतेरूपपत्तेः, समवायप्रतिबन्दी प्रत्यक्षमयूखे मोचित एवेत्यास्ताम् ॥ २६ ॥

( विवृ ) गुणानां द्रव्यसमवेतत्वस्योक्तत्वात्तत्र कः समवाय इति जि-ज्ञासानुरोधात्क्रम्मुङ्कङ्ग्यापि समवायपरीक्षामारभते-इहेदमिति । कार्य-कारणयोरवयवावयविनोर्यतः संबन्धादिहेहमिति प्रत्ययः स समवायः। तन्तुषु पटः कपालेषु घटः वीरणेषु कट इत्यादिप्रत्ययो हि पटादौ तन्त्वा-दिवृत्तित्वं विषयीकरोति तच वृत्तित्वं संबन्धविशेषनियन्त्रितमेवान्यतन्तुषु घट इत्यादिप्रतीतिप्रसङ्गात् । कालिकेन तन्त्वादिवृत्तित्वस्य घटादौ स-त्त्वात् । इत्यं च तादशवृत्तितानियामकः संबन्धः समवाय एव, अवयवा-वयविनोः संयोगासंभवात् । कार्यकारणयोरित्युपलक्षणं गुणगुणिनोः क्रियाकियावतोर्जातिव्यक्तयोर्नित्यदव्यविशेषपदार्थयोश्चाधाराधेयसावनिया-मकोऽपि समवाय एवेति मन्तव्यम् । समवाये प्रमाणं तु गुणिकयादिविशिष्ट-बुद्धिविरोषणविरोष्यसंबन्धविषया विशिष्टबुद्धित्वादण्डी पुरुष इति विशि-ष्ट्रबुद्धिवदित्यनुमानं तत्र च संयोगादिवाधात्समवायसिद्धिः । नच स्वरू-पसंबन्धेनाथीन्तरमनन्तस्वरूपाणां संबन्धत्वाभ्यपगमे गौरवात् । नचैवम-भावस्याप्यनया रीत्या संबन्धान्तरं सिध्येदिति वाच्यं यतोऽभावसंबन्धस्य न नित्यत्वसंभवस्तथा सति भूतले घटानयनानन्तरमपि घटाभावबुद्धिप्र-सङ्गात् घटाभावस्य तसंबन्धनस्य च नित्यत्वात् नाप्यभावस्य संबन्धा-न्तरमनित्यमङ्गीकर्तुं शक्यते एकस्मिन्नेव भूतले सहस्रधा घटानयनापसा-संबन्धसहस्रकल्पनापत्तेस्तस्माद्भटापसरणकालीनभूतलादिस्वरूप एव घटाभावसंबन्धः स्वीकरणीयः घटकालस्य संबन्धाघटकतया घटकाले न घटात्यन्ताभावप्रतीतिः। इत्थं च भूतळादौ घटाद्यभावस्य स्वरूपसंबन्ध-स्वीकारस्यावश्यकत्वेनाभावान्तरस्थलेऽपि स्वरूपस्यैव संबन्धत्वमभावप्रत्य-यानामेकविधसंबन्धावगाहित्वस्यानुभवसिद्धत्वादिति ॥ २६ ॥

(भाष्यम् ) यतः- \* इहेद्मिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः। कार्य-

कारणयोरिहेदमित्युपलिब्धर्यतः संबन्धाद्भवति स खलु समवायः। न तु परत्वमपरत्वं च परत्वापरत्वयोः कार्यं न खल्विप कारणम् । संयोगस्तवन-योर्न संबन्धः । कस्मात् ? निव्क्रियत्वात् । निद्र्शनं चेदं कार्यकारणयो-रिति । अयुत्तसिद्धयोरिति प्रतिपत्तव्यम् । तदेवं परत्वापरत्वयोर्न परत्वा-परत्वे । महदूरमल्पं दूरिमित्याद्युपलब्धेस्त्वणुत्वमहत्त्वे तत्र भवत इति॥२६॥

### द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेघो भावेन व्याख्यातः ॥ २७॥

( उप० ) द्रव्यादिभ्यः पश्चभ्यो भेदं साधयन्नाह—द्रव्यत्वेति । भावः सत्ता, यथा सत्ता न द्रव्याद्यात्मिका विलक्षणबुद्धिवेद्यत्वात्— तथा समवायोऽपि तत एव द्रव्यादिभ्यो भिन्नः । द्रव्यत्वगुणत्वेत्युपलक्षणं कर्मत्वाद्यपि द्रष्टव्यम् ॥ २७ ॥

(विदृ०) ननु समवायो द्रव्ये गुणादिषु वाऽन्तर्भवतु किं तस्यातिरिकपदार्थत्वकरूपनेनेत्यत आह—द्रव्यत्वेति । भावेन सत्तया द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेधो द्रव्यत्वगुणत्वाभावो व्याख्यातः उक्तः । तथाच सत्ता यथा
द्रव्यत्वगुणत्वरान्या विलक्षणबुद्धिविषयत्वात् समवायोऽपि विलक्षणबुद्धिविषयत्वात्र द्रव्यत्वादिमानित्यर्थः । इद्मुपलक्षणंकर्मत्वादिप्रतिषेधोऽपि
ज्ञेयः ।। २७ ।।

(भाष्यम्) तस्य खल्वेतस्य समवायस्य—अद्भव्यत्वगुणत्वप्रतिषेधो भान्वेन व्याख्यातः । नायं समवायो द्रव्यत्वं न गुणत्वम् । कया युक्तया भावेन । यथा भावोऽनुवृत्तेरेव हेतुत्वान्न द्रव्यत्वं न गुणत्वं तथा-ऽयमपीति । द्रव्यत्वं नाम द्रव्यस्य भावः । स त्वनुवृत्तेहेंतुर्द्रव्याणां व्यावृ-तेश्च गुणकर्मणोः । द्रव्यं हि द्रव्यभावेन गुणकर्मभ्यां व्यावृत्यते इति । तदेवं द्रव्यत्वमनुवृत्तेरेव न हेतुरिति । एतेन गुणत्वं व्याख्यातम् । समन्वायो यदि द्रव्यत्वं गुणेषु तेन व्यवहारो न स्याद्वव्येष्वेव स्यात् । अथ गुणत्वं गुणेष्वेव स्यान्न द्रव्येषु तस्मान्नायं द्रव्यत्वं न गुणत्वम् ।। २७ ॥

#### तत्त्वं भावेन ॥ २८ ॥

(उप०) एकत्वं साधयति—तत्वं भावेनेति। व्याख्यातमिति शेषः। तत्त्वमे-कत्वं भावेन सत्त्तया व्याख्यातम्। यथैका सत्ता सर्वत्र सद् बुद्धिप्रवर्तिका तथैक एव समवायः सर्वत्र समवेतबुद्धिप्रवर्तकः स्वलिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाच। निह समवायस्य विशेषलिङ्गं भेदकं लिङ्गमाकलयामो येन नानात्वमभ्युपग-च्लामः, अत एव नित्यः देशकालादिभेदेऽप्यभिन्नस्य सत्तावदेवानित्यत्वायो- गात्। ततु समवायो यंद्यसंबन्ध एव तदा तन्तुपटयोः पटरूपयोर्वा विऋषः स्यादिति चेन्न युत्तसिद्धचभावाद्विश्लेषानुपपत्तेः । नहि रूपरूपवतोरवय-वावयविनोर्वाऽसंबद्धयोर्विद्यमानत्वमस्ति येन विश्लेषः स्यात् , युतसिद्धि-रेवापाद्यत इति चेन्न कदाचिद्पि तथाऽननुभवेनापाद्यबाधात् । समवायो नानाऽनित्यश्चेति प्राभाकरास्तचानुपपत्रं रूपं नष्टमिति हि प्रत्ययो न तु रूपसमवायो नष्ट इति कस्यापि प्रत्ययः । प्रत्यक्षः समवाय इति नैयायि-कारतदृष्यनुपपन्नं समवायोऽतीन्द्रियः आत्मान्यत्वे सत्यसमवेतभावत्वात् मनोवत् कालादिवद्वा ॥ २८ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे सप्तमाध्यायस्य दितीयमाहिकम् ।

( विवृ ) समवायस्य नानात्वं निराकरोति-तत्त्वमिति । तत्त्वं तद्भय-क्तित्वमेकमात्रव्यक्तित्वमिति यावत् समवायस्येति शेषः, भावेनेति व्या-ख्यातिमिति शेषः । यथा द्रव्यं सत् गुणः सन्कर्म सदित्येकाकारप्रतीति-विषयत्वान्नानात्वसाधकप्रमाणाभावालाघवाच सत्ता एका, तथा घटः समवेतः पटः समवेत इत्यादानुगतप्रतीतिविषयत्वाद्भेदकप्रमाणाभावाहाघवाच सम-वायोऽप्येक एवेत्यर्थः । स च नित्यस्तस्योत्पाद्विनाशयोः प्रमाणाभावात् , तत्करपने करपनागौरवात् , समवायस्यैकत्वेन तन्नाशाभ्युपगमे तन्नाश-दशायां नित्ये द्रव्ये द्रव्यत्वादेविंशिष्टानुभवानुपपत्तेश्च । यत्तु नीलो नष्टः रक्त उत्पन्न इति प्रतीतिनीलादिसमवायविषयिणी समवायस्यानित्यत्व-नानात्वसाधिकेति प्राभाकरमतं तन्मन्दम् । उक्तप्रतीतौ समवायस्यानुहे-खात्। अन्यथा घटो नष्ट इत्यादिप्रतीतेर्पि समवायविषयकत्वसंभवेन घटा-देरिप नित्यत्वप्रसङ्गादिति । वैशेषिकमतानुयायिनस्तु समवायस्य प्रत्यक्षं न भवति समवायोऽतीन्द्रियश्चेतनान्यासमवेतभावत्वादाकाशादिवदित्यन-मानेन तस्यातीन्द्रियत्वसिद्धेरित्याहुः । न्यायमतानुयायिनस्तु इन्द्रियसंब-द्धविशेषणताप्रत्यसत्त्या समवायस्य प्रत्यक्षं भवत्येव, अतीन्द्रियत्वसाधको-कानुमानस्याप्रयोजकत्वात् । समवायो छौकिकप्रत्यक्षविषयः योग्यप्रतियो-गिकत्वे सति विशेषणतया योग्यवृत्तित्वाद्भूतळादिवृत्तिघटात्यन्ताभावादिव-दित्यादेः प्रत्यक्षसाधकानुमानस्य सत्त्वाचेत्याहुरिति संक्षेपः ॥ २८ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपथाननमङ्घाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ सप्तमाध्या-यस्य दितीयमाहिकम्।

(भाष्यम्) किन्त्वस्य—अतत्त्वं भावेन । तच्छव्देन सन्निकृष्टतरं गुणत्वं परामृत्र्यते । गुणत्वं तु समवायस्य भाववद्याख्यातं भवति ।

१ यद्ययं संबन्ध एवेति मु. पु. पाठः ।

अथापि खलु भवनं भावः गुणस्त्वयं भवति । द्रव्यं खल्व-यमाश्रयति न त्वसौ रूपादिमान्न खल्वपि कर्म सोऽयमपृथग्भावातमा पृथक्त्वप्रतिद्वन्द्वी गुणो विभागादिवदिति । अथाप्युपश्लेषविशेषोऽयं, गुण एव भवतीति । अथापि खलु तस्य भावस्तत्त्वं भावेन व्याख्यातम् । भा-वो यथा स्वयमेव भवति न भावान्तरमपेक्षते, तथा समवायोऽपि स्वयमेव भवत्याश्रयेपु न समवायान्तरमपेक्षते इति । अथापि खल्वस्य द्रव्यत्वगु-णत्वप्रतिषेध इति प्रत्यवस्थानम्, गुणत्विमिति स्थापनेति । अथापि खन्विमौ पक्षप्रतिपक्षौ परत्वापरत्वगोचराविति ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकमाण्ये सप्तमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम्।

समाप्तश्चायं सप्तमोऽघ्यायः।

## अष्टमाध्याये प्रथमाहिकम्।

### द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १ ॥

( उप० ) शिष्यजिज्ञासानुरोधात्क्रमलङ्घनम् । इदानीमुदेशक्रममालम्बते तत्र बुद्धिपरीक्षा अष्टमाध्यायार्थः । आत्मसाधनाय पूर्वे बुद्धिरुक्ता ता स्मारयज्ञाह—द्रञ्योष्विति । द्रञ्योष्विति विषयेण विषयिणं तृतीयाध्याय-मुपळक्षयति । ' इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः ?।' आ-त्मेन्द्रियार्थसन्निकर्पादानिष्पद्यते तद्न्यत् ' इत्येताभ्यां सूत्राभ्यां ज्ञानं च्याख्यातमित्यर्थः । तत्र ' बुद्धिरूपल्डिबर्ज्ञानं प्रत्यय इति पर्यायाः ' इति समानतन्त्रे बुद्धिरुक्षणे सांख्यमतनिरासार्थे पर्यायाभिधानम्। सांख्या हि बुद्धचादिशब्दानामधभेदमाचक्षते तथाहि सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः । सा चैकैव, पुरुषास्तु परं भिद्यन्ते, ते च कूटस्था नित्या अपरिणामिनो नित्यचैतन्यस्वभावाः। तेच पङ्गवोऽपरिणामित्वात्, प्रकृतिस्त्वन्था जडत्वात्। यदा विषयभोगेच्छा प्रकृतिपुरुषभेद्दिदृक्षा च प्रकृतेर्भवति तदा सा पुरुषोपरागवशात्परिणमते । तस्याश्चाद्यः परिणामो बुद्धिरन्तः करणविशेषः । बुद्धिरेव महत्तत्त्वम् । तदुक्तम् ' प्रकृतेर्महान् '। इति । सा च बुद्धिर्दर्पणवित्रमेळा, तस्याश्च बहिरिन्द्रियप्रणाडिकया विष-याकारो यः परिणतिभेदो घट इति पट इत्याद्याकारस्तज्ज्ञानं वृत्तिरिति चाख्यायते, स्वच्छायां बुद्धौ वर्तमानेन ज्ञानेन चैतन्यस्य पुरुषस्य भेदा-

महाद्हं जानामीति योऽभिमानविशेषः सैवोपळाब्यः । स्रक्चन्द्नाद्वि-षयसन्निकर्षादिन्द्रियप्रणाडिकयैव सुखदुःखाद्याकारो बुद्धरेव यः परिणा-मविशेषः स प्रत्ययः । अत एव ज्ञानसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नसंस्कार्धर्मा-थर्माः सर्व एव बुद्धेः परिणामविशेषाः सूक्ष्ममात्रया प्रकृतावेव वर्तमाना अवस्थाभेदादाविभवन्ति तिरोभवन्ति च पुरुषस्तु पुष्करपछाशवन्निर्छेपः प्रतिविम्बते परं बुद्धाविति यन्मन्यन्ते तद्नेन पर्यायाभिधानसूचितप्रमाणेन निराक्रियते । तथाहि बुद्धिशब्दो यदि बुध्यतेऽनयेति करणव्युत्पन्नस्तदा मन एव तत्पर्यवस्थाति न च मनः प्रत्यक्षम् , बुद्धिस्त्वहं बुध्ये इति प्रत्यक्षवेद्यैव, न चान्तःकरणस्य ज्ञानाद्यो धर्माः, कर्तृधर्मत्वेनैव तेषां सिद्धेः । भवति हि अहं जाने अहं प्रत्येमि अहमुपलमे इत्यहंत्वसामानाधिकरण्येन प्रतिभासः। अभिमानोऽसाविति चेत्तात्त्विकत्वे बाधकाभावात् । पुरुषस्यागन्तुकधर्मा-नाधारत्वं कूटस्थत्वं तदेव बाधकमिति चेन्नागन्तुकधर्माधारत्वेऽपि नित्य-त्वसंभवात् । नहि धर्मी धर्मश्चेत्यकं तत्त्वं येच धर्मोत्पाद्विनाशावव धर्म्युत्पाद्विनाशी स्याताम्। तथाच य एव चेतयते स एव बुध्यते जाना-त्युपलभते प्रत्येति चेति नार्थान्तरकल्पना युक्तेति दिक् ॥ १ ॥

(विवृ०) दानाद्रेगण्डमभितो अमतो द्विरेफा-

न्मूर्तानिवातिमछिनानखिलान्तरायान् । विद्रावयन् प्रचलपुष्करफूत्कृतेन

देवः स वारणमुखः शरणं ममास्तु ॥ परत्वापरत्वे परीक्ष्य शिष्यजिज्ञासानुरोधान्मध्ये समवायं परीक्ष्य उद्दे-शकममालम्ब्याष्ट्रमे बुद्धिं परीचिक्षिषुः पूर्वोक्तां तां स्मारयति—द्रव्येष्विति । द्रव्येषु द्रव्यनिरूपणवाच्येषु तृतीयाध्याये इति यावत् ज्ञानं व्याख्यातं

कथितम्, आत्मानुमापकत्वेनेति शेषः तचेदानीं परीक्षणीयमितिभावः॥१॥। ( भाष्यम् ) परीक्षिते परत्वापरत्वे स्थानवती बुद्धिरिदानीं परीक्ष्यते । त्त्र प्रत्यक्षं तावत् - अद्भद्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम्। महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपा-चोपलिक्यिरित्यनेन द्रव्येषु प्रत्यक्षं ज्ञानं व्याख्यातिमति ॥ १ ॥

# तत्रात्मा मनश्राप्रत्यक्षे ॥ २ ॥

( उप० ) तच ज्ञानं द्विविधं विद्या चाविद्या च, विद्या चतुर्विधा प्रत्यक्षलैङ्गिकस्मृत्यार्षेळक्षणा, अविद्याऽपि चतुर्विधा संशयविपर्ययस्वप्रा-नम्यवसायळक्षणा, तत्र यहैङ्गिकं तद्निन्द्रियजम्, कुंत एतदित्याह्—

१ कुनतादिति लि. पु. पाठः ।

तंत्रीते । आत्माऽत्र परात्मा स्वात्मा वा स्वात्मिन मानसस्य काचित्का-हंप्रत्यस्याहं गौरः कृशो महाबाहुरित्याद्पिप्रत्ययतिरस्कृतत्वात्वात्मनोऽप्यप्र-त्यक्षतोक्ता । चकारादाकाशकालदिशां वायोः परमाणूनां च द्रव्याणासप-प्रह: । इन्द्रियजमिप द्विविधं सर्वेज्ञीयमसर्वेज्ञी च । सर्वेज्ञीयं योगजधर्मेळ-क्षणया प्रत्यासन्त्या तत्त्तत्पदार्थसार्थज्ञानम्। तथाहि परमाणवः प्रत्यक्षाः प्रमे-यत्वाद्भिधेयत्वात् सत्त्वात् । सामश्रीविरहात्कथमेवं महत्त्वस्यापि प्रत्यक्षं प्रति कारणत्वातः; न च परमाणवो महान्तः, रूपवत्त्वस्यापि चाध्रुषप्रत्य-क्षकारणत्वातः; न च दिगादयो रूपवन्त इति चेन्न । योगजधर्मसहका-रिणा मनसैव तत्संभवात्तदुपप्रहाचक्षुरादिना वा, अचिन्त्यप्रभावो हि योगजो धर्मी न सहकार्यन्तरमपेक्षते । विवादाध्यासितः पुरुषो न सर्वज्ञः पुरुषत्वादहिमवेत्यादि तु, प्राभाकरो न मीमांसाभिज्ञः, पुरुषत्वादहिमवे-त्यादिवद्विपक्षवायकतर्कश्र्न्यत्वाद्प्रयोजकम् । असर्वज्ञीयं च प्रत्यक्षं द्वि-विधं सविकल्पकं निर्विकल्पकं च, सविकल्पकं ज्ञानं न प्रमाणमिति कीर्तिदिङ्नागाद्यः । तथाहि अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासं हि तत्। नहाभिछापेन नाम्ना संभवत्यर्थस्य संबन्धो येन घट इति पट इति वा नामानुरिक्ततः प्रत्ययः स्यात्। न च जात्यादि परमार्थसत् , येन तहै-शिष्टां निषयेषु इन्द्रियेण गृहोत । न च सतः स्वलक्षणस्यासता संबन्धः संभवति, न चासत् इन्द्रियगोचरः, तस्मादिन्द्रियेणालोचनं जन्यते आलोचनमहिम्रा च सविकल्पकमुत्पद्यमानं तत्रार्थे प्रवर्तयव्यत्यक्षमिति प्रमाणिमति चोच्यते इति, तचैतद्नुपपन्नमभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासं च भवेत् प्रमाणं चेन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्यं स्यादिति संदिग्धव्यतिरेकित्वं नाम, वैशिष्ट्यं च चाक्षुपज्ञाने संभवत्येव, सुरभिचन्दनमितिवदुपनीतभानसं-भवात् । यद्वा संज्ञावैशिष्टां प्रत्यक्षज्ञाने न भासते संज्ञायाः स्मरणसात्रम्, स्मृतैव सा अर्थव्यावर्तिका, अभावज्ञाने प्रतियोगिस्मरणवत् । जात्या-दिकं च वस्तुभूतं साधितमेवातः सविकल्पकमपीन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्वात प्रत्यक्षम् । नतु निर्विकल्पकं न व्यवहारप्रवर्तकं न वा व्यवहारविषय इति । किंत्वत्र प्रमाणमिति चेत् सविकल्पकमेव, तिद्ध विशिष्टज्ञानम् न च विशेषणज्ञानमन्तरेण तदुत्पद्यते । विशिष्टज्ञाने हि विशेषणज्ञान-विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षतदुभयासंसर्गाप्रहस्य कारणत्वावधारणात् ॥ २ ॥ ( विवृ० ) नन्वात्मनः प्रत्यक्षसिद्धत्वाज्ज्ञानस्य तस्त्रिङ्गतया पूर्वमभि-

थानमसङ्गतमत आह—तत्रेति । तत्र परशरीरे, अधिष्ठातृत्वं सप्तम्यर्थः

परशरीराधिष्ठातात्मा एवं मनश्च इमे द्वे अप्रत्यक्षे परात्ममनसोः प्रत्यक्षा-भावात्त्रयोरनुमानार्थे तृतीयाध्याये 'आत्मेन्द्रियार्थसिन्नकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम् ' इति सूत्रे 'इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थ-भ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः ' इति सूत्रे च ज्ञानं कथितमिति पर्यवसितार्थः । इत्मुपलक्षणम् , शरीरादिभिन्नत्वेन स्वात्मनोऽप्यनुमानार्थम् 'कारणाज्ञा-नात् ' इत्यादि सूत्रेऽपि ज्ञानं कथितमिति वेदितव्यम् ॥ २ ॥

( भाष्यम् ) आकाशं चेति चार्थः । द्रव्येष्वात्मा मन आकाशं च न प्रत्यक्षं भवतीति ॥ २ ॥

### ज्ञाननिर्देशे ज्ञाननिष्पत्तिविधिरुक्तः ॥ ३ ॥

( उप० ) यत्र यथा ज्ञानं यत्कारणकं च तिद्वशद्यितुमाह—ज्ञान-तिर्देश इति । ज्ञानान्तरान्निर्देष्टच्यं यत्प्रकारकं यद्विषयकं यद्धर्भकं तत्र ज्ञानिनिर्देशे कर्तच्ये ज्ञानस्य निष्पत्तिविधिरुत्पत्तिप्रकार उक्तः उच्येते इत्यर्थः आदिकर्मणि कविधानात् ॥ ३ ॥

(विद्वृ०) नतु ज्ञानस्य किं कारणिमत्याकाङ्कायामाह—ज्ञानिति।
ज्ञानिनिदेशे तृतीयाध्याये यत्र ज्ञानस्य निर्देशः कृतस्तत्रैव तिक्रध्यत्तिविविस्तदुत्पत्तिविधानं उक्तः 'आत्मेन्द्रियार्थसिनिकर्षािकष्पद्यते तद्न्यत्' इति
सूत्रे ज्ञानस्य कारणान्युक्तानीत्यर्थः। तथाचात्मा ज्ञानस्य समनायिकारणम्, आत्ममनःसंयोगोऽसमवायिकारणम्, विषयसिन्निकर्षा निमित्तकारणिमिति तस्मिन् सूत्र एवोक्तमिति, प्रत्यक्षमधिकृत्य सिन्निकर्षस्य हेतुता
कथितेति वेदित्वयम्।। ३।।

(भाष्यम् ) यथा चेदं ज्ञानं निष्पद्यते, सोऽयम्— \* ज्ञाननिर्देशे ज्ञान-निष्पत्तिविधिरुक्तः । ज्ञानस्य निर्देशो यत्र कृतस्तत्रैव आत्मेन्द्रियमनोर्थ-सन्निक्षाद्यन्निष्पद्यते इत्यनेन ज्ञानस्य निष्पत्तिविधिरुक्तः ।। ३ ॥

# गुणकर्मसु सिन्नकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेर्द्रव्यं कारणस् ॥ ४ ॥

( ७५० ) कीदृशो निष्पत्तिविधिस्तमाह—गुणकर्मस्विति। गुणेषु रूपा-दिषु कर्भसु चोत्स्रेपणादिषु यज्ज्ञानं निष्पद्यते तत्र द्रव्यं कारणं योग्य-द्रव्यनिष्टमेव तदुभयं गृह्यत इति द्रव्ययोग्यतेव तत्र तत्रम्, सिन्नकर्षश्च तेषां द्रव्यघटित एव, संयुक्तसमवायेन तेषां प्रहणात्। यद्यपि विषक्तच-म्पकावयवकर्पूरभागानामयोग्यानां गन्धो गृह्यते तथापि सिन्नकर्षघटकं तत्रायोग्यमपि द्रव्यमेव। यद्यपि शब्द्यहे द्रव्ययोग्यता न तन्त्रं तथापि तत्रैव समवेतः शब्दो गृह्यत इति तदेव तन्त्रम् । नन्बदृष्टसन्निकर्षक-ल्पना कुतः क्रियते इति चेन्न, ज्ञाननिष्पत्तेः, कार्येण हि कारणमवश्यं कल्पनीयमिति भावः ॥ ४ ॥

( विदृ० ) सन्निकर्षेऽपि विशेषमाह—गुणकर्मस्विति । सन्निकृष्टेषु गुणकर्मसु यञ्ज्ञानमुत्पद्यते तत्र द्रव्यं द्रव्यघटितसंनिकर्षः इन्द्रियसंयुक्त-द्रव्यसमवायः कारणं तथाच द्रव्यप्रत्यक्षे इन्द्रियसंयोगस्य हेतुता । द्रव्य-समवेतस्य गुणादेः प्रत्यक्षे तु इन्द्रियसंयुक्त द्रव्यसमवायः । शब्दरूपद्रव्य-समवेतप्रत्यक्षे श्रवणसमवायः, कारणं सर्वत्रैव द्रव्यघटितः सन्निकर्षो हेतु-रित्यर्थः । तत्रापि चाक्षुषे त्वाचे चद्रव्यस्य योग्यताऽपेक्षितेति विशेषः॥॥॥

(भाष्यम्) विशेषस्त तत्रोच्यते— %गुणकर्मसु सन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्ते-र्द्रव्यं कारणम् । सन्निकृष्टेषु गुणकर्मसु ज्ञानं निष्पद्यते नासन्निकृष्टेषु । ततो विज्ञायते द्रव्यं तत्र हेतुरिति । द्रव्याधीनो हि तेषु सन्निकर्षः । द्रव्ये-षु खल्वेतानि गृह्यन्ते इति ॥ ४ ॥

सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात्तत एव ज्ञानम् ॥ ५ ॥

(७५०) अपरं ज्ञाननिष्पत्तिविधमाह—सामान्येति। सामान्यं सत्ता तस्य विशेषा द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानि एवमेतेषामपि सामान्यानां विशेषाः पृथिवीत्वादिरूपत्वाचुरक्षेपणत्वादीनि । तत्र द्रव्यगतानां सामान्यान तत् एव योग्याश्रयविशेषादेव तिन्नवन्धनाच संयुक्तसमवायात् गुणकर्मगतानामपि सामान्यानां तत् एव योग्याश्रयादेव तिन्नवन्धनाश्च संयुक्तसमवेत्तसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात् सावेत्तिद्रयं ज्ञानम् । गुणत्वे च संयुक्तसमवायात्त् समवेत्तसमवायात्त् सावेत्तिसमवायात् सावेत्तिद्रयं ज्ञानम् । गुणत्वे च संयुक्तसमवायः समवायश्च न प्रत्यासितिति । नतु तत् एव स्वाश्चन्यसिन्नकर्षादेवेत्यवधारणानुपपत्तः, यतः सामान्ये विशेषेषु च पृथिवीत्वादिषु सामान्यविशेषान्तरमस्त्येव तत्सिनकर्षोऽपि कारणमेवात् आह—सामान्यविशेषाभावादिति । नहि सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषा वर्तन्तेऽनवस्थाप्रसङ्गातः, तेषां परस्परं भेदप्रतीतिः स्वरूपत एव, गवेन्तरावृक्तित्वे सित सकल्योवृक्तित्वलक्षणोपाधिसंभेदाद्वा । एवं घटत्वादानवर्णीति ।। ५ ।।

( विदृ० ) सामान्यप्रत्यक्षेऽपि द्रव्यघटितसन्निकर्षः कारणमित्याह— सामान्येति । सामान्यं सत्ता विशेषो द्रव्यत्वादि तेषु यज्ज्ञानं जायते तत्तत एव द्रव्यघटितसन्निकर्षादेव । ननु द्रव्यवत्केवलेन्द्रियसन्निकर्षेण कथं सामान्यानि न गृह्यन्ते इत्यत आह—सामान्यविशेषाभावादिति । सामान्यविशेषो द्रव्यत्वं तद्भावात् । तथाच सामान्यानां द्रव्यत्वशून्यतया इन्द्रियसंयोगस्यासंभवेन द्रव्याघटितसन्निकर्षां प्राह्यत्वात् । द्रव्यघटितसन्निकर्षां प्राह्यत्वात् । द्रव्यघटितसन्निकर्षां प्राह्यत्वात् । द्रव्यघटितसन्निकर्षां प्राह्याय्येव सामान्यानीति भावः ।। ५ ।।

( भाष्यम् ) सामान्यविशेषेषु न खल्वन्ये सामान्यविशेषा भवन्तीति तेषु ज्ञानं तत एव निष्पद्यते, न तत्र सामान्यविशेषान्तरापेक्षेति ॥ ५ ॥

# सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मस् ॥ ६ ॥

(उप०) ननु सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावाद्यथा तिन्रिरपेक्ष-मेव ज्ञानं तथा द्रव्यगुणकर्मस्विप किं तिन्नरपेक्षमेव, नेत्याह—सामान्येति। ज्ञानमुत्पद्यते इति प्रकृतम्, तथाहि—द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वि-शिष्टबुद्धिस्तावदस्ति विशिष्टज्ञानं च विशेष्यविशेषणेन्द्रियसन्निकर्षा-दुत्पद्यते इति सामान्यविशेषापेक्षा तत्रावश्यकी। भवति हि द्रव्यमिदं गुणोऽयं कर्मेदमिति विशिष्टज्ञानमिति भावः॥ ६॥

( वितृ ) द्रव्यगुणकर्भप्रत्यक्षे कंचिद्धिशेषमाह—सामान्येति । द्रव्य-गुणकर्मसु यद्प्रत्यक्षात्मकं ज्ञानं जायते तत्सामान्यविशेषापेक्षं जातिविशेष्यकारकं तेषां सामान्यानामिव स्वरूपतो भानासंभवदित्यर्थः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) ज्ञानं निष्पद्यते । तेषु खलु सामान्यविशेषा भवन्तीति॥६॥

# द्रच्ये द्रच्यगुणकर्मापेक्षम् ॥ ७ ॥

(७५०) तत् किं द्रव्येऽपि सामान्यिवशेषमात्रापेक्षमेव ज्ञानमत आह—द्रव्य इति । ज्ञानमुत्पद्यते इति प्रकृतम् । घण्टावान् शुक्को गौर्गच्छतीति ज्ञानम् । तत्र द्रव्यं घण्टा विशेषणम्, शुक्कः इति गुणः, गच्छतीति कर्म, तथाच नागृहीतिविशेषणा विशिष्टप्रतीतिर्ने वा विशेषणसंबन्धमन्तरेणेति भवति द्रव्यज्ञाने द्रव्यगुणकर्मापेक्षेति भावः ॥ ७॥

(विवृः ) ननु शुक्कोऽयमित्यादिप्रत्यक्षस्याऽप्यनुभवसिद्धत्वात् , तत्र च जातेरप्रकारकत्वात्कयं द्रव्यगुणकर्मस्वित्यविशेषेणोक्तमत आह—द्रव्य इति । द्रव्ये यत्प्रत्यक्षं जायते तद्र्व्यगुणकर्मापेक्षं द्रव्यगुणकर्माणि विशेषणवि-ध्याऽपेक्षते, द्रव्यगुणकर्मप्रकारकमपीति पर्यवसितार्थः । तथाचायं दण्ड-वान्, अयं शुक्कः अयं चलतीत्यादिप्रत्यक्षमिद्मंशे द्रव्यादिप्रकारक-मपि संभवतीति भावः ॥ ७ ॥

( भाष्यम् ) ज्ञानं निष्पद्यते इति प्रकृतम् । दण्डी ग्रुकुश्चल इत्यु-दाहरणम् ॥ ७ ॥

गुणकर्पस गुणकर्माभावाद्गुणकर्मापेक्षं न विद्यते ॥ ८॥

( उप० ) तत् किं गुणकर्मणोरिष गुणकर्मापेक्षा नेत्याह—गुणकर्मस्विति । ज्ञानिमिति शेषः । गुणे गुणिविशिष्टबुद्धेः कर्मसु कर्मविशिष्टबुद्धेरभा-वाद्गुणकर्मापेक्षा न तदुभयबुद्धिः । निह गुणे गुणो, न वा कर्मसु कर्म, येन तत्र विशेषणत्वेन भासतिति भावः ॥ ८ ॥

(विवृट) गुणकर्मप्रत्यक्षं तु गुणकर्मप्रकारकं न भवतीत्याह—गुण-कर्मस्विति। गुणकर्मसु विशेष्येषु गुणकर्मापेक्षं गुणकर्मप्रकारकं प्रत्यक्षज्ञानं न विद्यते। कुत इत्यत आह—गुणकर्माभावाद्गुणकर्मसु गुणकर्माभावादि-त्यर्थः। तथाचाभ्रान्तस्य तादृशज्ञानं न संभवत्येवेति भावः॥ ८॥

(भाष्यम्) गुणेषु कर्मसु च गुणः कर्म च न भवत्यन्यत्र संख्या-दिभ्यः । अतो गुणेषु कर्मसु च भवद्गुणकर्मापेक्षं ज्ञानं नास्तीति ॥ ८ ॥ समवायिनः श्वेत्याच्छ्वेत्यबुद्धेश्र श्वेते बुद्धिस्ते पते कार्यकारणभूते ।

(उप०) ननु गुणकर्मणोः स्करणाद्धुणबुद्धौ कर्मबुद्धौ च कथं न गुणकर्मापेक्षेत्याशङ्कय प्रकरणान्तरमारमते—समवायिन इति । समवायिन इत्यभिधानात् संबन्धस्य कारणतामाह तथाच गुणे गुणसमवायाभावात् , कर्मसु कर्मसमवायाभावाच न तत्त्वज्ञाने गुणकर्मापेक्षा विशेषणत्वेन, विशेष्यत्वेन त्वस्त्येव । एवं च श्वेतः शङ्ख इत्यादिप्रतीतौ श्वेत्यसमवायस्य श्वेत्यगुणस्य श्वेत्यविशेषणज्ञानस्य च कारणत्वमित्युक्तं, तथाच विशेषण-संबन्धविशेषणतज्ज्ञानाना विशिष्टप्रत्यक्षप्रमां प्रति कारणत्वमिति । तेन पूर्वोक्तं सर्व सिष्यति ॥ ९॥

(विदृ०) ननु गुणकर्मसु गुणकर्माभावेऽपि विशिष्टबुद्धौ विशेषण-ज्ञानस्य हेतुत्वात् । गुणकर्मज्ञानद्शायां गुणकर्मसु तद्विशिष्टबुद्धिर्दुवीरैवे-त्यत आह—समवायिन इति । समवायिनः श्वैत्यसमवायिनः श्वैत्याच्छुङ्क-रूपात् श्वैत्यबुद्धैः शुङ्कर्पात्मकविशेषणबुद्धेश्च श्वेते शुङ्कर्पवति शङ्कादौ बुद्धिः शुङ्कोऽयमिति शुङ्कर्पविशेषणिका प्रत्यक्षप्रमितिर्भवति अतस्ते शुङ्क-रूपवत्त्वशुङ्करपबुद्धी कार्यस्य शुङ्करपप्रकारकप्रत्यक्षप्रमात्मकस्य कारणभूते इत्यर्थः । तथाच समवायसंबन्धेन शुङ्करूपप्रकारकप्रत्यक्षप्रमां प्रति शुङ्क-रूपवत्त्वं शुङ्करूपज्ञानं च द्वयमेव तन्त्रमिति गुणकर्मसु गुणकर्मरूपविशेषण-

१ त एते इत्यादि पृथक्सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

विरहान्न तत्प्रकारकप्रत्यक्षप्रमितिरिति भावः । समवायसंवन्धेन व्वैत्यव-त्त्वस्य तन्नतासूचनाय सूत्रे समवायिन इत्युक्तमिति ॥ ९ ॥

### द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः ॥ १० ॥

( उप० ) ननु यथा घण्टावानित्यत्र द्रव्यापेक्षं द्रव्यज्ञानम्, तथाऽयं स्तम्भो, अयं कुम्भ इत्यादाविप द्रव्याविशेणकबुद्धौ द्रव्यबुद्धिः कारणं, तथाच कापि प्रथमतो द्रव्यबुद्धिनं स्यादित्यत आह—द्रव्येष्विति । बुद्धय इति शेषः । स्तम्भज्ञानानन्तरकालीनमपि कुम्भज्ञानं न स्तम्भज्ञानकार्ये स्तम्भस्य कुम्भं प्रति विशेषणत्वायोगात् ॥ १० ॥

(विवृ०) ननु अयं घट इति प्रत्यक्षानन्तरमयं पट इति प्रत्यक्षं यत्र जायते तत्र घटज्ञानं पटज्ञाने कारणं तत्पूर्ववर्तित्वात्। तथाच घटज्ञानं विना पटज्ञानं कदाऽपि न स्यादिति तटस्थाशङ्कां निरस्यति— द्रव्येष्विति। द्रव्येषु पूर्वोत्तरभावापन्नद्रव्याविशेषणकद्रव्यबुद्धिषु अनितरे-तरकारणाः, न परस्परकारणाः बुद्धय इति पूरणीयं तथाच घटज्ञानस्य पट-ज्ञानपूर्ववर्तित्वेऽपि नियतपूर्ववर्तित्वाभावान्न कारणत्वमिति भावः॥१०॥

(भाष्यम् ) अथापि यथा श्वैत्यबुद्धेः श्वेतबुद्धेश्च क्रमभावात्कार्यका-रणभावस्तथा क्रमेण भवन्तीनां घटपटादिबुद्धीनामपि कार्यकारणभावः प्रसञ्यते इत्यत आह— अद्रव्येष्वनितरेतरकारणाः । या इमा घटपटादिबु-द्धयो द्रव्येषु भवन्ति तास्त्रितरा बुद्धिनेतरस्याबुद्धेः कारणम् । यत्र त्वेकं द्रव्यमपरेग द्रव्येण विशिष्यते, तत्र श्वेतबुद्धिवद्विशेष्यद्रव्यबुद्धौ विशेषणद्रव्यबुद्धिः कारणमिति द्रव्येषु द्रव्यापेक्षमित्युक्तम् ।। ११ ॥

कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतुफलभावात् ॥ ११ ॥ ( उप० ) नतु घटपटादिबुद्धीना क्रमो दृश्यते क्रमश्च कार्यकारणभाव-घटित एवेत्यत आह—कारणेति । कारणक्रमाधीनो घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतुफलभावाधीनः । कारणक्रम एव कथमत आह कारणायौग-पद्मादिति। बुद्धीनां यौगपद्यं प्रतिषिद्धमतो नानाबुद्धिकारणानामपि न यौ-गपद्मम् । यदि तुकारणयौगपद्यं भवेत्तदा कार्ययौगपद्यमप्यापद्येत । तथाच युगपञ्ज्ञानानुत्पत्तिर्मनसो लिङ्गिमिति बहु भज्येतेति भावः ॥ ११ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारेऽष्टमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

(विवृ०) नन्वेवं तत्र घटज्ञानमेव कथं न पटमालम्बते कार्यकार-णभावमन्तरेण तयोः क्रमस्यासंभवादित्यत आह—कारणेति । घटपटादि-बुद्धीनां क्रमः पौर्वापर्यरूपः न हेतुफलभावान्न कार्यकारणभावात् , किं तु तादशबुद्धिकारणानां घटपटादिसन्निकर्षादीनां क्रमात् पौर्वापर्याचकारो-नुक्तमयौगपद्यं समुचिनोति । अयं चकारः 'क्रम ' इत्यनन्तरं योज-नीयः। एवं च घटपटादिबुद्धीनामयौगपद्यं तत्कारणानां सन्निकर्षादी-नामयौगपद्मादित्यर्थः । यत्र तु घटपटसन्निकर्षादीनामस्ति यौगपद्यं तत्र युगपदेव सन्निकृष्टयावत्पदार्थविषयिणी समूहालम्बनात्मिका बुद्धि-क्त्पद्यते इति कारणयौगपद्यात्कार्ययौगपद्यं कारणाक्रमात्कार्योक्रमश्चेत्यपि बोद्धन्यम् । बुद्धिः प्रथमतो द्विविधा अनुभूतिः, स्मृतिख्च । अनुभूतिरपि कणाद्मते द्विविधा प्रत्यक्षानुमितिभेदात् । प्रत्यक्षमपि ब्राणजादिभेदेन पड्डियं, सविकल्पकनिर्विकल्पकभेदेन च द्विविधं छौकिकाछौकिकभेदेन द्विविधं च अनुमित्तिरपि केवलान्वयिकेवलव्यतिरेक्यन्वयन्यतिरेकिरूपत्रि-विधानुमानजन्यत्वाित्रविधा। तत्रेदं वाच्यं झेयत्वादित्यादिकं केवलान्वय्य-नुमानम्, पृथिवीतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्त्वादित्यादिकं केवलव्यतिरेक्य-नुमानम्, अन्वयव्यतिरेक्यनुमानं तु पर्वतो वह्निमान् धूमादित्यादिकामिति। स्मृतिश्चोपेक्षानात्मकनिश्चयाधीनसमानाकारकभावनाख्यसंस्काराधीना ए-कविभैव प्रकारान्तरेणापि बुद्धिर्द्धिविधा प्रमाऽप्रमाचेति । तद्वति तत्प्रकारिका बुद्धिस्तत्प्रमा तद्भाववति तत्प्रकारिका बुद्धिस्तद्प्रमा, संशयनिश्चयभेदे-नापि बुद्धिर्द्विवधा । तत्रैकधर्मिणि विरुद्धभावाभावप्रकारकज्ञानं संशयः तद्भावाप्रकारकं तत्प्रकारकं ज्ञानं तन्निश्चयः । एतन्मते सादृश्यज्ञानस्थले पद्ज्ञानस्थले च तदुत्तरं लिङ्गपरामशोंत्पत्त्यैवानुमितिभेवति । प्रमाणं द्विविधं प्रत्यक्षमनुमानं चेति यथार्थानुभवश्च प्रमा एतचाये सूत्रकृदेव वस्य-तीति संक्षेपः ॥ ११ ॥

> इति श्रीजयनारायणतर्भपश्चानन-मद्दाचार्थ-प्रणीतायां कणादस्त्रविदृतौ अष्टमाध्यायस्यादमाहिकम् ।

(भाष्यम् ) यदि घटपटादिनुद्धिष्वितरा नुद्धिरितरस्यां नुद्धौ न कारणं क्रमस्तर्हि तासां नोपपचते इत्यत आह— क्रकारणायौगपद्यात्कारणकमाच घटपटादिनुद्धीनां क्रमो न हेतुफल्लभावात् । अक्रमादकम इति चार्थः । योऽयं घटपटादिनुद्धीनां क्रमः, नासौ तासां कार्यकारणभावाद्भवति, किंतु नुद्धिकारणानां सन्निकर्षणां क्रमात् । कथं कारणक्रमः ? सन्निकर्षकारणानां प्रणिधानादीनामयौगपद्यात्क्रमभावात् । अक्रमादक्रमः खल्वि । युगपत्प्रणिधानादिना सन्निकर्षयौगपद्ये युगपद्धुद्धयो भवन्तीति ॥ १२ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्य अष्टमस्याध्यायस्यायमाहिकम्।

## अष्टमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

### अयमेष त्वया कृतं भोजयैनामिति बुद्धचपेक्षम् ॥ ? ॥

(उप०) प्रात्यक्षिकस्य सिवकल्पकस्य निर्विकल्पकस्य च ज्ञानस्य निष्पत्तिविधिमिभिधायेदानीं विशिष्टवैशिष्टयप्रत्यक्षमिभिधातुमेकदेशमाह—अयमिति । सिन्नकृष्टे वस्तुनि तावद्यमिति बुद्धिरुत्पद्यते, विप्रकृष्टे च वस्तुन्येष इति, क्रियायां स्वतन्त्रोऽयमिति बुद्धिमपेक्ष्य त्वयेति कर्तृत्वोप-रक्ता बुद्धिः, करणव्यापारविषयत्वबुद्धिमपेक्ष्य क्रतमिति कर्मबुद्धिः, अयं भुजिकियायां कर्ता प्रयोजकश्चायमिति बुद्धिमपेक्ष्य भोजयेति, नि-योज्यनियोक्तृव्यापारस्य विषयोऽयमिति बुद्धियेक्ष्ममेनमिति एवमन्यद्पि बुद्धयेक्ष्ममूहनीयम् ॥ १ ॥

(विदृ०) बुद्धिविशेषणिका अपि काश्चिद्धुद्धयो भवन्तित्याह—अय-मेष इति । अयं घट एष पट इति ज्ञानं बुद्धयपेक्षं बुद्धिविशेषणकमिद्मेन तदोः प्रत्यक्षविषये शक्तत्वात् प्रत्यक्षरूपा बुद्धिस्तादृशज्ञाने विशेषणम् । युष्मच्छन्दस्य स्वजन्यवोधाश्रयतया वक्तुर्भिप्रायविषये शक्तत्वात्, त्वया छत्तिति वाक्यजन्यं ज्ञानं बुद्धिविशेषणकं भोजयैनमिति । इद्मर्थकैनशब्द्-जन्यज्ञानमपि प्रत्यक्षात्मकबुद्धिविशेषणकमत एव 'विद्यामयैनं विजयां जयां च' इति भट्टिकाव्यम् । यद्वा उक्तस्य पञ्चादुक्तौ इदंशब्दस्य एनादेशः तादृशस्य च पूर्वोत्पन्नशाब्द्बोधविषयबोधकत्वात् तज्जन्यज्ञानं बुद्धि-विशेषणकमेवेति । शिष्यव्युत्पादनार्थं कतिपयप्रयोगप्रदर्शनमिति ॥ १ ॥

(भाष्यम्) बुद्धचपेक्षज्ञानस्योदाहरणम्— \*अयमेष त्वया कृतं भोजयैनमिति बुद्धचपेक्षम् । अयभेष त्वयैनमिति बुद्धचपेक्षं ज्ञानम् ॥१॥

## **दृष्टे**षु भावाद्दृष्टेष्वभावात् ॥ २ ॥

( उप० ) अन्वयव्यतिरेकपरिच्छेद्यमेवैतिद्त्याह—हप्टेष्विति । यदा-ऽयमिति बुद्धेः सिन्नकृष्टो विषयः, एष इति बुद्धेर्विप्रकृष्टोऽपि बुद्धयारूढो विषयः, त्वयेति बुद्धेः सिन्नकृष्टः कर्ता विषयः, कृतमिति बुद्धेः कर्म विषयः, भोजयेति बुद्धेर्नियोज्यनियोक्तारौ विषयौ, एनमिति बुद्धेस्तदुभयव्यापारो विषयः, सिन्नकृष्टो भवति तदैताहशी बुद्धिरूत्पद्यते । अदृष्टेषु तु विषयेषु नैता बुद्धयः प्रादुर्भवन्तीत्यन्वयव्यतिरेकगम्यमेवैतिद्त्यर्थः ॥ २ ॥

(विदृ०) एतेषां पदानां ज्ञानघटितधर्माविच्छन्ने शक्तिरन्वयव्यतिरे-कगम्येत्याह्—दृष्टेष्विति । दृष्टेषु ज्ञातेषु ज्ञानघटितधर्माविच्छन्नेष्विति या-वत् । भावादिदमादिशब्दप्रयोगस्य सत्त्वात्, अदृष्टेषु अज्ञातेषु ज्ञानघ-टितधर्मानविच्छन्नेष्विति यावत् । तादृशप्रयोगस्यासत्त्वाद्धद्विघटितधर्मा-विच्छन्न एव तेषां शक्तिरित्यर्थः ॥ २ ॥

## अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ३ ॥

( उप० ) इदानीं प्रकरणान्तरमारभते—अर्थ इति । एतेषां द्रव्यगु-णकर्मणामर्थ्यमानत्वं तेन तेन विधिनोक्तं तेन तेषु त्रिषु वैशेषिकाणामर्थ इति परिभाषा, अर्थपदेन त्रयाणामुपस्थिते:।तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्यैः 'त्रया-णामर्थशब्दाभिधेयत्वं च' इति ।। ३ ।।

(विवृः) अर्थपद्परिभाषां द्रश्यति—अर्थ इति । अर्थ इति शब्दो द्रव्यगुणकर्मसु वर्तते सच तत्र पारिभाषिकः गौतमीये तु ' रूपरसगन्ध-स्पर्शाः पृथिव्यादिगुणास्तद्र्याः ' इति प्रमेयान्तःपातिनोऽर्थस्य लक्षणसू-त्रम्, अतः पञ्चेन्द्रियप्राह्येषु पञ्चसु गुणेष्वपि अर्थशब्दस्य परिभाषान्तरं समानतन्त्रसिद्धम् ॥ ३ ॥

(भाष्यम् ) अथापि खल्बन्ये द्रन्यगुणकर्मभ्यो येऽश्रीस्तेषु यतो ज्ञानं ।निष्पद्यते तद्वक्तन्यमित्यत आह— अश्रं इति द्रन्यगुणकर्मसु। द्रन्यगुणकर्मनाण्येवार्श्वा वस्तूनि न त्वेतेभ्योऽन्यद्गित वस्तु यत्र ज्ञाननिष्पत्तिविधिर्वक्तन्य इति । रूपरसगन्यस्पर्शाः पृथिन्यादिगुणास्तद्श्वा इति तस्त्रान्तरोक्तं परिभाषामात्रम् । विपर्यये त्वेतद्नर्थकं स्यादिति । अथापि खिल्विन्द्रयाः थेसिन्निकर्षात्यक्षनिष्पत्तः, तत्राविशेषात्सर्वैरिन्द्रियैः सर्वेषां विषयाणां यहणं स्यात् ।। ३ ।।

### द्रव्येषु पञ्चीत्मकत्वं प्रतिषिद्धम् ॥ ४॥

( उप० ) प्रकरणान्तरमवतारयति—द्रव्येष्विति । द्रव्येष्विति द्रव्य-पदार्थनिरूपणप्रकरणमुपल्रक्षयति प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणामित्यादिस्त्रेण शर्रा-रादीनां पश्चात्मकत्वं पश्चभूतात्मकत्वं प्रतिषिद्धं निराकृतम् । यथा शरीरस्य न नानाप्रकृतिकत्वं तथा वक्ष्यमाणानां घाणादीनामिन्द्रियाणा-मपि, तेन तेषां प्रतिनियतगुणप्राहकत्वं सिष्यतीति भावः ॥ ४ ॥

(विवृ०) किमिन्द्रियं किप्रकृतिकं किमर्थप्राहकमित्यभिघातुं पीठं रचयति—द्रव्येष्विति । द्रव्येषु द्रव्यनिरूपणसूत्रेषु पञ्चात्मकत्वं पञ्च- भूतप्रकृतिकत्वं प्रतिषिद्धं निराकृतम्। तथाच शरीरादिकं किंचिद्पि द्रव्यं न पञ्चभूतप्रकृतिकं किन्त्वेकैकभूतप्रकृतिकान्येव सर्वाणि शरीराणीन्द्रि- याणि चेति भावः ॥ ४॥

#### भूयस्त्वाद्गन्यवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने प्रकृतिः ॥ ५ ॥

(उप०) यद्धीमिदमारब्धं तदाह—भूयस्वादित । गन्धो ज्ञायतेऽनेनेति गन्धज्ञानं त्राणं तत्र पृथिवी पृथिवीमात्रं प्रकृतिः उपादानकारणम् । कुत एतिदत्यत आह—गन्धवत्त्वात् । निह गन्धवद् निर्गन्धेनारभ्यते इत्यु-कम् । गन्धवत्त्वं च बिहिरिन्द्रियाणां श्राह्मजातीयगुणवत्त्वनियमात्सिद्धम् । तिह पार्थिवत्वाविहोषेऽपि शरीरावयवान्तराणां न गन्धव्यश्वकत्वं किंतु

१ द्रव्येषु पंचातमकत्वमित्येतावदेव सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

बाणस्यैवेति कुतो नियम इत्यत आह भूयस्त्वादिति । इतरद्रव्यानभिभूतैः पार्थिवावयवैरारब्धत्वमेव भूयस्त्वं पारिभाषिकं चैतद्भ्यस्त्वं समानतन्त्रेऽपि५

(विदृ०) एवं ब्राणेन्द्रियं गुणेषु गन्धमात्रश्राहकं पृथिवीमात्रप्रकृतिकं वेत्याह्—भूयिस्त्वादिति। गन्धस्य ज्ञानं प्रत्यक्षं यस्मात् तद्गन्धज्ञानं व्राणेन्द्रियं, तत्र पृथिवी तन्मात्रम्, प्रकृतिः समवायिकारणम्, भूयस्त्वात् जलायनिभूतभागारच्यात्वाद्गन्धवत्त्वाच रसाद्यश्राहकत्वात् व्राणेन्द्रियं न जलाद्यारच्धम्, गन्धवत्त्वं चात्र श्राहकतासंबन्धेनैव गन्धश्राहकत्वादिति फलितार्थः। तथाच व्राणेन्द्रियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्धनस्यैव व्यञ्जकत्वात् कुङ्कुमगन्धाभिव्यञ्जकघृतादिवदित्यनुमानेन व्राणस्य पृथिव्युपादानकत्वं सिध्यतीति भावः। एतच स्पष्टार्थमत्रोक्तम् ॥ ५॥

(भाष्यम् ) अस्योत्तरम् — \* भूयस्त्वाद्गन्यवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने प्रकृति: । गन्धोपलञ्ज्ञौ पृथिवी कारणम् । कस्मात् ? गन्धवत्त्वात् । गन्धो नाम गुणः पृथिव्याः, स्वप्रकृतिगुणप्राहीणि चेन्द्रियाणीति । अथापि खिल्वयं पृथिवी पश्चात्मिका, तत्रैवं सति सा यथा गन्धवत्त्वाद्गन्धज्ञाने प्रकृतिः एवं रसादिमत्त्वाद्रसादिज्ञानेऽपि प्रकृतिः स्यादित्यत आह— भूयस्त्वादिति । येषा पृथिवी, भूयांसः खल्वस्यां पृथिव्या अंशा अल्पीयां-सम्भावादीनामिति भूयस्त्वाद्गन्धवती पृथिवीत्युच्यते । तत्कारिता विषय्यम्हणव्यवस्थेति । ज्ञाणनिमित्ता गन्धोपल्यव्यवस्थेति ज्ञाणमिन्द्रियं पार्थिवं विज्ञायते । पृथिवी खलु गन्धस्थोपलञ्ची हेतुरिति ॥ ५ ॥

### तथापस्तेजोवायुश्च रसरूपस्पशीविशेषात् ॥ ६ ॥

(उप०) इन्द्रियान्तरेऽप्येतद्तिदिशति—तथेति। रसनचक्षुस्त्विगि" न्द्रियाणा प्रकृतिरिति शेषः। तेन यथासंख्यं रसनादीनामबादयः प्रकृतयः तत्तत्प्रतिनियतार्थमाहकत्वात्। अत्रापि नियमे भूयस्त्वमेव तन्त्रम्, रसा-दिमत्त्वे च रसनादीनां प्राह्मजातीयिवशेषगुणवत्त्वनियम एव प्रमाणिम-त्युक्तम्। एवं च विशिष्टादृष्टोपगृहीतकर्णशष्कुल्यविच्छन्नो नभोदेश एव श्रोत्रम्।। ६।।

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसत्रोपस्कारे अष्टमाध्यायस्य द्वितीयाहिकम् ।

( विवृ० ) इन्द्रियान्तरमध्येकैकभूतप्रकृतिकामित्याह—तथेति । रस-महणे रसने आपः प्रकृतयः, रूपमहणे चक्षुषि तेजः प्रकृतिः, स्पर्शम-हणे त्विगिन्द्रिये वायुः प्रकृतिः, रसनेन्द्रियादीनां रसाचेकैकमात्रमाहक- त्वात्, रसगन्धरपर्शाविशेषादिति काचित्को लिपिकरप्रमादप्रयुक्तः पाठ-स्तत्र कथंचिद्रथसंगमनेऽपि तेज इत्यस्य हेत्वकथनेन संदर्भविरोधो दुर्वार एवेति, रसनादीनां जलीयत्वादिसिद्धिप्रकारः प्राग्दार्शीत एवादरणीयः ६

इति श्रीजयनारायणतकपञ्चाननभद्दाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ अष्टमाध्यायस्य द्वितीयाहिकम् ।

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये अष्टमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्यिकम् ।

समाप्तश्चायमष्टमोऽच्यायः ।

## नवमाध्याये प्रथमाहिकम्।

क्रियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् ॥ १ ॥

(उप०) संयोगसमवायान्यतरसन्निकर्षजलौकिकप्रत्यक्षनिक्पणान-न्तरं तिद्तरप्रत्यासित्तजन्यलौकिकालौकिकप्रत्यक्षव्युत्पादनफलकं नवमा-ध्यायमाह—क्रियेत्यादि । कार्यमिति शेषः । प्रागिति कार्योत्पत्तेः प्राक्, कार्य घटपटादि, असत्तत्कालीनस्वजनकाभावप्रतियोगीत्यर्थः । अत्र हेतुः क्रियागुणव्यपदेशाभावात्, यदि तदानीमपि कार्ये घटादि सदेव स्यात्तदा क्रियावत्त्वेन गुणवत्त्वेन च व्यपदिश्येत यथोत्पन्ने घटे घटस्तिष्ठति घट-श्रव्यति रूपवानयं दृश्यते घट इत्यादिप्रकारेण व्यपदिश्यते न तथोत्पत्तेः प्रागपि व्यपदेशोऽस्ति तेन गम्यते तदानीमसन्निति । स च व्यूह्ममानेषु वीरणेषु, योज्यमानेषु तन्तुषु, चक्रारूढायां मृदि कुलालदिव्यापारेषु अनु-वर्तमानेषु, भविष्यत्यत्र कटः पटो घटो वेति सार्वलौकिकी प्रत्यक्षप्रतीतिः चक्षुविस्फारणानन्तरं जायमानत्वात् । न च संयोगसमवायान्यतरघटिता प्रत्यासित्तरत्र प्रभवति, तस्मादिन्द्रियसंबद्धविशेषणता प्रत्यासत्तिरत्र तन्त्रम् । ननु चान्योन्याश्रयः सत्यां विशेषणतायां तत्यतीतिः प्रतीतौ च विशेषणतेति चेन्न, विशेषणता हि तदुभयस्वरूपमेव उपिन्निष्टप्रत्ययजनन-योग्यं, तच प्रतीतेः पूर्वमिप संदेव।तदुक्तं न्यायवार्तिकं 'समवायेऽभावे च विशेषणविशेष्यभावः' इति । स चायं प्रागभावः प्रतियोगिजनकः, निह घटे जाते स एव घटस्तदानिमेवोत्पद्यते तत्र कारणान्तरसत्त्वेऽपि कारण-वैकल्यमनुस्त्रियमाणं स्वप्रागभाववैकल्यमेवानुसर्तुमहिति, तद्भटोत्पत्तौ स एव घटः प्रतिवन्यक इति चेत्तार्ह् प्रतिवन्यकाभावत्वेन तस्य कारणत्वम-वर्जनीयम् । ननु यदि घट एव तस्याभावस्तदा घटे नष्टे तदुन्मज्ञनाप-त्तिरिति चेन्न, घटनाशस्यापि तिद्वरोधित्वात् । निह विशेधिसत्त्वका-छेऽपि विरोध्यन्तरप्रादुर्भाव इति । नद्यनयोर्देशकृतो विरोधो येन गोत्वा-यत्ववत् समानकाळीनत्वं स्यात् , किं तिर्ह काळकृतस्तथा च कथमे-ककाळावस्थायित्वं भवेत् ॥ १ ॥

( विद्यु० ) हेरम्बाम्बापदद्वन्द्वं निधाय हृदयाम्बुजे । काणादनवमाध्यायं विद्युणोमि कुतूह्लात् ॥ १ ॥

अभावप्रत्यक्षमिभिधित्सुर्भूमिकामाह—क्रियेत्यादि । घटादिकार्ये स्वो-त्पत्तेः प्रागसत्, क्रियाया गुणस्य च व्यपदेशस्य व्यवहारस्याभावात् । घटे जाते यथा घटस्तिष्ठति घटश्चलति घटः श्याम इत्यादि क्रिया-गुणव्यवहारो भवति पूर्वे तु न तथा व्यवहार इत्यर्थः । अतः सत्का-र्यवादो निरस्त इति घटोत्पत्तेः पूर्वे घटप्रागभावस्तिष्ठतीति स च प्रतियो-गिजनकः कथमन्यथा कारणान्तरसत्त्वे उत्पन्नस्य न पुनकत्पादः । इहे-दानीं घटो भविष्यतीत्यादिप्रत्यक्षमिप प्रागभावे मानमिति ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितं भावानां प्रत्यक्षम् । अभावानां परीक्ष्यते । द्विविधो ह्यभावः यक्तिचिन्न कदाचिद्भवति गगनारिवन्दादि, किंचिच कदाचिद्भवदिप केनचिद्रूपेण कुत्रचिद्भवति, न सर्वदा न रूपान्तरेण न खल्विप सर्वत्र । तत्राद्योऽवस्तुभूतो वस्तुभूतस्वन्त्यः । यस्त्ववस्तुभूतोऽभावः सोऽयमपदार्थः । असदावमात्रं त्वस्य प्रमाणादुपळ्च्च्यम् । कथमिति चेत्सदुपळ्च्यो तद्नुपळ्च्येः । प्रमाणेन खल्वयं प्रमाता सदुपळभते । यद्मत् तत् खल्वसत्त्वादेव नोपळभते । अनुपळच्चेर्नास्ताति विज्ञायते । यद्यस्यत् तत् खल्वसत्त्वादेव नोपळभते । अनुपळच्चेर्नास्ताति विज्ञायते । यद्यस्यास्यदुपळभ्येत इति । यश्च वस्तुभूतो भवत्यभावः स त्वर्थेषु भवन्नानितिच्यते । आचार्यप्रवृत्तिर्जापयित नास्ति द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेष-समवायेभ्योऽन्योऽभावो नाम । भावप्रपञ्चा एवते सप्तमस्त्वभाव इत्यसर्मान

चीनम् । कस्मात् ? अभिप्रायभेदापत्तेः । तस्माद्र्थेषु भवन्नभावो नाति-रिच्यते । तस्योदाहरणम्—\*कियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् । यदेत-त्कार्यजातमुत्पत्तेः पश्चादुपलभ्यते तत्सर्व पूर्वमृत्पत्तेरसत् । कस्मात् ? कियागुणव्यपदेशाभावात् । सतो हि कियया गुणेन च व्यपदेशो भवति अस्ति चल्लेकः ग्रुष्ठ इत्येवमादिः । प्राक् चोत्पत्तेने किंचिदेवं कियया-गुणेन च व्यपदेशते । तस्मात्तदानीमसन्नास्तीति । विपर्यये हि कियया गुणेन च व्यपदेशः स्यात् । न वै खलु प्रागुत्पत्तेः कार्यात्मना कियागु-णाभ्यां व्यपदेशो भवतीति ॥ १ ॥

#### सद्सत् ॥ २ ॥

( ७प० ) अभावान्तरं प्रतीतिबल्लसिद्धमाह—तदसदिति । यथा कारणव्यापारात्पूर्वे प्रत्यक्षानुमानाभ्यां कार्यस्यासत्त्वं प्रमीयते, तथा विनाशकस्य मुद्गरादेव्यापारानन्तरं सदेव कार्य घटादि इदानीमसदिति प्रत्यक्षानुमानाभ्यामेव प्रमीयते, स चायमभावो ध्वंस इति गीयते । भवति हि घटो नष्टो ध्वस्तः, इदानीं श्रुतपूर्वो गकारो नास्तीत्यादि-धीरित भावः ॥ २ ॥

( विदृ० ) ध्वंसरूपोऽभावोऽप्यस्तीत्याह्—सद्सदिति । सद्पि घटा-दिकार्यं मुद्गरप्रहरानन्तरमसत् अवर्तमानं ध्वंसप्रतियोगीत्यथः । तथाच घटो नश्यति घटो ध्वस्त इत्यादिप्रत्यक्ष्सिद्धो ध्वंसात्मको भावोऽप्य-स्तीति भावः ॥ २ ॥

( भाष्यम् ) यद्वै खल्वेतत्त्रागुत्पत्तेरसत्, तदेतत्— \* सदसत् । पूर्वमु-त्पत्तेः कारणात्मना सदेव कार्यात्मना भवत्यसदिति । यचैतत् प्रागुत्पत्तेः कार्यात्मना भवत्यसत् ॥ २ ॥

### असतः क्रियागुणन्यपदेशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३ ॥

( उप० ) ननु घट एवावस्थाविशेषे ध्वंसन्यवहारं करोति न तु घटादन्यस्तस्य ध्वंस इत्यत आह—असत इति । सिदिति सूत्रशेषः, असतः सत् अर्थान्तरम्, कुत इत्यत आह क्रियागुणन्यपदेशाभावादिति। निह प्रध्वंसकालेऽपि वर्तते घटः, अस्ति घटः, इदानीं रूपवान् घटः, घटमानयेत्यादिन्यपदेशस्तदितो वैधर्म्यादसतः सद्र्थान्तरामिति ॥ ३ ॥

( विद्युष् ] ननु सुदूरप्रहारानन्तरं तिरोभूतः सन् मृद्येव घटस्तिष्ठति तारृशावस्थान्वितो घट एव ध्वंसच्यवहारविषय इत्यत आह—असत इति । असतो अवर्तमानस्य क्रियागुणन्यपदेशाभावात् क्रियागुणन्यवहारा-भावादसत इति सावधारणं तथाचावर्तमानस्यैव क्रियागुणन्यपदेशाभावः । नीह् मुद्गरप्रहारानन्तरं घटश्चलति इयामो घटो दृश्यते इति व्यवहारा लोकानां तस्माद्धंसन्यवहारविषयो न घटस्तस्यावर्तमानत्वात् किंतु अर्थान्त-रम्, घटादन्य एव ध्वंसनामा जन्याभाव इति ।। ३ ।।

(भाष्यम्) तत् खळु— असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावादर्थान्तरम्। यद्वै न कदाचिद्भवति तस्माद्सतो गगनारिवन्दादेरर्थान्तरमन्यद्विरुक्षण-मिति। कस्मात् ? असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावात् । गगनारिवन्दादेः खल्ववस्तुनः क्रियागुणव्यपदेशो न कथंचिद्भवति । यच सद्सतः, तस्य त्वस्ति कारणात्मना तद्यपदेशः । अस्त्यभावः पृथगेक इति चैवमादिकः क्रियागुणव्यपदेशोऽस्योत्पेक्षितव्य इति । अथापि खल्वसिद्दानीमेतत्परन्तो भविष्यत्रीति भविष्यत्रथाँऽसञ्चच्यते। सोऽयमुत्पत्तः प्राक्षार्यात्मनाऽसन्त्रपर्यां रूपान्तरेण सित्रिति विद्यायते । अथापि खल्वन्योऽथाँऽर्थान्तरम् । सोऽयमभावोऽन्योऽथाँ नत्वर्थभ्योऽन्यः । कस्मात् असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावात् । सद्धि क्रियागुणाभ्यां व्यपदिश्यते । सदिति द्रव्यगुणकर्भन्णामिवशेषः । अभावोऽपि सित्रिति तेष्वेवान्तर्भवति । सोऽयं यस्याभावः तस्मादन्यो भाव एव कश्चिदेवमुच्यते, न त्वपूर्वे किंचिदिति । प्राग्नसतोऽर्थान्तरत्ववचनात् सर्वेषामसतामर्थान्तरत्वं प्रतिपत्तुमर्हतीति मन्यते सृत्रकारः ॥ ३ ॥

### सचासत् ॥ ४ ॥

( उप० ) प्रागभावप्रध्वंसौ साधियत्वाऽन्योन्याभावं साधियतुमाह— सचासिदिति । यत्र सदेव घटादि असिदिति व्यविद्वयते तत्र तादात्म्या-भावः प्रतीयते । भवति हि असन्नश्चो गवात्मना, असन् गौरश्वात्मना, असन्पटो घटात्मना, अघटः पटः, अनश्चो गौः, अगौरश्व इत्यादिप्रतीतिः। तद्स्यामश्वान्योन्याभाववान् गाः पटान्योन्याभाववान् घट इत्यन्योन्याभाव एव तादात्स्याभावापरनामा भासते । तद्त्र तादात्स्यं प्रातियोनिगतावच्छेदकम् , प्रतियोगिसमानाधिकरणश्चायमभावः भवति हि घटो न भूतस्रमिति प्रतीतिः । निस्तश्च, कदाचिदिप घटपटयोस्तादात्म्यासं-भवात् ॥ ४ ॥

( विवृ ) भेदरूपोऽभावोऽप्यस्तीत्याह—सचासदिति । सदिप घटादि भूतलादौ असदन्योन्याभावप्रतियोगी भूतलं न घट इत्यादिप्रतितेः । नतु घटवित भूतले कथं घटस्यान्योन्याभावः स्थास्यति प्रतियोगिरूपस्य घटस्य विरोधिनः सत्त्वादिति चेन्नह्ययं कंचिद्भावं प्रति येन केनापि संबन्धेन प्रतियोगिनो विरोधिता । तथा सित समवायसंबन्धाविच्छन्न-प्रतियोगिताकघटासन्ताभावस्यापि भूतलेऽसत्त्वप्रसङ्गात् । किंतु प्रति-योगितावच्छेद्कसंबन्धेनैव प्रतियोगी अभावस्य विरोधी तथाच अन्योन्या-भावस्य प्रतियोगितावच्छेद्कः संबन्धस्तादात्म्यास्य एव तेन संबन्धेन च घटस्य स्वस्मिन्नेव सत्त्वेन भूतलादावसत्त्वात्तत्र घटान्योन्याभावसत्त्वे न को-ऽपि विरोधः। अयं चान्योन्याभावोऽत्यन्ताभाववन्नित्य एवेति बोध्यम्॥।।।।

( भाष्यम् ) यथोत्पत्तेः पूर्वे कार्यजातं कार्योत्मना भवत्यसत् , तथा परतोष्युत्पत्तेरात्मग्रहणात् पश्चादित्याह्— \*सचासत् । पूर्वे सदिषि पश्चादसत् । भूत्वा खल्वात्मप्रहाणादृष्वे न भवतीति । तदेतत् कारणा-त्मना भवदिष कार्योत्मना न भवतीत्यसदुच्यते ॥ ४ ॥

#### यचान्यद्सद्तस्तद्सत् ॥ ५ ॥

(उप०) इदानीं चतुर्थमभावमत्यन्ताभावाख्यमाह—यचान्यदिति । अतः पृवीक्ताद्भावत्रयात् , यदन्यद्सत् तदसत् , तदत्यन्तासत्त्वम् । असिद्त्युभयत्र भावप्रधानो निर्देशः तत्रैकमसदुद्देश्यमपरमसद्विधेयम् । तथाचोक्ताभावत्रयभिन्नो योऽभावः सोऽत्यन्ताभाव इति पर्यवसन्नोऽर्थः । तत्र प्रागभावस्य उत्तरावधिकत्वम् , प्रध्वंसस्य पृवीवधिकत्वम् , अन्योन्या-भावस्य प्रतियोगिसमानाधिकरणत्वमत्यन्ताभावस्य तु त्रितयवैधन्यमतश्च-तुर्थोऽयमभावः ॥ ५॥

(विवृ०) अत्यन्ताभावं साधयति—यचेति। अत उक्तादभावत्रयादन्यद्यद्सत् भावभिन्नम्, तद्सत् अत्यन्तासत्त्वं भावप्रधानिन्देंशोऽयम्।
अत्यन्ताभावाख्यमिति तु फिलतार्थः। अयं चात्यन्ताभावस्तुरीयोऽभावः
सदातनश्च। प्रतियोगितत्प्रागभावतद्भुंसास्त्रय एवात्यन्ताभावस्य विरोधिनः, रक्तघटे द्यामं रूपं नास्ति द्यामघटे रक्तं रूपं नास्तीति प्रतीती च
ध्वंसप्रागभावाववगाहेते नत्वत्यन्ताभावमिति प्राच्यः। नव्यास्तु व्वंसप्रागभावयोनीत्यन्ताभावविरोधित्वमतो ध्वंसादिकालावच्छेदेनाप्यत्यन्ताभावो
वर्तत एव। यत्र भूतले पूर्वमपंसारितं घटादिकं पुनरानीतं तत्र घटकालस्याभावसंबन्धाघटकत्वाद्घटसत्त्वकाले न घटात्यन्ताभावबुद्धिरित्याहुः। केचित्तु यत्र भूतले पूर्व घटादिकं स्थितमथापसारितं पुनरानीतं च

तत्रोत्पादविनाशशाली सामयिकनामा चतुर्थः संसर्गाभाव एव प्रतीयते नात्यन्ताभाव इत्याहुः ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) तदेवं रूपान्तरेण सद्प्यन्येन रूपेणासद्भवतीत्युक्तम्। यचावस्तुभूतमभावो न कदाचिद्भवति, तद्भिधीयते,— अयचान्यद्सद्तस्त-दसत्। अतोऽस्माद्सतो यद्विरुक्षणमसत् नास्तीत्यसत् न भवतीत्यभावो गगनारिवन्दादि, तत् खल्वसदेव न कथंचित्सदिति। अथापि खल्वतो-ऽसतो विरुक्षणं यद्सद्सन्नश्चो गवात्मनेत्यगौरश्चः असन् गौरश्चात्मनेत्यनश्चो गौरित्येवमादि, तद्सत्। अश्वात्मना सन्नप्यश्चो न गवात्मना-ऽस्तीति॥ ५॥

### असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भतस्मृतेविंरोधिप्रत्यक्षवत्।। ६।।

(उप०) इदानीं प्रकरणान्तरमारभते तत्र प्रध्वंसे तावद्यत्यक्षसा-मगीमाह—असदिति । असदितीतिकारेण प्रत्यक्षाकारं ज्ञानमाह तेनासन् घटः नष्टो घटः, ध्वस्त इदानीं घट इति प्रत्यक्षा प्रतीतिरस्ति । तत्र दृष्टान्तो विरोधिप्रत्यक्ष्विद्वित विरोधिनो घटादेर्थथा स्पष्टं प्रत्यक्षं तथा तत्प्रध्वं-सस्यापि । तत्र कारणमाह भूतप्रत्यक्षाभावादिति भूतस्य उत्पद्य विनष्टस्य घटादेः प्रत्यक्षाभावात् । एतेन योग्यानुपळिष्यमाह, तत्र चायं तकः सह-कारी, यद्यत्र घटोऽभविष्यत् भूतळिमिवाद्रक्ष्यत् न च दृश्यते तस्मान्नास्ती-ति । सहकार्यन्तरमाह भूतस्मृतेरिति भूतस्य प्रतियोगिनो घटादेः स्मृतेरि-ति प्रतियोगिस्मरणमुक्तम् ।। ६ ।।

(विवृ०) अभावचतुष्टयं व्युत्पाद्य ध्वंसप्रत्यक्षं व्युत्पाद्यति—असदिति । असिदिति असन् घटः नष्टो घटः ध्वस्तो घट इत्यादिप्रत्यक्षं विरोधिप्रत्यक्षवत् प्रतियोगिघटप्रत्यक्षतद्नुभवसिद्धं छौकिकसिन्नकर्षजन्यं चेत्यर्थः। तत्र च प्रतियोगिप्रत्यक्षं चक्षुरादिसंयोगजन्यं ध्वंसप्रत्यक्षं तु चक्षुरादिसंयुक्तविशेषणताजन्यमिति विशेषः। अपरमपि विशेषमाह भूतप्रत्यक्षाभावादिति । भूतस्य अतीतस्य प्रतियोगिनो घटादेः प्रत्यक्षस्याभावाद्योग्यानुपल्लम्भरूपात् कारणात् भूतस्य अतीतघटादेः स्मृतेः स्मरणात्मकात्प्रतियोगिज्ञानाच जायमानमिति पूरणीयम् । तथाच ध्वंसप्रत्यक्षं प्रतियोग्यनुपल्लिक्वजन्यं। प्रतियोगिज्ञानजन्यं च, प्रतियोगिप्रत्यक्षं तु न तथा
इतोऽपि विशेष इति भावः। अत्र स्मृतित्वमिविषक्षतं ज्ञानमात्रं तु विवक्षितमिति मन्तव्यम्। एवं च घटाद्यो यथा प्रत्यक्षसिद्धास्तथा तद्धंसा
अपीति भावः।। ६।।

(भाष्यम्) असतां प्रत्यक्षं तु,— असिदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृते-विरोधिप्रत्यक्षवत्। पूर्वेमुत्पत्तेः परत्रश्चात्मप्रहाणादसिद्दानीमेतदिति यद्य-त्यक्षं तत् खलु भूतस्य विरोधिनो भावस्य प्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृतेश्च नि-ष्पद्यते। उपलिध्योग्यं विरोधिनमनुपलभमानः विरोधिनं च स्मरन् तदि-दानीमसिदित्युपलभते। भूतं ह्यभूतस्यासतो विरोधि। निह सद्सतोः सहभाव इति। विरोधिप्रत्यक्षविदिति निदर्शनम्। तस्मात् प्रतिपद्यामहे विरोधिप्रत्यक्षहेतुरसत्प्रत्यक्षनिमित्तमिति।। ६।।

#### तथाऽभावे भावपत्यक्षत्वाच ॥ ७॥

( उप० ) प्रागमाने प्रध्वंसप्रत्यक्षताप्रकारमाति देशन्नाह—तथेति । सा-मान्यवाच्यप्यसमानशब्दः प्रकरणात् प्रागमानपरः । यथा प्रध्वंसे प्रत्य-क्षज्ञानं तथा प्रागमानेऽपि, कुतः भानप्रत्यक्षत्वात् भानस्य व्यूह्यमाननी-रणादेः प्रत्यक्षत्वात् प्रत्यक्षेण निषयी क्रियमाणत्वात् । यद्वा भानस्याधि-करणस्य प्रतियोगिनस्य प्रत्यक्षत्वाद्योग्यत्वादित्यर्थः संसर्गाभानप्रहेऽधिकर-णयोग्यतायाः प्रतियोगियोग्यतायास्य तन्त्रत्वात् । चकारात्प्रतियोगिस्मरण-मुक्तं च तर्के समुचिनोति, अनादेरिप प्रागमानस्यानन्तस्यापि ध्वंसस्या-नस्थानिशेषमात्रे प्रत्यक्षत्वम् ॥ ७॥

(विवृ०) प्रागभावप्रत्यक्षमप्यनयैव रित्या भवतीत्याह—तथेति । अभावे प्रागभावे सामान्यवाचकशब्दस्य विशेषपरत्वात्, तथा प्रत्यक्षम्, यथा ध्वंसे इन्द्रियसिन्निकर्षयोग्यानुपल्लिबप्रतियोगिज्ञानैः प्रत्यक्षं जायते तथा प्रागभावेऽपीत्यथेः। ननु प्रागभावस्यानादित्वात्कपालादिसंयोगजनना-दितपूर्वभपि कथं न प्रागभावस्य प्रत्यक्षमुक्तानां कारणानां तदानीमपि संभवादित्यत आह—भावप्रत्यक्षत्वादिति । भवत्यस्मादित्यपादाने घञ् । भावश्चरसकारणसामश्री तेन प्रत्यक्षं यस्य तत्त्वात् चरमकारणसामश्रीव्य-द्वावदिति फलितार्थः। तथाचोक्तस्थले चरमकारणसामश्यभावात्र प्रागभावस्य प्रत्यक्षवार-णाय चकारस्तेन च प्रतियोगियोग्यत्वं समुचितमिति मन्तव्यम्।। ७।।

(भाष्यम्) यथा भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृतेश्चाभावप्रत्यक्षम्। तथा अ-भावप्रत्यक्षत्वादिष भावे प्रत्यक्षम्। उपादेयेषु वासःसु लक्षितेषु, येषु तानि लक्षणाति न पश्यति तानि अनुपादेयानि वासांस्यभावप्रत्यक्षत्वान् प्रति-पद्यते। सोऽयमभावो भावप्रतिपत्तिहेतुरिति। तशैतद्भावप्रभेयप्रतिपादनार्थे सूत्रं, लक्षितेष्वलक्षणलक्षितत्वादलक्षितानां तत्प्रमेयसिद्धेरिति तन्ज्ञान्तरसन् माचारात् प्रतिपत्तव्यम् । एवमन्योऽपि विषयो वुसुत्सितव्य इति ॥ ७॥ एतेनाघटोऽगोरधमेश्च व्याख्यातः ॥ ८॥

( उप० ) अन्योन्याभावस्य प्रत्यक्षतामाह—एतेनेति । एतेनेति प्रति-योगिस्मरणाधिकरणग्रहणप्रागुक्ततकीनतिदिशाति । योग्यानुपलम्भः सर्वत्र समानः । चकार उक्तसमुचयार्थः । अधर्भ इत्यतीन्द्रियस्यापि धर्मस्य सख-ज्ञानादावधिकरणेऽन्योन्याभावस्य प्रत्यक्षतां वद्त्रन्योन्याभावप्रहे प्रति-योगियोग्यता न तन्त्रं किंत्वधिकरणयोग्यतामात्रं तन्त्रमित्यपदर्शयति, कथमन्यथा स्तम्भः पिञाचो न भवतीति पिञाचान्योन्याभावः स्तम्भे गृह्यते स्तम्भात्मतया पिशाचानुपलम्भस्य तद्नयोन्याभावप्राहकत्वात् , त-स्याप्यनपलम्भस्य प्रतियोगिसत्त्वविरोधित्वात् स्तम्भे पिशाचतादात्स्ये सत्यनुपलम्भानुपपत्तेः । नन् पिशाचतादात्म्यमिह न प्रतियोगि, किं त-ाँई पिशाचः, स च स्तम्भे वर्तमानोऽपि गुरुत्ववन्नोपलभ्यते इति तद्-नुपलम्भः प्रतियोगिसत्त्वविरोधी न भवतीति चेन्न प्रतियोग्यनुपलम्भव-त्प्रतियोगितावच्छेदकानुपलम्भस्याप्यभावप्रहकारणत्वात् । ननु प्रतियोगि-त्वप्रहाधीनोऽन्योन्याभावप्रहः प्रतियोगित्वं चान्योन्याभावविरहात्मत्वं तत्रश्चान्योन्याभावप्रहाधीन एवान्योन्याभावप्रह इति चेन्न । अधिकरणावृ-त्तित्वेन ज्ञायमानो धर्म एव प्रतियोगितावच्छेदको न तु प्रतियोगिता-वच्छेद्कत्वेनापि तद्गृह्स्तत्र्रामित्युक्तत्वात् ॥ ८॥

(विद्यु०) अन्योन्याभावस्याप्येवं प्रत्यक्षं भवतीत्याह—एतेनेति । अघटः पटः अगौरद्वः अधमः सुखमित्याद्याकारकोऽन्योन्याभावप्रत्य-योऽपि एतेन प्रध्वंसप्रागभावप्रत्ययकथनेन व्याख्यातः कथित इति समुदितार्थः । तथाचान्योन्याभावप्रत्यक्षेऽपि इन्द्रियसंबद्धविशेषणता प्रतियोग्यनुपद्धम्भः प्रतियोगिज्ञानं चैतानि कारणानि, इयान् परं विशेषो यत्संसर्गाभावग्रहे प्रतियोगियोग्यत्वं तन्त्रम्, अन्योन्याभावग्रहे त्वधिकरणयोग्यत्वमिति धर्मस्यातीन्द्रियत्वेऽपि सुखादौ योग्याधिकरणे तद्न्योन्याभावस्य
प्रत्यक्षं निरावाधमेवेति । यत्तु संसर्गाभावग्रहे प्रतियोग्यधिकरणोभययोग्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सित पाषाणे सौरभाभावस्य, गुडे तिक्ताभावस्य, वायौ रूपाभावस्य, आकाशे स्पर्शीभावस्य, शग्वाभावस्य च प्रत्यक्षानुपपत्तेस्तत्तद्धिकरणानां तत्तदिन्द्रियायोग्यत्वात् ।

अतएव त्वक्संयुक्तकालविशेषणतया वायुस्पर्शनाशप्रत्यक्षं पक्षषरिमेश्रैः स्वीकृतिमिति संक्षेपः ॥ ८॥

### अमूतं नास्तीत्यनथीन्तरम् ॥ ९ ॥

(उप०) अथेदानीसत्यन्ताभावप्रत्यक्ष्तामाह—अभूतमिति। भूतमि-दानीं नास्तीति प्रतीतिर्ध्वसमालम्बते भूतत्वं नोल्लिखति किल्विदं नास्ती-तिमात्रोल्लेखनी प्रत्यक्षप्रतीतिरत्यन्ताभावमालम्बते; अभूतिमत्युत्पाद्वि-नाशानालम्बनत्वं द्योतयति अनर्थोन्तरत्वमपि तद्भिप्रायकमेव, यथा जले पृथिवीत्वं नास्ति पृथिव्यां न जलत्वमिति। यदि हि जैलावयविनि पृथिवीत्वं स्यात् उपलभ्येत न चोपलभ्यते तस्मात्रास्तीति तर्कपुरस्कारो-ऽत्रापि द्रष्टव्यः। एवंच यद्वस्तु यत्र न कदापि भविष्यति न च कदाचि-द्वृतं तस्य वस्तुनस्तत्रात्यन्ताभावो मन्तव्यः। भूतभविष्यतेश्च तत्र प्रध्वं-सप्रागभावालम्बन एव तत्राधिकरणे नास्तीति प्रत्ययः। अत एवायमात्य-नितकक्षैकालिक इत्यभिधीयते।। ९।।

(विद्यु०) अत्यन्ताभावस्यापि प्रत्यक्षमाह—अभूतमिति । अभूतमिति नास्ति भूतमतितं यत्र प्रत्यक्षे तादृशम्, नास्तीति यत्प्रत्यक्षम्, तद्नर्थान्तरम्, नास्ति विषयतयाऽर्थान्तरमत्यन्ताभावभिन्नं ध्वंसादिरूपं यत्र तत्। रक्तघंदे श्यामो नास्तीतिप्रत्यक्षे भूतस्य श्यामरूपस्य विषयतया वर्तमान्त्वेन तत्प्रत्यक्षं श्यामध्वंसविषयकम्, वायौ रूपं नास्तीति प्रत्यक्षं च न वायौ पूर्वोत्पन्नं रूपं विषयीकरोति । तस्मात्तत्प्रत्यक्षं न ध्वंसविषयकं किंत्त्वन्त्यन्ताभावविषयकमेवेति, भूतपदं भविष्यतोऽप्युपलक्षकम्, तेन श्यामे रक्तं रूपं नास्तीति प्रागमावंप्रत्ययस्यात्यन्ताभावविषयकत्वेऽपि न क्षतिः ॥ ९॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वेतर्द्धभूतं द्रव्यं परतो भविष्यतीति कुतः

**१** पृथिन्यां जलत्विमिति पाठः ।

प्रतिपत्तिः अभूतं नाम भूतप्रतिषेधः, न त्वेतत् द्रव्यमित्यत आह— अअभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । यन्न भवति तद्भूतं यन्न विद्यते तन्नास्ती-त्यनयोस्तुल्योऽर्थः । प्रागुत्पत्तेः परतश्चात्मप्रहाणान्न भवति कार्यजातं तदात्मनेत्यभूतामिति नास्तीति चोच्यते । भवन्नश्वो गवात्मना न भवतीति गवात्मना नास्तीत्युच्यते । एवं शेषेषु वाच्यम् ॥ ९ ॥

नास्ति घटो गेहे इति सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः ॥ १० ॥

( उप० ) ननु गेहे घटाभावो नात्यन्ताभावः कदाचित्तत्र घटसत्त्वात्, नापि प्रागर्भावप्रव्वंसौ, तयोः समवायिकारणमात्रवृत्तित्वात् । नाप्युत्पा-द्विनाशशीलोऽत्यन्ताभाव एव, आत्यन्तिकश्चोत्पाद्विनाशशीलश्चेति वि-रोधात् । नापि चतुर्थ एवायं संसर्गाभावः, तस्य त्रैविध्यविभागव्याघाता-दित्यत आह—नास्तीति । गेहे घटस्य यः संसर्गः संयोगस्तस्य प्रतिषेधः, स च यदि कदाचिद्पि न घटस्तदात्यन्ताभाव एव, भविष्यतः प्रागभावो भुतस्य प्रध्वंसाभावः । तर्हि घटसंसगों गेहे नास्तीति प्रतीत्या भवित-ज्यमिति चेत्प्रतीत्या भवितव्यमिति कोऽर्थः । यदि तद्विपयया प्रतीत्या भवितव्यमित्यापादनार्थस्तदेष्टापत्तिः । अथ तदुक्लेखिन्येति, तदा गेहे इत्यधिकरणोहिखस्यैव संसगोहिखपर्यवसानमाधारत्वस्यैव धर्मसंबन्याका-रत्वात् । तत् किं घटस्तत्रास्त्येव, अस्त्येवेति कोऽर्थस्तत्र समवेतः संयुक्तो वा । नाद्यः समवेतघटस्य तत्राभावात् । न द्वितीयः संयोगस्य निषेधात्। नन्वेवं घटादीनां केवलान्वयित्वप्रसङ्घः, तत्संयोगसमवायान्यतरस्यैव स-र्वत्र निषेधादिति चेन्न, तदुभयनिषेधस्यैव घटनिषेधात्मकत्वात् । तिकं घटस्तत्संयोगश्चेत्येकं तत्त्वं, येन घटसंयोगनिषेधो घटनिषेधः स्यात् । तत्कं घटस्तत्संयोगसमवायावेकं तत्त्वं, येन तद्विधिरेव घटविधिः स्यात् । नहि तौ यत्र निषिध्येते तत्र घटान्वयो येन केवलान्वयित्वं तस्य स्यात् । तथाच यस्य यो विधिस्तन्निषेध एव तन्निषेध इति । यद्वा घटस्य समवायि-तया गेहेऽत्यन्ताभाव एव, स एव गेहे घटो नास्तीति प्रतीतिविषयः। कपाले संयोगितयेव। एवं सति केवलान्वय्यत्यन्ताभावप्रतियोगितया बटोऽसन् स्यादिति चेत् भवेदेवं यदि संयोगित्वसमवायित्वाभ्यां मिलि-ताभ्यां सर्वत्रासन् स्यादिति ॥ १० ॥

( विदृ ् ) ननु भूतलादौ यत्र पूर्व घटः स्थितस्ततोऽपसारितस्तदानीं चटो नास्तीति प्रत्यक्षं न प्रागभावष्यंसाववगाहते तयोः समवायिकारण-वृत्तित्वनियमेन भूतलादिदेशेऽसत्त्वात् । नाप्यत्यन्ताभावम्, तस्य नित्य- रवेन घटसत्त्वकालेऽपि तादृशप्रत्यक्षप्रसङ्गात्। तथाच तादृशप्रत्यक्षस्य को-विषय इत्याकाङ्कायामाह-नास्तीति । सतः पूर्व तत्र वर्तमानस्य घटस्यैव गेहसंसर्गप्रतिषेधः गेहे संसर्गाभावः तदिशेषोऽत्यन्ताभाव इति त परमार्थः नास्ति गेहे घट इति प्रत्यक्षविषय इति समुदितसूत्रार्थः । तथाच तादृश-प्रत्यक्षे घटात्यन्ताभाव एव तत्तत्काळीनगेहाद्यात्मकेन स्वरूपसंबंधेन भा-सते, घटकाले तु तादशसंबन्धासत्त्वान्न तदत्यन्ताभाववृद्धिरिति भावः। केचित्त नास्ति गेहे घट इति प्रत्यक्षस्य विषयो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः गेहवृत्तित्वाभावः स च घटापसारणकाळीनघटात्मकेन स्वरूपसंवन्धेन घटे बाधित एवेति । नच घट इति प्रथमाऽनुपपत्तिरनुयोगिनि सप्तम्याः संस-र्गाभावबोधे तन्त्रत्वादिति वाच्यं, प्रातिपदिकार्थस्यात्यन्ताभावबोधस्थल एव अनुयोगिनि सप्तम्यपेक्षणादुक्तस्थले सप्तम्यर्थाभावस्य घटे भानात् । नचा-त्रास्तीति क्रियायाः कुत्रान्वयः नव्ये चेत्तदा घटौ न स्त इत्यादौ द्विवच-नाद्यनुपपत्तिः । यटे चेन्नचर्थस्य घटांशे विशेष्यतावच्छेद्कतया भानं न संभवति। अन्यथा न घटः पटस्तिष्ठतीत्यादिप्रयोगस्यापि साधुत्वापत्तेरिति वाच्यं नव्यर्थप्रातिपदिकार्थाभावस्य विशेष्यतावच्छेदकतया भानासंभ-वेऽपि व्युत्पत्तिवैचित्र्येण नवर्थस्य सुवर्थीभावस्यास्तिक्रियाविशेष्यताव-च्छेद्कविधया भाने बाधकाभावात् । बस्तुतस्तु नास्ति गेहे घट इत्यभि-लापप्रयोजकत्वं तादुशप्रत्यक्षस्यावाधितमेव तादृशशन्यज्ञायसमाना-कारकत्वस्य तत्राप्रयोजकत्वादित्याहुः ॥ १० ॥

(भाष्यम् ) यद्यभूतं नास्तीत्येकोऽर्थः । नास्ति घटो गेहे इति प्रतीतिनीपपद्यते, न हि घटो नाम नास्तीत्यत आह— क्षनास्ति घटो गेहे इति
सतो घटस्य गेह्संसर्गप्रतिषेधः । नास्ति घटो गेहे इति सत एव घटस्य गेह्संसर्गः प्रतिषिध्यते । न त्वसावस्तीति । तदेवं प्रागुत्पत्तेः परत्रश्चात्मप्रहाणात् कार्योत्मना न भवन्ति भावाः । भवन्तश्च भावान्तरात्मना न
भवन्ति । एकत्र भवतश्च भावस्यान्यत्र संसर्गो न भवतीति चतुर्विधमभावजातं वस्तुभूतम् । तत्रोत्पत्तेः पूर्व परत्रश्चात्मप्रहाणात्स्वेन रूपेणासद्पि रूपान्तरेण सदेवेति नार्थेभ्यो व्यतिरिच्यते । अश्वो गवात्मना न
भवतीत्यगौरश्च एव । यश्च घटस्य गेह्संसर्गप्रतिषेधः, सोऽपि विभागात्मा ।
संयोगो हि तयोः संसर्गस्तत्प्रतिषेधो विभाग एवेति । अथापि खल्वसंयोगो नाम पृथक्त्वभेतदिति । अथापि खल्वभावो भावप्रतिषेधमात्रमिति
नातिरिच्यते । प्रतिषेधो वस्त्वन्तरमिति चेत्तत्प्रसङ्गोऽभ्यनुज्ञायाम् । योऽयं

भावप्रतिषेधः स खलु वस्त्वन्तरमित्यतिरिच्यतेऽर्थेभ्य इति । एवं सति, येयं भावस्याभ्यनुज्ञा सापि वस्त्वन्तरिभिति तस्या अप्यतिरेकप्रसङ्घः । बुद्धिरिति चेद्न्यत्रानुपलव्धिप्रसङ्गः । येयं भावस्याभ्यनुज्ञा सा खलु बुद्धिर्नाम गुण इति चेद्न्यत्रानुपलब्धिप्रसङ्घः । कस्यचिद्रावस्य कचिद्-भ्यनुज्ञा भवति सा चेद्वुद्धिर्नाम गुणः, आत्मन्यसावुपलभ्येत न भावे-ष्विति । अथाप्यभ्यनुज्ञा नाम बुद्धिरात्मनि भवन्ती भावेषूपळभ्यते बुद्धय-न्तरवदिति चेत्समानम् । प्रतिषेधो नाम बुद्धिरात्मनि भवन्ती भावेपूपल-भ्यते इत्यभावो नातिरिच्यते भावादिति । अथापि खळु प्रागुत्यत्तेः परत-आत्मप्रहाणात् योऽयमभावो भावानां स खल्वयोगो नाम पृथक्त्वं गुणः। एतेन सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधो व्याख्यातः । योऽप्ययमगौरश्च इ-त्येकभावात्मनाऽपरभावस्याभावः, सोऽपि वैलक्षण्यं नाम पृथक्त्वमेव । तदेवं प्रागुत्पत्तेः क्रियागुणव्यपदेशाभावाद्सत्कार्यमिति । तचैतत्कारणा-त्मना सदेव कार्यात्मनाऽसदिति । असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावादस-तोऽर्थान्तरमयोगो नाम प्रथक्त्विमिति । सच कार्यमात्मप्रहाणात्परतः कार्यात्मना भवत्यसदित्ययोग एवेति । यद्प्यतोऽयोगाद्विलक्षणमसत् तत्खलु बैलक्षण्यं नाम पृथक्त्विमति । यचैतद्योगाख्यमसत्, तस्य प्रत्यक्षाभावात्स्मरणाच विरोधिप्रत्यक्षवद्सदिति प्रत्यक्ष-विरोधिन: भावप्रत्यक्षाभावाद्भावप्रत्यक्षं तथैवाभावप्रत्यक्षत्वाद्भावे मिति। यथा प्रत्यक्षमित्यभावप्रमेयं भाव इति । अथापि खल्वभावे तथैव भूतस्य विरोधिनः प्रत्यक्षाभावात्सरणाच यत्रायमभावो भवति तस्य भावस्य प्रत्य-क्षत्वाच प्रत्यक्षमिति । भवत्यस्मिन्नभाव इति भावोऽधिकरणमभावस्य । कस्य पुनर्भावस्यैवं प्रत्यक्षं, तदुच्यते । यदेतज्ञावप्रत्यक्षाद्भावप्रत्यक्षम् । एतेनाघटोऽगौरित्येवमादिरभावः प्रत्यक्षतया व्याख्यात इति । तदेवं विरोधिनः प्रत्यक्षाभावात्सणाच प्रत्यक्षमयोगाख्यस्याभावस्य । वैलक्षण्या-ख्यस्य त्वधिकरणप्रत्यक्षादिति ॥ १० ॥

### आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविज्ञोषादात्मप्रत्यक्षम् ॥ ११ ॥

( उप० ) तदेवं भावाभावविषयकं छौकिकप्रत्यक्षं निरूप्य योगिप्र-त्यक्षं निरूपयितुं प्रकरणान्तरमारभते-आत्मनीति । ज्ञानमुत्पद्यते इति शेष: । द्विविधास्तावद्योगिनः समाहितान्तःकरणा ये युक्ता इत्यभिधीयन्ते, असमाहितान्तःकरणाश्च ये वियुक्ता इत्यमिधीयन्ते । तत्र युक्ताः साक्षा-

त्कर्तव्ये वस्तुन्याद्रेण मनो निथाय निद्ध्यासनवन्तः, तेषामात्मनि स्वान्सनि परात्मनि च ज्ञानमुत्पद्यते आत्मप्रत्यक्षमिति आत्मा प्रत्यक्षः साक्षान्कारिवषयो यत्र ज्ञाने तत्त्रथा । यद्यप्यस्मदादीनामपि कदाचिदात्मज्ञान-मस्ति तथाप्यविद्यातिरस्कृतत्वात्तद्सत्कल्पमित्युक्तमात्ममनसोः सिन्नकर्षिवशेषादिति । योगजधर्मानुप्रह् आत्ममनसोः सिन्नकर्षे विशेषस्तस्मावित्यर्थः ॥ ११ ॥

(विष्टुं) छौकिकसन्निकर्षजन्यं प्रत्यक्षं परीक्ष्याछौकिकयोगजस-निकर्षजन्यं प्रत्यक्षं व्युत्पाद्यति—आत्मनीति । आत्ममनसोः संयोगिव-रोषाचोगजधर्मसहकृतादात्ममनःसंयोगात् । आत्मिन बुद्धचारम्भे यत्ने सित 'आत्मा यत्नो धृतिबुद्धिः' इति कोषात्, बुद्धचारम्भयत्नजन्यायां चिन्तायां सत्यामिति तु फिलतार्थः । आत्मप्रत्यक्षे स्वात्मनः परात्मनां च प्रत्यक्षं, भवतीति रोषः । अलौकिकसन्निकर्षस्तावित्रविधः सामान्यलक्ष्म्णाज्ञानलक्ष्मणायोगजधर्मभेदात् । तत्र योगजधर्मों योगाभ्यासजनितो धर्म-विशेषः श्रुतिपुराणादिप्रमाणकः । सोऽपि द्विविधः युक्तयुश्जानरूपयोगि-देवित्यात् । तत्र योगाभ्यासवर्शाक्रतमानसः समाधिसमासादितिविधि-सिद्धिर्युक्त इत्युच्यते अयमेव विशिष्टयोगवत्त्वाद्वियुक्त इत्यप्युच्यते । यु-श्जानो विषयच्यावृत्तमानसो ध्यानसहकारित्रिखिलपदार्थानां साक्षात्कर्ता, एताद्वरायुश्जानमभिमेद्रत्येवेदं सूत्रम् ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितं छौकिकं प्रत्यक्षम्। अछौकिकमिदानीं परीक्ष्यते। तत्र छोकसामान्यमतीतम्श यत्यत्वापं विज्ञानं योगसमाथिजाद्धर्भाद्धत्यद्वते। तत्र यदाश्रया शास्त्र-प्रवृत्तिर्यस्य तत्त्वज्ञानेनापर्याः यदाश्रयश्चेहिकामुष्मिको व्यवहारकछापः, सोऽयमात्मा न प्रत्यक्षो छोके। अत आत्मिन तावदार्षं विज्ञानमाह—\* आत्मन्यात्ममनसोः संयोगिविशेषादात्मप्रत्यक्षम्। योऽयमात्ममनसोः संयोगिविशेषादात्मप्रत्यक्षम्। योऽयमात्ममनसोः संयोगिविशेषादात्मप्रत्यक्षम्। योऽयमात्ममनसोः संयोगिविशेषो योगसमाधिकारितस्तरमादात्मन्यात्मप्रत्यक्षं भवत्यछौकिकम्। एतचात्मनः प्रत्यक्षं न करणव्यपाश्रयम्, आत्मिनि ह्यसौ भवतीति। तबैनतत्, 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानं, स्वार्थसंयमात्पुरुषज्ञानाम्' इति तन्त्रान्तरसमाचारात् प्रतिपत्तव्यम्। अथाप्येतदुक्तम्। न च पुरुषप्रत्ययेन बुद्धिसन्त्रात्मना पुरुषो दृश्यते, पुरुष एव प्रत्ययं स्वात्मावरुम्बनं पश्यतीति। विज्ञातारमरे केन विजानीयादिति चार्षे विज्ञानं करणसव्यपेक्षमात्मनः प्रत्यक्षमाक्षिपति। यच मनसैवानुद्रष्टव्यमिति, तत्वल्वात्ममनसोयोगस्य

प्रथमं येयमपेक्षा तिद्वषयम् । अथाप्येतदुक्तम् । मनसा तु प्रसन्नेनेत्यादि । प्रसादश्च मनसः संस्कारो योगसमाधिनिमित्त इति । यन्मनसा न मतु-ते इति चार्ष विज्ञानमुत्प्रेक्षितव्यम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धी-रो हर्षशोकौ जहातीत्यादयो निगमा अपि वुसुत्सितव्या इति ॥ ११ ॥

## तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यक्षम् ॥ १२ ॥

(उप०) तत्किमात्मन्येव युक्तानां ज्ञानं, तत्कुतः सार्वज्ञयमित्यत आह—तथेति । ज्ञानमुत्पद्यत इति प्रकरणायातम्, तथेति योगजधर्मातु-गृहीतेनैव मनसा, द्रव्यान्तरेषु चतुष्वेणुषु मनसि वायुदिकालाकारोषु, द्रव्यपदेन तद्गतगुणकर्मसामान्यानां विशेषपदार्थस्य समवायस्याप्रत्यक्षगतस्यापि गुरुत्वस्थितिस्थापकादेरात्मगतस्यापि जीवनयोनियत्ननिर्विकल्पकमावनाधर्माधर्मोदः संप्रहः । सामध्या योगजधर्मोपप्रहस्य तुल्यत्वात्, अन्यथा सार्वज्ञ्यमुक्तं न भवेत् ॥ १२ ॥

( विद्यु० ) ननु योगजधर्मेणात्ममात्रस्य साक्षात्कारोपगमे योगिनः सर्वज्ञत्वमनुपपन्नमत आह—तथेति । उक्तयोगजधर्मसन्निकषोन्नात्ममात्रे प्रत्यक्षं किंतु द्रव्यान्तरेषु पृथिव्यादिष्वपि प्रत्यक्षं भवतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

### असमाहितान्तःकरणा उपसंहतसमाधयस्तेषां च ॥ १३ ॥

( उप० ) युक्तानां प्रत्यक्षं ज्ञानमिभायेदानीं वियुक्तानामाह—असमाहितेति । असमाहितान्तःकरणा इत्यस्यैव व्याख्यानमुपसंहतसमाध्य
इति । यद्वा कथमसमाहितान्तःकरणा इत्यत आह—उपसंहतसमाध्य
इति । उपसंहतो दूरीकृतः समाधिनिदिध्यासनात्मको यैस्ते तथा । ते
हि समाधिप्रभावाद्विकरणधर्माः अणिमाद्याः शरीरसिद्धीदूरश्रवणाद्याश्चेन्द्रियसिद्धीराप्तवन्तः समाधावष्यछंप्रत्ययमासादयन्तः 'तावदेवास्य
चिरं यावन्न विमोक्ष्ये अथ संपत्स्ये ' इत्यादिश्चित्तिसमधिगतक्रत्यान्तराः
भावाः भोगमात्रस्य कर्तव्यतामाकछय्य तेषु तेषु प्रदेशेषु द्वीपोपद्वीपादिषु
तेन तेन जन्मना तुरङ्गमातङ्गविहङ्गसुजङ्गादिना देविर्षमानुषमावेन च

पूर्वोपात्तान् कर्माशयानुपमुखहे ताब्दप्राप्तेव निरपाया भूमिरित्याकल-यन्तः सकलमर्थजातं योगजधर्मबलोपवृंहितेन्द्रियशक्तयो व्यवहितं विप्र-कृष्टं च प्रत्यक्षीकुर्वन्ति ॥ १३ ॥

(विदृ०) युजानस्य प्रत्यक्षमुक्त्वा युक्तस्य तदाह—असमाहितेति। असमाहितान्तःकरणाः असमाहितं समाधिरहितमन्तःकरणं येषां ते तथा। उपसंहृतः समापितः सफलीकृतः समाधिर्यस्ते समाधेः फलं विविधाः सिद्ध्यस्ता येषामुत्पन्नास्तादृशाः ये युक्तास्तेषामि आत्मनामन्येषां द्रव्या-णां च प्रत्यक्षं भवतीति समुदितार्थः । युज्जानस्य प्रत्यक्षे ध्यानापेक्षा, युक्तस्य प्रत्यक्षे तु ध्यानात्मकसमाध्येष्क्षा नास्तीति भावः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) तत्र केषामेतत्प्रत्यक्षम् ? उभयेषामित्याह—— असमाहि-तान्तः करणा उपसंहतसमाध्यस्तेषां च । ये खल्वसमाहितान्तः करणाः ये चोपसंहतसमाध्यस्तेषामुभयेषामण्येतत्प्रत्यक्षमिति ॥ १३ ॥

## तत्समवायात्कर्मगुणेषु ॥ १४ ॥

(उप०) ननु न तावत्तेषु मानसं ज्ञानं मनसो बहिरस्वातन्त्र्यात् । नापि बहिरिन्द्रियजन्यम्, तेषां संबद्धवर्तमानार्थप्राहित्वात्, यथायोगं स्पोद्भवादिसापेक्षत्वात्, आलोकादिसव्यपेक्षत्वाचेत्याशङ्क्ष्य केषुचित्पदा- अंषु प्रत्यासित्तमुपपादयन्नाह—तदिति । प्रत्यक्ष्ज्ञानं जायते इति शेषः । भौतिकानीन्द्रियाणि यदि सिन्नकर्षमपेक्षन्ते तदा परमाण्वाकाशदि- क्षालसमवेतेषु गुणसामान्येषु स्वमनः संयोगिसमवायादितरद्रव्येषु च कायव्यहोपभोगार्थोपगृहीतनानापण्डमनः संयोगिसमवायादितरद्रव्येषु च कायव्यगुणादिषु ज्ञानमुत्पद्यते । एतचोपपत्तिसीकर्यमनुरुध्योक्तम् । वस्तुतो बा- ह्रोन्द्रयेषु मनसि च योगज एव धर्मः प्रत्यासित्तित एव सर्वानुपपत्ति- शान्तेः अगस्त्यस्य समुद्रपानं दण्डकारण्यनिर्माणं चात्र दृष्टान्तः ॥ १४॥

(विद्युं) ननु द्रव्याणां प्रत्यक्षसंभवेऽपि सर्वज्ञत्वं योगिनोऽनुपपन्न-मेव गुणादीनामज्ञानादत आह—तत्समवायादिति । तस्य योगजधर्मसह-कृतमनःसंयोगस्य, समवायात् युक्तयुःज्ञानयोः कर्मसु गुणेषु च प्रत्य-स्मुत्पद्यते इत्यर्थः । अचिन्त्यो हि योगजधर्मप्रभावः, यद्वस्त्रेनागस्त्यमुनिः पारावारं पपौ सौभिरिश्च कायव्यूहं परिगृहीतवान्, विशिष्ठश्च दिर्ह्णपस्य सुरिभशापं ज्ञातवान्, तस्य योगजधर्मस्य पदार्थसार्थसाक्षात्कारसंपादनं नासंभावनीयमिति । कर्मगुणेत्युपलक्षणं सामान्यादिकमपि बोध्यम् । एवं सामान्यलक्षणाज्ञानलक्षणारूपालौकिकप्रत्यासिचन्यं प्रत्यक्षमध्यू-हनीयम् ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) द्रव्यसमवायात्कर्भगुणेषूभयेषां प्रत्यक्षमुत्पद्यते योगसमा-थिजाद्धर्मादिति ॥ १४ ॥

## आत्मसमवायादात्मगुणेषु ॥ १५॥

( उप० ) तत् किं स्वकीयबुद्धचादिष्वपि मनसो द्रव्यान्तरसंयुक्तसम-वाय एव प्रत्यासित्तः, नेत्याह—आत्मेति । योगिनां प्रत्यक्षं ज्ञानमुत्प-चते इति प्रकृतम्, आत्मसमवेतानां तु बुद्धचादीनां संयुक्तसमवायादेव प्रत्यक्षं ज्ञानमुत्पचतेऽस्मदादीनामिवेति न तत्र सिक्नकर्षान्तरापेक्षेत्यर्थः । तत्रेन्द्रियार्थसिक्नकर्षोत्पन्नमव्यभिचारिज्ञानं छौिकिकप्रत्यक्षम्, अर्थजं वा, साक्षात्त्वज्ञातियोगि ज्ञानं प्रत्यक्षमिति छौिकिकाछौिकिकसाधारणम्।।१५।।

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे नवमाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

(विद्युठ) तत् किं योगिनां छौकिकप्रत्यक्षं न अवतीत्यत आह— आत्मसमवायादिति । आत्मसमवायान्यनः संयुक्तात्मसमवायात् आत्म-गुणेषु स्वात्मद्वत्तिसुखादिगुणेषु योगिनां छौकिकमपि प्रत्यक्षं भवति तत्सामध्या दृत्तत्वादिति समुदितनिष्कर्षः ॥ १५॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादस्त्रविवृतौ नवमाध्या-यस्य प्रथममाहिकम् ।

(भाष्यम्) प्रत्यक्षसुरपद्यते योगसमाधिजाद्धमीदिति प्रकृतम् । तदे-वमलौकिके प्रत्यक्षे न लौकिकहेत्नामस्त्यपेक्षेति । आचार्यप्रवृत्तिर्द्याप्यति, नास्त्यन्यः पदार्थो द्रव्यगुणकर्मभ्य इति । तथा सामान्यलक्षणाज्ञानलक्षणे च सिन्नकर्षाविति । कस्मात्—अवचनात् । यद्यभविष्यदिद्मिवावक्ष्यत् , अवचनान्नास्तीति । न वे खलु सोः कांश्चेत्प्रत्येति, अतीतानागतं प्रदेशा-नत्रस्थं च द्रव्यमुपलभे इति दृष्टसामान्यात्तु भवत्युपलब्धिस्तत्समानस्य वस्त्वन्तरस्य । न त्वेतत्प्रत्यक्षमिति । यश्च प्रतिज्ञानीते, यदि सामान्यल-क्षणा नास्ति धूमे विह्वव्यभिचारसंशयो न स्यात्प्रसिद्धधूमे विह्वसंबन्धा-वगमाद्भमान्तरस्य चानवगतेरिति । तस्याप्येतद्धक्तव्यम् । यश्चायं विह्व-संबन्धोऽवगम्यते, तस्य व्यभिचारसंशयः सामान्यधर्मदर्शनादुत्पद्यते । कश्चिद्ध संबन्धो व्यभिचारी विपरीतः कश्चित् , संबन्धश्चायं न च वि-शेषदर्शनमस्तिति । सकलबिह्नधूमोपस्थिताविप तत्संबन्धस्यावगतौ न देतु-रस्ति । न चागृद्धमाणे धर्मिणि संशय उपपद्यते इति । अवगतौ वा दृष्टसमानयोगक्षेमा नियतसंबन्ध एवावगम्येतेति न संशयः स्यादिति। ज्ञानलक्षणाऽप्येतेन व्याख्याता। सुरभिचन्द्नमिति विद्यमानस्य ऋम-स्याप्रहणाद्यौगपद्याभिमान इति ॥ १५॥

इति चन्द्रकान्तीये वैद्येषिकमाध्ये नवमस्याध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

## नवसाध्याये दितीयाहिकस्।

### अस्येदं कार्य कारणं संयोगि विरोधि समवायि चेति लैङ्गिकम् ॥ १॥

(उप०) तदेवं पूर्वाहिके योगिप्रत्यक्षमयोगिप्रत्यक्षं च कारणतः स्वरू-पतो लक्षणतम्य निरूपितम्। प्रमाणं द्विविधं प्रत्यक्षं लैङ्गिकं चेति यद्विभक्तं तत्र छैङ्गिकमिदानीं निरूपयितुगुपक्रमते—अस्येदमिति। ज्ञानमिति प्रकृतम्, लिङ्गाजातं लैङ्गिकं न्याप्तिनिशिष्टः पक्षधर्मो लिङ्गम् । तत्र न्याप्तिरुक्ता, यत्सिषाधयिषाविरोधिप्रमाणाभावो यत्र स तं प्रति पक्षः । तादृशं प्रमाणं साधकं बाधकं च तदुभयाभाववतः पक्षत्वात् । नहि साधके बाधके वा प्रमाणे सति कस्यचित्संशयः सिषाधयिषा वा, अतएव संदिग्धसा-ध्यवर्मा धर्मी सिषाधयिषितसाध्यधर्मा वर्मी वा पक्ष इति प्राञ्चः । उत्पाद्य-साध्यवत्तानिर्णयनिवर्त्यसंशयोत्पत्तिप्रतिवन्धकमानत्वाविच्छन्नामावो यत्र स पक्ष इति जीवनाथिमश्राः । सिषाधियषाविरहसहकृतसाधकमानाभावो यत्र स पक्ष इति केचित् । एतन्मते तु बाधस्थलेऽपि पक्षता, तदेतद्नुमा-नमयूखेऽन्वेष्टव्यम् । तदेतस्य पक्षस्य धर्मो लिङ्गमित्युक्तं भवति । लिङ्गं च दृष्टमनुमितं श्रुतं वा यद्नुभवरूपं ज्ञानं जनयति तहै द्विकम् । तदुक्तम 'अनुमेयेन संबद्धं प्रसिद्धं च तद्निवते । तद्भावे तु नास्त्येव तिहिङ्गम-नुमापकम् ' इति । एतेन लिङ्गमेवानुमितिकरणं न तु तस्य परामर्शः तस्य निर्व्यापारत्वेनाकरणत्वात् । लिङ्गस्य तु स एव व्यापारः।यत्र धूमा-देरतीतत्वमनागतत्वं वा तत्र कथमनुमितिरिति चेन्न, साध्यस्याप्यतीता-नागतत्वयोस्तत्रानुमानात् । तत्रैव प्रतिबन्धादतीतत्वमनागतत्वं वर्तमानत्वं वा धूमादेर्यत्र न निश्चितं तत्र कथमनुमितिरिति चेत्, न कथि चत्, तत्र साध्यस्यापि संदेहात्, पूर्वापरदिनयोः सत्त्वनिश्चये मञ्यदिने तु संदेहे कथमनुमितिरिति चेतः तिह्नाविच्छक्षधूमादिना तिह्नाविच्छक्षवह्नयादेरनुमानात् । तथैव व्याप्तेः कारणत्वावधारणात् । धूळीपटळात्
कथं धूमश्रमादनुमितिरिति चेद्याप्तत्वेन ज्ञातस्यैव ळिङ्गत्वात् , ज्ञानस्य च
याथार्थ्यायाथर्थाभ्यामनुमितेस्ताद्रूप्यात् । अन्यथा तवापि कथं तत्र
परामर्शः करणं स्यात् , अतीन्द्रियळिङ्गस्थळे परामर्शस्य तद्जन्यतया
कथं तद्यापारत्वमिति चेत्तत्सत्तानिर्वाहकत्वरूपक्षैमिकसाधनतायास्तत्र
व्यापारत्वघटकत्वाद्न्यथा समवायस्य श्रवणादेव्यापारत्वानुपपत्तेरिति ।
कार्याछिङ्गात् धूमाळोकादेरग्न्याद्यनुमानं, कारणाद्यि यथा विधरस्य
भेरीदण्डसंयोगविशेषात् शब्दानुमानम् , यथा वा धार्मिकस्य यथाविधियागस्त्रानाद्यनुष्ठानाद्धमस्वर्गाद्यनुमानम् , यथाविधिकारीर्याद्यनुष्ठानाद्वा
वर्षानुमानम् , पयःपूर्णनद्यादौ खन्यमानप्रवाहाद्वा जळिनःसरणानुमानम् , उपरिदृष्टिदर्शनाद्वा नदीवृद्धचनुमानम् , स चायं कार्यकारणभावळक्षण एकसंबन्धः प्रकारद्वयेनोक्तः । संयोगिनः शरीरस्य दर्शनात्त्वगिन्द्रियानुमानम् , विरोधिनो विस्फुर्जतोऽहेर्दर्शनाज्ज्ञाटाद्यन्तरितनकुळानुमानम् , समवायिना जळौष्ण्येन तत्संबद्धतेजोऽनुमानम् ॥ १॥

( विवृ० ) इदानीमनुमितिरूपां बुद्धि परीक्षितुमारभते — अस्येद-मिति । लिङ्गेन न्याप्तिपक्षधर्मताविशिष्टेन जनितं ज्ञानं लेङ्गिकं प्रयोज-कत्वं प्रयोज्यत्वं वा तृतीयार्थः । व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानजन्यं ज्ञान-मिति तु फिलतार्थः । नच परामर्शेप्रत्यक्षमि परामर्शजन्यमिति तत्राति-व्याप्तिः विह्नसाध्यकपरामशोंपादाने आलोकादिविधेयकानुमितावव्याप्ति-श्राति वाच्यं तादृशज्ञानवृत्तिप्रत्यक्षासमवेतजातिमत्त्वस्यानुमितिलक्षणत्वे तात्पर्यात् । स्मृतिन्यावृत्त्यर्थे ज्ञाने जन्यान्तविशेषणम् । नच परामर्शज-न्यस्मृत्यात्मकज्ञानमादाय तद्दोषताद्वस्थ्यमिति वाच्यं व्याप्तिविशिष्ट-पक्षधर्मतानिश्चयत्वमात्राविच्छन्नजनकतानिरूपितजन्यत्वस्य निवेशनीय-त्वात्, स्मृतिजनकतावच्छेदककोटौ उपेक्षान्यत्वस्याधिकस्य सत्त्वेन तादृ-शजनकतायास्ताद्दशनिश्चयत्वमात्राविच्छन्नत्वाभावात् । नच तादृशजन्य-त्वमपेक्ष्य स्मृत्यन्यत्वमेव लाघवात्रिवेशयितुमुचितमिति वाच्यं यथासत्रिवेशे वैयर्ध्योभावात्समृत्यन्यत्वघटितस्य लक्षणान्तर्त्वादिति, यद्वा जन्यान्तं परिचायकं निवेशस्तु यत्किंचिद्नुमितिव्यक्तेस्तद्व्यक्तित्वेनेति संक्षेपः । व्याप्तिः पूर्वमुक्ता, पक्षधर्मता च पक्षताबद्धर्मिवृत्तिता, पक्षता च पाचां मते साध्यनिश्चयनिवर्त्यसंशयरूपा, तस्य विशेष्यतासंबन्धेन पर्वतादौ सत्वम,

आचार्यमते सिवाधियवा पक्षता, तस्याख्य विषयताविशेषसंबन्धेन पक्षितिष्टत्वम्, चिन्तामणिकृनमते सिवाधियवाविरहिविशिष्टसिद्धयभाव एव पक्षता, तस्य च स्वप्रतियोगिविशेष्यत्वसंबन्धेन पर्वतादिवृत्तित्वम्, अनुमितिहेतुता तु पक्षताया आत्मिनिष्ठप्रत्यासत्त्यैवेत्यवधेयम् । एतादृशपक्षतायास्तु धर्म्यशे परिचायकत्यैव निवेशो नतु विशेषणतयित संक्षेपः । तदेतत् ठैिङ्गकं ज्ञानं त्रिविधं पूर्ववत्, शेषवत्, सामान्यतोद्दष्टं चेति । तत्र
पूर्वं कारणं तद्वत् तिष्ठङ्गकम्, शेषः कार्यं तद्वत्तिष्ठङ्गकम्, सामान्यतोदृष्टं कार्यकारणभिन्निष्ठङ्गकमिति गौतमीयोक्तमेवाह—अस्येदमिति । अस्य
साध्यस्य इदं साधनं कार्यमिति व्यवहारो यत्र भवति अर्थात्कार्यिछङ्गकं
यथा धूमादिछिङ्गन वह्नयादेरनुमानम्, अस्येदं कारणमित्त कारणिङ्गकं
यथा धूमादिछङ्गेन वह्नयादेरनुमानम्, कार्यकारणभिन्निष्ठङ्गकरूपं यत्सामान्यतो दृष्टं तद्विविधं, यथा छोहसंयोगिना मुसछिवशेषछङ्गेन उद्धलछादौ संयोगेन छोहस्यानुमानम्, तथा नकुछविरोधिस्फूर्जदिहिवशेषद्शैन
गुल्माद्यन्तिरतनकुछस्यानुमानम् । एवं वह्नचनुयोगिकसमवायप्रतियोगिन
रूपविह्निसमवाय्युष्णस्पर्शेन मर्जनकपाछादौ वह्नयोदरनुमानमिति ।। १ ।।

(भाष्यम्) परीक्षितं प्रत्यक्षम् । छैङ्गिकामिदानीं परीक्ष्यते— अस्येदं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि समवािय चेति छैङ्गिकम् । एकार्थसमवािय चेति चार्थः । अथाप्येकार्थसमवािय्यपि समवािय्येव भवतीित तेनैव तस्य महणम् । कार्येण कारणस्य कारणेन कार्यस्य संयोगिना संयोगिनः विरोधिना विरोधिनः समवाियना समवाियन एकार्थसमवाियना चैकार्थसमवाियना मक्त्यनुमानािति । कार्येण कारणमनुमीयते पूर्वोद्कविपरीत् मुद्देकं नद्याः पर्यत्रनुमिनोति भूता वृष्टिरिति । कारणेन कार्यमनुमीयते मघोन्नतिविशेषं पर्यन्ननुमिनोति भविष्यति वृष्टिरिति । अन्यदुदाहृतं पुरस्तािदिति । तदेतस्रिङ्गिकम् । सिङ्गात् सस्वेतदुत्पद्यते । किं पुनर्सिङ्गं यन सिङ्गायते तिस्नुक्षते ज्ञायते तिस्नुक्ष्ये कारणमनुमिनोति कारणं चोपस्य कार्यमिति ।। १ ।।

## अस्येदं कार्यकारणसंबन्धश्रावयवाद्भवति ॥ २ ॥

( ७५० ) नन्वव्यापकिमदं परिसंख्यानम् , निह चन्द्रोदयेन समु-द्रजलबृद्धेः जलप्रसादेनागस्त्योदयस्य कुमुद्प्रकाशेन चन्द्रोदयस्य चतुर्द-शनक्षत्रोदयेनापरचतुर्दशनक्षत्रास्तमयस्य रसेन रूपस्य रूपविशेषेण वा

रसविशेषस्यानुमानमनेन संगृह्यते इत्यत आह्-अस्येद्मिति । अस्येद्मि-त्येतावदेव प्रयोजकं भवतीति, अस्य साधनस्य धूमादेरिदं साध्यं वह्नचा-दि यद्वाऽस्य व्यापकस्य वह्नचादेरिदं व्याप्यं धूमादि । तथाच व्याप्यत्व-प्रहमात्रं तन्त्रं, न तु कार्यकारणभावादिरपि। ननु पूर्वसूत्रे तर्हि परिसंख्या-नमतन्त्रमत आह-कार्यकारणसंबन्ध इति । अनेन चोक्तं संबन्धान्तर-मप्युपलक्षयति संबन्धपदे च विषयिलक्षणा तेन संबन्ध इति संबन्धो-पन्यास इत्यर्थः । कुतस्तदुपन्यास इत्यत आह-अवयवादेकदेशादुदाहर-णमात्रात् स्यव्होपे पञ्चमी । तेनोदाहरणमनुरुध्य कार्यकारणभावादेः संबन्धस्योपन्यास इह दर्शने सांख्यादिदर्शने च भवतीत्यर्थः। एवं च स्वाभाविकसंबन्धशास्त्रित्वं व्याप्यत्वम्, स्वाभाविकत्वं चानौपाधिकत्वम्, प्रत्यक्षाणां केषांचित् साध्याच्यापकत्वनिश्चयात् , साधनव्यापकत्वनिश्चयादेवानुपाधित्वं ज्ञेयम् । अतीन्द्रियाणां केषांचिदुभयन्यापकत्वसुभयान्यापकत्वं साधनमात्र-व्यापकत्वं साध्यमात्राव्यापकत्वं वा । तत्राचे साधनव्यापकत्वात् , द्वितीये साध्याव्यापकत्वात्, चतुर्थेऽपि साधनव्यापकत्वादेवानुपाधित्वं निश्चेयम्, तृतींयेऽपि व्यापकस्य तन्मात्रव्यापकत्वानुपपत्तिरितरस्य तु कथं तन्मात्रन्यापकत्वमित्यत्र तकोंऽनुसंबेय इति तुल्ययोगक्षेमत्वादिना-ऽनुपाधित्वमध्यवसेयम् । भविष्यति कश्चिद्त्रोपाधिरिति शङ्कापिशाची स-कळविधिनिषेषव्यवहारानास्कन्द्तीत्यनादेयेत्यनौपाधिकत्वनिश्चयसंभवात्। उपाधिलक्षणं व्याप्तिलक्षणं चोक्तम् । तचानुमानं द्विविधं स्वार्थे परार्थं च । तत्र स्वार्थं स्वयमेव व्याप्तिपक्षधर्मतयोरनुसंधानात् । परार्थं च परोदीरितन्यायजन्यन्याप्तिपक्षधर्मताज्ञानात् । न्यायश्च तृतीयिछङ्गपरा-मश्रीप्रयोजकशान्द्ज्ञानजनकं वाक्यम् । तद्वयवाद्य पञ्च, तत्रावयवत्वं तृतीयलिङ्गपरमश्रेप्रयोजकशान्दज्ञानजनकशन्दज्ञानजनकवाक्यत्वम् , ता-नि च वाक्यानि प्रतिज्ञाहेत्द्ाहरणोपनयानिगमनानि, तत्र प्रतिज्ञा उद्दे-दयानुमित्यन्यूनानतिरिक्तविषयकशान्दज्ञानजनकं न्यायावयववाक्यम्। हेतुश्च प्रकृतसाधनगतपश्चम्यन्तो न्यायावयवः । उदाहरणं तु प्रकृतसाध्य-साधनाविनाभावप्रतिपादको न्यायावयवः । उपनयश्चाविनाभावविशिष्टस्य हेतोः पक्षवैशिष्टचप्रतिपादको न्यायावयवः, निगमनं तु पक्षे प्रकृतसा-ध्यवैशिष्टचप्रतिपादको न्यायावयवः । एवं च प्रवर्तते न्यायः, शब्दो-Sनित्यः, कृतकत्वात्, यद्यत्कृतकं तद्नित्यम्, अनित्यत्वन्याप्यकृतकत्व-

330

वांश्रायं, तस्माद्नित्यः। एतेषामेव प्रतिज्ञापदेशनिद्शेनानुसंधानप्रत्याम्नाया इत्यन्वर्थो वैशेषिकाणा संज्ञाः। अत्र च वाद्जलपवितण्डानां प्रवृत्तिप्रका-रच्छळजातिनिप्रहस्थानळक्षणानि च वादिविनोदेऽन्वेष्टव्यानि।। २॥

(विवृ०) नन्कानुमानानां सामान्यतो दृष्टत्वे पृथिवीत्वादिना दृत्य-त्वानुमानं पद्मस्य विकासेन दिनस्यानुमानं कुमुद्विकासेन रजन्या अनुमानं पद्मस्य विकासेन दिनस्यानुमानं कुमुद्विकासेन रजन्या अनुमानं रसादिना गुरुत्वाद्यनुमानं च कुत्रान्तर्भविष्यतीत्यत आह—अस्येद्मिति । अस्य व्यापकस्य साध्यस्य इदं साधनं व्याप्यमिति ज्ञानाहै-किकं भवति, कार्यकारणाभ्यां सिहतः संबन्धः कार्यकारणसंबन्धः संबन्धपद्मपि मत्वर्थीयाच्प्रत्ययेन संबन्धिकोधकम् । अवयवात्प्रतीनकाहैकिकविशेषात् छोद्गकिविशेषमिथिकृत्य छिद्गं भवतीति समुद्तिनार्थः । तथाच कार्ये यत्र छिद्गं तच्छेषवत्, कारणं यत्र छिद्गं तत्पूर्ववत्, संबन्धिकार्थकारणभिन्नं साध्यस्य यथाकथंचित्संबन्धविशिष्टं यत्र छिद्गं तत् सामान्यतोदृष्टम्, इत्युक्तानुमानानां सामान्यतोदृष्ट एवान्तर्भाव इति भावः । य तु केवछान्विशेक्छव्यतिरेक्यन्वयव्यतिरेकिभेदेना-नुमानस्य त्रैविध्यं वर्णयन्ति ते त्वदं सूत्रद्वयमन्यथैव व्याचक्षते, तद्वचाख्यानं नं तु प्रन्थगीरवभयानोद्भावतमसमाभिः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) एवं शेषेषु— अस्येदं कार्यकारणसंबन्धश्रावयवाद्भवति। यदस्येद्मिति लेक्किकं यच कार्यकारणसंबन्धस्तह्वयमवयवाद्भवति। कः पुन-रवयवः ? यस्तन्त्रान्तरेऽनुशिष्यते, प्रतिज्ञाहेतुद्राहरणोपनयानगमनान्य-वयवाः । साध्यनिदेशः प्रतिज्ञा । उद्राहरणसाधम्प्रात्साध्यसाधनं हेतुः । तथा वैधम्प्रात् । साध्यसाधम्प्रात्तद्धभभावी दृष्टान्त उद्राहरणम् । तद्विपर्ययद्वा विपरीतम् । उद्राहरणापेक्षस्तथेत्युपसंहारो न तथिति वा साध्यस्योपनयः । हेत्वपदेशात्प्रतिज्ञायाः पुनर्वचनं निगमनम् । त इमे तन्त्रान्तर्रानुशिष्टा अवयवाः निद्र्शनम् । पृथिव्यादिकं कारणविद्ति प्रतिज्ञा । उत्पत्तिधर्मकत्वादिति हेतुः । उत्पत्तिधर्मकं स्थाल्यादि द्रव्यं कारणवत् दृष्टमित्युदाहरणम् । तथाचोत्पत्तिधर्मकं पृथिव्यादिकमित्युपनयः । तस्मा-दुर्पत्तिधर्मकत्वात्कारणवत्पृथिव्यादिकमिति निगमनम् । वैधम्योक्ते च हेतौ । पृथिव्यादिकं कारणवत् । उत्पत्तिधर्मकत्वात् । अनुत्पत्तिधर्मकमान्त्रव्यमकारणवत् दृष्टम् । न च तथा अनुत्पत्तिधर्मकं पृथिव्यादिकम् । तस्मादुत्पत्तिधर्मकत्वात्पृथिव्यादिकं कारणविदिति । कार्यकारणसंबन्धः स्वत्विषि । शरावोद्धन्यादिकं मृत्कारणकम् । तद्नुविधानात् । वह्नयनुन्ति । वह्नयनुन

विधायी पाको बिह्नकारणको दृष्टः । तथाच मृद्मनुविधत्ते शरावोद्श्वनादिकम् । तस्मात्तद्वुविधानान्मृत्कारणकमिति । अथापि खळु कार्यं
कारणेन संबध्यते तदुत्पत्तिकत्वात् । सुवर्णोत्पत्तिकं कुण्डलादि सुवर्णेन
संबध्यमानं दृष्टम् । तथाच कारणोत्पत्तिकं कार्यम् । तस्मात्कारणोत्पत्तिकत्वात्कारणेन संबध्यते कार्यमिति । एवं वैधम्योंक्तेऽपि वाच्यम् । सोऽयमस्येद्मित्यनुमानेऽन्तर्भृतः कार्यकारणसंबन्धो वैज्ञात्यात्प्रथगमिधत्ते भगवान् सूत्रकारः । सुखेन खल्वेतच्छिष्याः प्रतिपद्येरित्निति । अथापि खळु
कार्यकारणसंबन्धोऽवयवाद्भवति । अवयवनमवयवः । सोऽयमन्वयो व्यतिरेकसहक्रतस्तत्र हेतुरिति । अथापि खल्ववयवे कारणे कार्यस्य संबन्धः
समवायो नत्वन्यत्र । कपाले हि घटः समवैति न कुलालादौ इति । तदेतदनुमानमनेकशाखं बहुपरिकरं तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यमिति ।। २ ॥

एतेन शाब्दं व्याख्यातम्।। ३।।

( उप० ) प्रमाणान्तराणि छैङ्किकेऽन्तर्भावियतुं प्रकरणान्तरमारभते-एतेनेति । शाब्दं शब्दकरणकं ज्ञानमिद्मिति यन्नैयायिकादीनामभिमतं तद्प्येतेन लैङ्गिकत्वेन लिङ्गप्रभवत्वेनैव व्याख्यातं यथा व्याप्तिपक्षयर्भ-ताप्रतिसंघानापेक्षं छैङ्किकं तथा ज्ञान्दमपि । तथाहि-एते पदार्थाः मिथः संसर्गवन्तः आकाङ्कादिमद्भिः पदैः स्मारितत्वात्, गामभ्याजेति पदार्थसार्थ-वत्। अत्र हि आकाङ्कादिमत्पदकदम्बस्मारितत्वं पदार्थानां मिथःसंसर्गवत्त्व-व्याप्यं गृहीत्वैव संसर्गवत्त्वमनुमिनोति किं कल्पनीयप्रमाणमावेन शब्देन, ननु नदीतीरे पञ्च फलानि सन्तीत्यनाप्तवाक्ये व्यभिचारान्नेदमनुमान-मिति चन्न, आप्तोक्तत्वेनापि विशेषणात् , आप्तत्वं हि-प्रकृतवाक्यार्थगो-चरयथार्थज्ञानवत्त्वं नत्वप्रतारकत्वमात्रं, तच वाक्यार्थप्रतीतेः पूर्वे दुर्प-हमिति चेन्न। शब्दप्रामाण्यवादिभिरपि व्यभिचारिशब्दव्यावर्तकस्या-भोक्तत्वस्य प्राह्यत्वेनाभिमतत्वात् , तेषां प्रामाण्यप्रहणार्थे तद्पेक्षा शान्दं तु ज्ञानं तद्ग्रहमन्तरेणाप्युपपद्यते तैव तु यादृशं लिङ्गं तादृशमहणमावस्यकं व्याप्यं त्वाप्तोक्तत्वविशिष्टमिति चेन्न, अयमत्राभ्रान्त इति सामान्यतो श्रहणसंभवात् । नन्वत्रेति प्रकृतसंसर्गे इत्येव पर्यवस्यति तथाच पूर्वमश-क्यमेव तद्भहणिमति चेन्न। प्रकरणसमिभव्याहारादिमाहात्म्यात्सामान्यत आप्तत्वनिश्चयसंभवेन छिङ्गनिश्चयसंभवात् । कदाचित्तत्र विसंवादेऽपि वाष्पादी धूमधर्मेणेवानुमानप्रवृत्तेः । नन्वेते पदार्थाः संसृष्टा

१ भवस्विति पाठः ।

वा साध्यम्, संभावितसंसर्गा इति वा, नाद्यः अनाप्तोक्ते व्यभिचा-रात्। न द्वितीयः योग्यतामात्रसिद्धाविप संसर्गानिश्चयात्रिष्कम्पप्रवृत्त्य-नुपपत्तेः, योग्यतायाश्च पूर्वमेव हेतुविशेषणत्वेन ज्ञातत्वात् किमनुमानेनेति चेत्र। नियमस्यैव साध्यत्वात् आप्तोक्तत्वेन विशेषणाच न व्यभिचार इत्यु-क्तत्वात् । नन्वाकाङ्का श्रोतिर तदुत्पाद्यसंसगीवगमप्रागभावः स च स्वरूपसन्नेव हेतुस्तज्ज्ञाने च संसर्गज्ञानस्य पूर्वमेव भावादनुमानवैयर्ध्यमि-ति चेन्न । निह संसर्गावगमप्रागभावमात्रमाकाङ्कां ब्रूमः । किं तिही स्मारिततदाक्षिप्ताविनाभावविशिष्टम्, तथाच विशेषणांशज्ञानादेवाका-ङ्क्षाया ज्ञानात्, तर्हि तावदेवाकाङ्काऽस्त्विति चेन्न विमलं जलं नद्याः कच्छे महिषश्चरतीत्यत्रापि नदीकच्छयोरविनाभावसत्त्वेनान्वय-बोधापत्तेः नीलमुत्पलमित्यत्र नीलोत्पलयोरविनाभावेऽपि तदाक्षिप्तयोई-व्यगुणयोरविनाभावसंभवात् । यद्वा पदस्मारितगोचरा जिज्ञासैवाकाङ्का अभिधानापर्यवसानं वा। तथापि तज्ज्ञानमावश्यकं ज्ञायमानकारणे ज्ञानो-पयुक्तव्यभिचारिवैद्रक्षण्याद्भ्याप्त्रिवत् । अत एवानन्वयनिद्धयविरहो वा, नायकप्रमाणासावो वा, सजातीये दुर्शनं वा, इतरपदार्थसंसर्गेऽपरपदार्थ-निष्ठात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वप्रमाविशेष्यत्वं वा योग्यताऽस्तु तज्ज्ञामावश्यक आसत्तेरप्यव्यवधानेन पदार्थस्मरणरूपाया ज्ञानं तन्त्रम् । संसर्गे च संसुज्यमानविशेषादेव विशेष इति नानभिमतविशेषसिद्धिः । यद्वा एतानि पदानि स्मारितार्थसंसर्गज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्कायोग्यतासत्तिमत्पदकद्म्ब-त्वाद्गामभ्याजेति पद्कद्म्बवद्तियनुमानात् ज्ञानावच्छेद्कतयााभिमतविशेष-सिद्धिः । यत्तु एतानि पदानि समारितार्थसंसर्गवन्तीति साध्यम् , तत्प-दानां पदार्थसंसर्गवत्त्वं वाधितमित्युपेक्षणीयम् । न च लिङ्गतया संसर्गज्ञापकत्वमेव पदानां संसर्गवत्त्वम् , तस्यानुमानात्पूर्वमसिद्धत्वेन व्याप्तेरयहात् । केचिचेष्टा प्रमाणान्तरमिति वदन्ति, तत्रोच्यते चेष्टा हि द्विविधा कृतसमयाकृतसमया च। तत्र कृतसमया अभिप्रायस्यं शब्दं स्मारयति न तु संसर्गप्रमामपि जनयति लिपिवत् । स्मृत्यारूढः शन्द एव तत्र प्रमाणं शन्दस्य च लिङ्गत्वमुक्तं न च शन्दस्मरणं चेष्टाया अवान्तरव्यापारः, चेष्टामन्तरेणापि शब्दाद्र्थप्रत्ययात् व्यापारत्वे तु चेष्टा-नैयत्यापत्तेः । नन्वेवं कथमेडमूकस्य चेष्टाथीनो व्यवहारस्तस्य तत्र सम-यमहाभावादिति चेन्न । तस्य चेष्टातः कथमथेंऽपि संप्रत्यय इति चिन्त-नीयत्वात्तस्यार्थेऽपि सङ्गतित्रहाभावात्, व्यवहारस्तु तस्याविनाभावप्र-

हात्करितुरगयोरिव कशाङ्कृशाभिधातात्तत्तद्वयवहारपाटवोपपत्तेः । अकृतसमया तु या कृत्यान्वयिनी, सा प्रयोजकााभिप्रायं स्मारयन्ती प्रयोज्यं
प्रवर्तयित, न तु कुत्रचित्प्रमां जनयित, यथा शङ्कृष्यनौ त्वया गन्तव्यमिति
श्रुतशङ्कृष्यनिः प्रतिष्ठते, तथा यदा मया तर्जन्यूर्ध्वीक्रियते तदा त्वयाऽसौ
ताडनीय इति तदा ताडयित, न तु किचित् प्रमिणोति। इत्यन्वयिनी त्वकृतसमया यथा दशानामङ्गुलीनामूर्ध्वकरणेन दश संख्या मुद्राणां पुराणानां
वा त्वया ज्ञातव्येति कारकप्रधाना, हस्ताकुञ्चनदर्शनात्त्वया समागन्तव्यमिति कियाप्रधाना, तथाचानया चेष्टया पदार्था एव स्वतन्त्राः परं स्मार्यन्ते न तु तेषां परस्परमन्वयोऽपि बोध्यते, तद्वोधककर्तृकर्मादिविभक्तिवत् प्रकृते चेष्टैकदेशानां नियतानामभावात् । तर्हि संसर्गबोधमन्तरेण चेष्टातः कथं प्रवृत्तिनिवृत्ती इति चेत्संशयप्रैतिभयोरन्यतरस्मादिति गृहाण ।
तस्मान्न चेष्टाऽपि प्रमाणमिति ॥ ३ ॥

( विवृ ) शान्त्वोषखात्रैवान्तर्भवतीत्याह—एतेनेति । एतेन छैड्डि-कज्ञानकथनेन शाव्दं शब्दज्ञानजन्यज्ञानमपि व्याख्यातं कथितमि-त्यर्थः । नैयायिकप्रभृतिभिरन्वयवोधनामकं प्रत्यक्षानुमितिभिन्नमनुभवरूपं ज्ञानं मन्यते, वैशेषिकमते तु न तद्ङ्गीकारः । पद्ज्ञानस्थले पदार्थसंसर्ग-स्यानुमितिरेव भवति तथाहि गौरस्तीति वाक्यश्रवणानन्तरं गौरस्तिता-वान् स्वधर्मिकास्तित्वान्वयबोधानुकूलाकाङ्क्षाश्रयपद्स्मारितत्वात् घट-वत् । अस्तिपद्समभिन्याहृतगौःपद्स्मारितत्वाद्वा चक्षुर्वदित्यनुमानमेव नत् शब्दजन्यो विरुक्षणो बोधः । पदानामेकवाक्यतापन्नत्वरूपसमिन व्याहृतत्वनिश्चयं विना न्यायनयेऽप्यन्वयबोधस्यानुत्पत्त्या पूर्वे तस्यावइय-कत्वात्। नच विनष्टे भाविनि वा घटचक्षुरादौ व्यभिचारः, स्वार्था-नुमाने स्वरूपसतस्तस्याकिंचित्करत्वात् । एकविधव्यभिचारप्रहसत्त्वेऽपि अन्यविबव्याप्तिनिख्यस्य संभवाच समानप्रकारकस्यैव व्यभिचारयहस्य व्याप्तिधीविरोधित्वात्। अथवा गौ:पद्मस्तित्ववद्गोगोचरज्ञानपूर्वकम् अस्ति-पद्साकाह्नुगौ:पद्त्वात् । यन्नैवं तन्नैवं यथाकाशमित्येवं पद्पक्षकानुमानमि-ति।यद्वा सामान्यत एवानुमानं, तथाहि-एते पदार्थाः परस्परं संसर्गवन्तः आकाङ्कादिमत्पदस्मारितत्वादण्डेन गामभ्याजाति पदार्थसार्थवत्, किं वा एतानि पदानि स्मारितपदार्थसंसर्गज्ञान गूर्वकाणि आकाङ्कादिमत्पदकद्-म्बत्वात् ' दण्डेन गामभ्याज ' इति पद्कद्म्ववदित्येवानुमानम् । नच

१ प्रतीतयोरिति किखितपुस्तकपाठः ।

व्याप्तिज्ञानविरहस्थले कथं तादृशानुमितिरिति वाच्यं, तत्र विशिष्टवो-धस्यानङ्गीकारात् । तावत्पदार्थस्मृतितः परस्परं संसर्गावगाहालौकिकमान-सप्रत्यक्षात्मकविशिष्टवोधसंभवाच। एतेन चेष्टाऽपि व्याख्यातेति संक्षेपः॥३॥

( भाष्यम् ) प्रत्यक्षलैङ्गिकव्याख्यानेन शाब्दं व्याख्यातमिति । यद्वै प्रत्यक्षेणोपलभते लिङ्काचानुमिनोति परानेतद्वोधयितुं भूतद्यया शब्दं प्रयुद्धे । शब्दाच योऽर्थः प्रतीयते सोऽयं प्रत्यक्षानुमानाभ्यामवगत इति शब्दात्प्रतीयमानेऽर्थे प्रत्यक्षमनुमानं वा प्रमाणं न शब्दः । योऽप्यलौकि-कोऽर्थस्तत्राप्यार्षे विज्ञानं हेतुरिति । अथापि शाब्दं विज्ञानं न शब्दस्य प्रमाणभावमपेक्षते इति कुत एतत्प्रातिपत्तव्यम् ? विप्रलम्भकवाक्याद्श्रीप-ळचेः । विप्रलम्भकवाक्यमेतादिति जानानोऽप्यर्थमुपलभते । उत्तरकालं यदि तत्र प्रमाणं किञ्चिदुपलभते, तथ्यमेतदिति प्रतिपद्यते । विपर्यये विरोधे च विपर्यय इति । विमर्शविपर्ययोपपत्तेश्च । राब्दाद्र्थेमुपलभमानस्य यद्सौ व्रवीति तत्प्रमाणादुपलब्धं न वेति विमर्शः, यद्यमाह मिध्यैतदिति विपर्ययञ्चोपपद्यते । विमर्शविपर्ययोपपत्तेः प्रतिपद्यामहे, न शब्दस्य प्रमा-णभावापेक्षा शब्दादर्थोपलब्धिरिति । तदेवमाप्तोपदेशो न प्रमाणम्, अथा-प्तोपदेशः प्रमाणं, नैव तत्र विमर्शविपर्ययावुपपद्येते । अनाप्तवाक्याचार्थी-पळिथः । प्रत्यक्षं चैतन्त्र शक्यमपह्नोतुमिति । अथापि खल्वयं जिज्ञासि-तमर्थमाप्तोपदेशाच्छ्रुतमनुमानेन जिज्ञासते अनुमानेन ज्ञातं च प्रत्यक्षतो दिदक्षते इति प्रत्यातमं व्यवस्थितो नियमः । स खल्वयमाप्तीपदेशं न प्रत्येति, अतोऽनुमानेन जिज्ञासते । तद्पि परोक्षमिति प्रत्यक्षतो दिद्वस्रते इति । यदि शब्दः प्रमाणं तत्रायमप्रत्ययो नोपपद्यते निदोंपप्रमाणभावा-दिति । नहि लिङ्गादुपलन्धौ विमर्शविपर्ययाप्रत्ययाः प्रक्रमन्ते । संवा-दार्थमिति चेलिङ्गादुपलन्धौ तत्प्रसङ्गः। अथाप्ययमाप्तो देशं प्रत्येति संवा-दार्थे त्वनुमानेन जिज्ञासते इति चेत् , छिङ्गादुपलन्धावपि शन्देन जिज्ञा-साप्रसङ्गः विशेषो वा वक्तव्य इति । श्रोतव्यो मन्तव्य इति च श्रुतस्य मननमृषिरभिधत्ते । अथाप्येतदुक्तम् । आप्तोपदेशस्य प्रत्यक्षानुमानाभ्यां प्रतिसंधानादिति । योऽपि प्रतिजानीते, आप्तेन दृष्टोऽनुमितो वाऽर्थः परत्र खबीधसंक्रान्तये शब्देनोपदिश्यते शब्दात्तदर्थविषया वृत्तिः श्रोतुरागम इति । सोऽप्येवं वाच्यः । यथार्थोपलन्धिसाधनं च प्रमाणं मन्यते । अय-थार्था चोपलब्धः खल्वपि शब्दादुत्पद्यते । तस्मात्संशयविपर्ययसाधन-

वन्नासौ प्रमाणम् । प्रमाणादुपलञ्बो हार्थस्तथाभूतो भवतीति । प्रत्यक्षलै-ङ्गिकयोरिप यद्यथार्थोपळिब्बसाधनं न तत्प्रमाणं, यच प्रमाणं न तद्य-थार्थीपलब्धिसाधनम् । सोऽयं प्रमातुरपराधो न प्रमाणस्य निमित्तान्तरका-रितत्र्य प्रत्यक्षरैङ्किकयोरुपप्रवः, न त्वेतच्छव्दे संभवति । रूपान्तराभा-वात् । यदेवास्य रूपं यथार्थोपलव्यिसाधनस्य तदेव विपरीतस्यापीति । तस्मादुपलव्यिसाधनमात्रं न प्रमाणम् । अथोपलव्यिसाधनमात्रं प्रमाणं, आप्तोपदेशः प्रमाणिमत्येतन्नोपपद्यते । न ह्यनाप्तोपदेशो नोपलब्धि साधय-तीति । संज्ञादीनां च प्रमाणान्तरभावप्रसङ्गः । यदि यदुपळिब्बसाधनं तत्प्रमाणं, संज्ञादीनामपि प्रमाणान्तरभावः प्रसञ्यते । संज्ञाद्योऽपि साधयन्त्युपल्रिधिमिति तस्माहिप्यादिवच्छव्दोऽपि न प्रमाणान्तरमिति । प्रमाणान्तरोपळच्यार्थप्रज्ञापनमिति चेत्, समानम् । अथापि प्रमाणावग-तार्थप्रज्ञापनमात्रं प्रयोजनं संज्ञादीनामिति नैतेषां प्रमाणान्तरभाव इति चेत्, शब्दस्यापि तदेव प्रयोजनमिति शब्दोऽपि न प्रमाणान्तरमिति । स्वयं हि ज्ञातमर्थे परान् प्रतिपाद्यितुकामेन शब्दः प्रयुज्यते इति । अथापि खल्वेबमसौ पुरुषो वेद इति शब्दात्प्रतिपद्यते न त्वेबमसावर्थ इति । तत्र प्रयोक्तुर्विज्ञानं तेनानुभीयते इत्यनुमितौ हेतुः शब्दः । तच विज्ञानं यदि प्रामाणिकं तदा संवादः व्यवहारख्य ततः प्रवर्तते, विपर्थये विपर्थय इति । आप्ताः खल्वधिगतमेव तत्त्वतोऽर्थमुपदिशन्तीत्याप्तोपदेशस्य प्रामाण्याभि-मान इति । अपूर्वा ह्युपलिबः प्रत्यक्षानुमानाभ्यामुत्पद्यते, न त्वेवं शब्दात् । नियमतो ह्युपळच्धेऽर्थे तस्य व्यापार इति । एतेनैतिह्यं व्याख्यातम् । इति होच्रित्योतिहां अनिर्दिष्टप्रवक्तकं प्रवादमात्रमिति । अथाप्येतहैं द्विकं संयो-ग्यादिकात् लिङ्गादुत्पद्यते चेत्, संयोग्यादिकमथीन्तरमर्थान्तरस्यापदेश इत्येतन्नोपपद्यते । लिङ्कं खल्वेतत्स्यात् । अथापदेशोऽयं तन्निमित्तं विज्ञानं लैंद्धिकमिति नोपपद्यते । आपदेशिकं हि तदैतत्स्यात् ॥ ३ ॥

हेतुरपदेशो छिङ्गं प्रमाणं करणमित्यनथीन्तरम् ॥ ४ ॥

( उप० ) ननु शब्दः कथं छिङ्गं शब्दस्यापदेशस्वभावत्वेन छिङ्ग्भिन्न्नत्वादित्याशङ्कर्याह्—हेतुरिति । अपिदृश्यते कथ्यतेऽनेनार्थ इत्यपदेशः शब्दः, स च हेतुछिङ्गपर्याय एव, प्रमाणिमिति छिङ्गविधया प्रमाकरण-मित्यर्थः । एवं करणशब्दोऽपि छैङ्गिकज्ञानकरणे छिङ्ग एव वर्तते । द्वयी हि कैरणगतिः, किंचित्सन्निकर्षाधीनप्रवृत्ति, किंचिचाविनाभाववछप्रवृत्ति,

१ प्रमाण इति पाठः ।

शब्दस्य तु अर्थेन न सन्निकर्षों नाप्यविनाभाव हाँति कथमर्थ गमयेत्, संकेन ताद्गमयतीति चेत् संकेतो हि पदार्थे न तु त संसंग्रें, तत्रापि संकेत इति चेन्न तस्यानेकविधत्वेन संकेतिविषयभावानु पपत्तेः । पदार्थसंकेतवलादेव वाक्यार्थोऽपि भासते इति चेन्न, अन्यसंकेते ज्ञान्योपस्थितावतिप्रसङ्गात् । शब्दस्मारितसंसर्गत्वेन नियम इति चेत् तथभाचैतन्नियमबलेनानुमानस्यैव लब्धावसरत्वात् । संकेतस्यापि इच्छामात्रत्वेन नित्रसक्तत्वात्, ईश्वरेच्छा नातिप्रसक्तित चेन्न तदिच्छामन्तरेणापि गङ्गादि सुदान्तीरासुपस्थितेरित्यलं नैयायिकेषु धृष्टतयेति ॥ ४॥

(विदृ०) ननु शब्दस्यापदेशपदवाच्यस्य ब्रिप्रलम्भ्य क्राप्याप पाच्छादनरूपतयाऽनुमित्यजनकत्वादिति ह्या निरस्यात हितु रिति । अपदेशशब्दो यद्यपि स्वरूपाच्छ्य तथापि अपदिश्यते कथ्यतेऽनेनेतिव्युत्पत्या शब्देऽपि स वर्तते, शब्द्ध लिङ्गविधया लैङ्गिक्झान एव हेतुरिति, अनुमितिप्रमितिकरणं च शब्दोऽपि, एवं लिङ्गिविधया करणत्वमपि शब्दे वर्तते । तथाच हेतुरपदेशो लिङ्गं प्रमाणं करणित्यमर्थान्तरं एते शब्दा एकस्य लिङ्गस्य वोधकाः नतु स्वरूपाच्छादन-मात्रबोधकाः स्वरूपाच्छादनस्याननुमापकत्वेऽपि शब्दस्यानुमापकत्वे न क्राचिद्नुपपत्तिरित्याशङ्कितुभ्रान्तिर्महतीति भावः ॥ ४॥

(भाष्यम्) उपपद्यते इत्याह । कथम्? यस्मात्— श्रहेतुरपदेशो छिङ्गं प्रमाणं करणिमत्यनर्थान्तरम्। हीयते गम्यतेऽनेनेति हेतुः । सोऽयमपदेशः, तेन ह्यपिद्श्यते इति । तदेव छिङ्गं छिङ्ग्यते ज्ञायतेऽनेनेति । तच प्रमाणं, प्रमीयतेऽनेनेति । तदेव करणं, साधकतमं भवत्यनुमिताविति । सेयं सामान्याभिधायिनः शब्दाद्विशेषप्रतिपत्तिरिति । तदेतत्सर्वमनर्थान्तरं न त्वेषामर्थभेद इति ॥ ४ ॥

# अस्येद्मिति-बुद्धचपेक्षितत्वात् ॥ ५ ॥

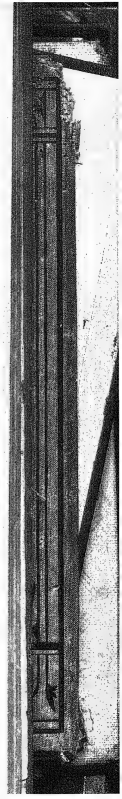
( उप० ) उपमानादीनामि पराभिमतानामिवनाभाववलप्रवृत्तिकानां लैक्किक एवान्तर्भाव इति प्रतिपादियतुमाह—अस्येदिमिति । उपमानार्थाप-त्तिसंभवाभावानामिति शेषः । अस्य व्यापकस्य इदं व्याप्यमित्याकारा या बुद्धिः सा जनकत्वेनापेक्षिता येषां ते तद्पेक्षितास्तस्य भावस्तद्पेक्षि-तत्वं तस्मादित्यर्थः । आहिताग्निपाठान् कान्तेन बहुत्रीहिः । तारकादि-पाठादितज् वा, तत्रोपमानं तावद्नुमानमेव शब्दद्वारा । तथाहि गोसदृशो

गवय इति वाक्यं तावदारण्यकेन कीटक् गवय इति नागरिकजिज्ञासा-यामभिधीयते तत्र यो गोसदृशः स गवयशब्दवाच्य इति सामानाधिक-रण्यबळादतिदेशवाक्यश्रवणसमनन्तरमेव परिच्छिनत्ति वनं गतस्तु तादृशं पिण्डमुपलभ्यायमसौ गवयशब्दवाच्य इति प्रतिसंधत्ते, अतिदेशवाक्य-अवणसमये गवयत्वं प्रवृत्तिनिमित्तं न ज्ञातमतः कथं संज्ञापरिच्छेद् इति चेत् लक्षणया तत्प्रतीतिसंभवात् गोसदृशो गवय इति वाक्येऽन्वयानुपप-त्तिविरहात्कथं छक्षणेति चेत्तात्पर्यानुपपत्तेः सत्त्वात् । नहि च्युपित्सुं प्रति गोसादृश्यस्य सखण्डस्य प्रवृत्तिनिमित्तत्वेनोपदृशेनमुचितं तस्माद्खण्ड-जातिविशेषे तात्पर्यमस्येति छक्षणासंभवात् । यद्वा गवयशब्दो गवयवाचकः असति वृत्त्यन्तरे शिष्टैस्तत्र प्रयुज्यमानत्वात् । असति वृत्त्यन्तरे यः शब्दो यत्र शिष्टैः प्रयुज्यते स तस्य वाचको यथा गोशब्दो गोरित्यनुमानादेव गवयसंज्ञां परिच्छिनत्ति, तर्कश्च यस्त्वयोपमानसहकारी वाच्यः स वर-मनुमाने क्रुप्रमाणभावेऽस्तु किं कल्पनीयप्रमाणभावेनोपमानेनेति । अनुमानमयूखे विस्तरोऽत्रान्वेष्टव्यः । अर्थापत्तिरप्यनुमानमेव तथाहि-दृष्टार्थापत्तिस्तावजीवतञ्चैत्रस्य गृहासत्त्वेन दृढतरप्रमाणावधृतेन वहि:-सत्त्वं कल्पर्यति, तत्रोपपाद्योपपादकयोर्व्याप्यव्यापकभावावधारणाधीनैव वहिःसत्त्वप्रतीतिः, भवति हि जीवते। गृहासत्त्वं वहिःसत्त्वेन सहचरितं वहिःसत्त्वं विना जीवतो गृहासत्त्वमनुपपन्नमिति वा ज्ञानम्, तत्राद्येऽन्व-यन्याप्ति(प्ते ?)रेवान्त्ये तु न्यतिरेकन्याप्तेरेव यह इति। न्याप्तिरस्ति न तस्य महणमिहोपयुज्यत इति चेत् व्याप्तिमहणमन्तरेणार्थापत्त्या भासानवका-शात्, स्वरूपसत्या व्यास्या वस्तुतो यदुपपादकं तस्यैव कल्पना स्यादिति दिक् । संशयकरणिकाया विरोधकरणिकायाश्चानुमानान्तर्भाव ऊहनीय: । विरोधस्यापि सहानवस्थाननियमछक्षणस्य ज्याप्तिघटितत्वात् । अतार्था-पत्तिरप्यनुमितानुमानं ' पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्के ' इत्यनेन वाक्येन पीनत्वमनुमितं तेन च पीनत्वेन रात्रिभोजनानुमानम्, देवदत्तो रात्री मुद्धे दिवाऽमोजित्वे सति पीनत्वाँदिति। संभवोऽप्यनुमानमेव, तदु-दाहरणं हि संभवति खार्यो द्रोणः, संभवति द्रोणे आढकम्, संभवति सहस्रे शतमित्यादि । तत्रेयं खारी द्रोणवती तद्घटितत्वात्, यद्येन घ-टितं तत्तेन तद्वत् यथाऽनयवनान् घटः । एवमन्यद्प्यूह्मम् । यत्तु संभवति

१ पीनत्वासंभवादिति सु. पु. पाठः । पीनत्वान्मतवदिति किखितपु. पाठः । उभयविध-स्याप्ययुक्तत्वायुक्तो विद्वद्भिरूह्नीयः ।

ब्राह्मणे विद्या, संभवति क्षत्रिये शौर्यमित्यादि, तत्प्रमाणमेव न भवति अनिश्चायकत्वात् । अभावोऽपि न मानान्तरं कार्येण कारणानुमानवत् कार्याभावेन कारणाभावानुमानस्य व्याप्तिमूळकत्वेनानुमान एवान्तर्भा-वात् । भट्टमतं तु भूतळादावभावयाहकं प्रमाणमनुपलम्भाख्यं, तत्क-चित् प्रत्यक्षे कचिचानुमानेऽन्तर्भूतं चक्षुरादिनैवाभावप्रहात्, न चेन्द्रि-यमधिकरणग्रह एवोपक्षीणम्, अभावग्रहपर्यन्तं तद्यापारसत्त्वात् । ऐति-ह्यमिवज्ञातप्रवक्तृकं प्रवादपारम्पर्यम्, इतिहेतिनिपातसमुदायः पुरावृत्ते वर्तते, तस्य भाव ऐतिछं, तद्यदि वाधितार्थे न भवति तदा शब्दा-न्तर्निवेशादनुमानम् । यदिह वटे यक्षो मधूकतरौ गौरीत्यादि तद्यचाप्तोक्तं तदा पूर्ववत्, अनाप्तोक्तं चेत्तदा न प्रमाणम्, तदेवं प्रत्यक्षमनुमानं चेति सिद्धं द्वयमेव प्रमाणमिति ॥ ५ ॥

(विवृ0) उपमानादेरप्यनुमान एवान्तर्भाव इति प्रतिपादयति—अ-स्येति । अस्य व्यापकस्य साध्यस्य इदं साधनं व्याप्यमिति बुद्धेर्याऽपेक्षा सा जाता येषां तत्त्वात्, व्याप्तिज्ञानसापेक्षत्वादिति तु फिलितार्थः। उपमानार्थोपत्तिसंभवैतिह्यस्थलीयदुद्धीनां लैङ्गिकत्वमिति शेप: । तत्रोप-मानजन्या बुद्धिस्तावत् प्रामीणस्य प्राथमिकगवयचक्षुःसंयोगानन्तरमयं गोसहश इति प्रात्यक्षिकं ज्ञानं ततो गोसदृशो गवयपद्वाच्य इत्यतिदेश-वाक्यार्थस्मरणं तत एतज्जातीयो गवयपदवाच्य इति या बुद्धिरुदेति सोपमितिरिति न्यायमतानुसारिणः। काणादमते तु साऽनुमितिरेव गोसा-दृद्यिष्टिङ्गेन गवयपद्वाच्यत्वव्याप्यतया गृहीतेन गवयपद्वाच्यत्वस्यानु-मितेरेव तदानीं जननात् । ज्याप्तिधीविरहद्शायां च न भवत्येव गवय-पद्वाच्यत्वधीरिति । अथवा गवयप्रत्यक्षानन्तरं गवयपदं गवयत्वप्रवृत्ति-निमित्तकम्, असति वृत्त्यन्तरे वृद्धैस्तत्र प्रयुज्यमानत्वात् यथा गोपदं गोत्वप्रवृत्तिनिमित्तकम्, यद्वा गवयपदं सप्रवृत्तिनिमित्तकं साधुपद्त्वादि-त्यनुमानेन पक्षधर्मतावलाद्भवयत्वप्रवृत्तिनिमित्तकत्वं भासते इति । मीमां-सका अर्थापत्ति प्रमाणान्तरं मन्यन्ते तथाहि—यत्र देवदत्तस्य शतवर्ष-जीवित्वं ज्योति:शास्त्राद्वगतं जीविनो गृहासत्त्वं च प्रत्यक्षाद्वगतम् । तत्र शतवर्षजीवित्वान्यथानुपपत्त्या बहिःसत्वं कल्प्यते । तदनुमानेन गतार्थ-त्वानेष्यते । तथाहि जीवित्वस्य बहि:सत्त्वगृहसत्त्वान्यतरच्याप्यत्वं गृहीतं तत्रान्यत्रसिद्धौ जायमानायां गृहसत्त्वबाधात् वहिःस्त्वमनुमितौ भासते एवं 'र्भानो देवदत्तो दिवा न भुङ्के' इत्यादौ भीनत्वस्य भोजनव्याप्यत्वावग- माज्ञोजनं सिद्धचत् दिवाभोजनवाधे रात्रिभोजनं सिध्यति । एवं संभवै-तिह्ययोरिप प्रमाणान्तरत्वं मन्यन्ते पौराणिकाः । तथाहि संभवो भूयःसह-चाराधीनज्ञानं यथा संभवति ब्राह्मणे विद्या संभवति सहस्रे शतमत्र च व्याप्तिनीपेक्षितेति तेषामाशयः । एवमैतिहाम्, इतिहोचुरित्यनेन प्रकारेण यदुच्यते, तद्धि अनिर्दिष्टप्रवक्तकं परंपरागतं वाक्यम्-यथा 'इह वटे यक्षः' इलादि । तस्याप्तोक्तत्वानिश्चयान्न शब्देऽन्तर्भाव इति पौराणिकानाम-भिसंधिः । तदेतन्मतं न समीचीनम्, ऐतिह्यस्य शब्द्रूपतयाऽनुमान एवान्तर्भावात् । संभवोऽपि व्याप्तिसापेक्षोऽनुमान एवान्तर्भवति, तन्निर-पेक्षस्तु प्रमाणमेव न, तदुक्तं गौतमीये 'शब्द ऐतिह्यानथान्तरभावाद-नुमानेऽर्थापत्तिसंभवाभावानामनर्थान्तरभावाचाप्रतिषेधः इति । भट्टमते वेदान्तमते चानुपल्रब्धेरपि प्रमाणान्तरत्वमस्ति तया चाभावप्रहो भवतीति तन्मतमपि न मनोरमम् । अनुपलब्धिस्थले इन्द्रियसंबद्धविशेषणता-प्रत्यासत्त्या प्रत्यक्षमेव भवतीति तत्र चानुपळच्येः कारणत्वं न विप्रति-पद्यामहे प्रमाणान्तरत्वं तु तस्या न युक्तिपदवीं स्पृशतीति संक्षेपः ॥ ५ ॥ ( भाष्यम् ) कस्मात्-\*अस्येद्मिति बुद्धयपेक्षितत्वात् । अस्येदं कार्य कारणमित्यादिवदस्य ज्ञापकस्येदं ज्ञाप्यमस्यापदेशस्येदमपदेश्यमस्य लिङ्कस्येदं लिङ्गयमस्य प्रमाणस्येदं प्रमेयमस्य करणस्येदं कार्यमिति बुद्धिः सर्वेत्रापे-क्षते । द्वयोः संबन्धदर्शनं सर्वत्रापेक्षितमिति शब्दान्तरमात्रं न त्वर्थान्तर-मिति । अथापि खल्वस्येद्मिति वुद्धचपेक्षितत्वादुपमानाद्यो न प्रमाणा-न्तरमिति । तत्रोपमानं साहद्यप्रतिपत्तिहेतुर्ने प्रमाणान्तरम् । यदा द्वौ भावौ पश्यति सादृश्यमनयोः प्रत्यक्ष्मुपलभते । प्रमाणान्तरभावे वा साधर्म्यप्रतिपत्तिहेतुबद्धैधर्म्यप्रतिपत्तिहेतोस्तत्त्वप्रसङ्गः । यच गोसदृशो गवय इत्यारण्यकात् श्रुतवतोऽरण्यं गतस्य गवयं पत्रयतस्तत्र गोसादृ इय-ज्ञानं तद्पि प्रत्यक्षम् । तस्यैव परतो गवि गवयसादृज्यप्रतिपत्तिः प्रत्यक्षमनुमानं वा । यच तत्र गवयपद्संकेतप्रहणं तद्प्यनुमानम् । गोसा-हदयमुपलभ्य खलु तत्र गवयशब्दस्य संकेतमनुमिनोति । तत्र गवयशब्द-प्रयोगो हि संकेतनिमित्त इति । एवमश्रीपत्तिरप्यनुमानम् । अर्थादापत्तिः प्रसङ्गः । दिवाऽभुः जानस्य भोजनकार्यं पीनत्वमुपलभ्य रात्रिभोजनमनुः मिनोति । जीवतो देशसंयोगाव्यभिचाराद्वहेऽनवस्थितस्य बहिरवस्थानम-नुमीयते । संभवो नाम समुदायसमुदायिनोः समुदायेनेतरस्य त्रहणं तचानुमानम् । द्रोणस्य सत्ताग्रहणात् यदाढकस्य सत्ता गृह्यते, तत्त्वल



द्रोणं प्रत्याढकस्य समुदायिभावात् । चतुर्गुणितो ह्याढको द्रोण इति । अभावो विरोधी, अभूतं भूतस्य भूतमभूतस्य भूतोभूतस्य । तद्नुमानभि-त्युक्तम् । तदेवं परीक्षितं छैिङ्किकम् ॥ ५॥

आत्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्मृतिः॥ ६॥

( उप० ) छैिङ्ककं व्याख्याय इदानीं प्रकरणान्तरमारभते—आतम-मनसोरित । उत्पद्यत इति शेषः । संयोगिवशेषः प्रणिधानादिसंनिधा-नम्, एतस्मादसमवायिकारणादात्मनि समवायिनि स्मृतिर्विद्याविशेष उत्पद्यते, निमित्तकारणमाह संस्कारादिति । चकारेण व्यापारी पूर्वानु-भवः समुचीयते । अनुभवयाथार्थ्यायाधर्थ्यमियमनुविधत्ते, रज्जुं भुजङ्ग-तयोपळभ्य पर्णायितस्य तथैव स्मृतेः । न च सततं स्मृतिप्रसङ्गः, संस्का-रोद्वोधाधीनत्वात्, तदुक्तं प्रशस्तदेवपादैः ' लिङ्गदर्शनेच्छानुस्मरणाद्य-पेक्षादात्ममनसोः संयोगिवशेषात् पद्वभ्यासादरप्रत्ययजनिताच संस्का-राहृष्टश्रुतातुभूतेषु शेषानुव्यवसायस्मरणेच्छाद्वेषहेतुरतीत्विषया स्मृतिः ' इति । आर्षे ज्ञानं स्त्रकृता पृथङ्ग लक्षितं योगिप्रत्यक्षान्तर्भावितम् । प-दार्थप्रदेशाख्ये तु प्रकरणे तदुक्तं, तद्यथा ' आम्नायविधातृणामृषीणामती-तानागतवर्तमानेष्वतीन्द्रियेष्वर्थेषु धर्मादिषु अन्थोपनिबद्धेषु लिङ्गाद्यन-पेक्षादात्ममनसोः संयोगाद्धमिवशेषाच प्रातिमं ज्ञानं यदुत्पद्यते तदार्षम् ' इति । तच कदाचिल्लोकिकानामपि भवति यथा कन्यका वदति श्वो मे भ्राताऽऽगन्तेति, हृद्यं मे कथयतीति ।। ६ ।।

(विवृ०) द्विविधामनुभूतिरूपा बुद्धि परीक्ष्य स्मृतिरूपा बुद्धि परीक्षितुमारभते—आत्ममनसोरिति । आत्ममनसोः संयोगिविशेषात् सुस्मूर्षीद्सिहितादात्मनःसंयोगात् संस्कारात् समानाकारकात् भावना-स्यात्, चकारादुद्वोधकाच स्मृतिर्भवति । तत्र च उपेक्षानात्मकनिश्चयः करणं, संस्कारो व्यापारः, बद्घोधकास्तत्सहकारिणः, आत्ममनःसंयोग्योऽसमवायिकारणं सुस्मूर्षारूपप्रणिधानादिकं निमित्तकारणामित्यर्थः ॥६॥

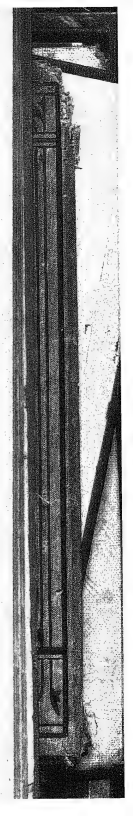
(भाष्यम्) अथेदानीं स्मृतिः परीक्ष्यते । सा चेयम्— अत्यमनसोः संयोगिवशेषात्संस्काराच स्मृतिः । उत्पद्यते । आत्ममनसोर्थः संयोगिवशेष-स्तरमात् संस्काराच प्राचीनादिति । कोऽसौ विशेषः निमित्तविशेषव्यपा-अय इति । तचैतत्, प्रणिधाननिवन्धाभ्यासिळङ्गळक्षणसादृश्यपिरमहा-अयाश्रितसंबन्धाननतर्थवियोगैककार्यावरोधातिशयपाप्तिच्यवधानसुखदुः-सेच्छाद्रेषमयार्थित्वित्रयागाधर्माधर्मनिमित्तेभ्य इति तन्नान्तरसमाचारा-

्प्रतिपत्तव्यमिति । यथा खल्वात्ममनसोः संयोगिवशेषात् संस्काराच स्मृतिः ॥ ६ ॥

#### तथा स्वमः ॥ ७॥

( उप० ) तदेवं चतुर्विधां विद्यां व्युत्पाद्य इदानीमविद्यां व्युत्पाद-यितुमहीति, तत्र संशयविपर्ययौ प्रसङ्गात्पूर्वमेव निरूपितौ, स्वप्नं निरूप-यितुमाह-तथेति । यथात्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्मृतिस्तथा स्वप्रज्ञानमपीत्यर्थः । उपरतेन्द्रियश्रामस्य प्रळीनमनस्कस्य इन्द्रियद्वारेणेव यद्तुभवनं मानसम्, तत् स्वप्नज्ञानम् । तच त्रिविधं किंचित्संस्कारपाट-वात्कामी कुद्धो वा यमर्थमादृतश्चिन्तयन् स्वापिति तस्य तस्यामवस्थायां प्रत्यक्षाकारं ज्ञानं पुराणादिश्रवणजनितसंस्कारवज्ञाजायते कर्णार्जुनीयं युद्धमिद्मित्याकारम् । किंचिद्धात्नां वात्पित्तऋष्मणां दोषात् । तत्र वातदोषादाकाशगमन-वसुन्धरापर्यटन-व्यावादिभयपलायनादीनि पश्यति, पित्तोपचयदोषमहिम्रा वह्निप्रवेश-वह्निज्वालालिङ्गन-कनकपर्वत-विशुह्नता-विस्फुरणदिग्दाहादिकं पञ्चाति, श्लेष्मदोषप्राबल्यात्तु समुद्रसंतरणनदी-मज्जन-धारासारवर्षण-रजतपर्वतादि पश्चित । अदृष्टवशाद्पि तज्जनमा-नुभूतेषु जन्मान्तरानुभूते वा सिद्धोपप्छतान्तःकरणस्य यज्ज्ञानमुत्पद्यते तत्र शुभावेदकं धर्माद्रजारोहण-पर्वतारोहण-छत्रलाभ-पायसभक्षण-राज-संदर्शनादिविषयकम्, अधर्मात्तु तैलाभ्यः जनान्धकूपपतनोष्ट्रारोहण-पङ्क-मज्जन-स्वविवाहद्र्ञनाद्विषयकं स्वप्रज्ञानमुत्पयते । त्रयाणां मिलिताना-मेवात्र कारणत्वं गुणप्रधानभावमाश्रित्यायं विभागो द्रष्टव्यः ॥ ७ ॥

(विवृ०) स्मृतौ यथा संस्कारः कारणं तथा स्वप्रसंज्ञकमानस-ज्ञानेऽपीत्याह—तथेति। तथा आत्ममनःसंयोगिविशेषात् पूर्वानुभवजित-संस्काराच स्वप्नो मानसज्ञानिविशेषो भवति, अत्र संयोगे विशेषो मेध्यामनः-संयोगात्मकदोषविशिष्टत्वम्। अत एव तदानीं भ्रम एव भवति, पूर्वा-नुभवश्च ऐहिको जन्मान्तरीयो वा, नच नलादेद्मयन्त्यादिव्र्शनमुषा-देरिनिस्द्वादिद्शीनं पुराणादिप्रसिद्धं कथं संगच्छते तज्जन्मन्यननुभवातः जन्मान्तरे च विषयस्याजातत्वेनानुभवासंभवाचेति वाच्यम्। संसारस्या-नादितया कल्पान्तरानुभूततत्त्विषयसंस्कारेण तत्त्विषयस्वप्रसंभवात्। नच 'अदृष्टमप्यर्थमदृष्टवेभवात्करोति सुप्तिर्जनदर्शनातिथिम् ' इति श्रीहर्षवाक्यस्यासङ्गतिरिति वाच्यम् । तत्रादृष्टपदस्य तज्जन्मादृष्टार्थ-कत्वात् तत्र किंचित्स्वप्रज्ञानं वातदोषाधीनमाकाशगमनादिविषयकम् ,



किंचिच पित्तदोषाथीनं विद्युदर्शनादिविषयकम् किंचित्तु श्रेष्मदोषाथीनं नदीमज्ञनादिविषयकम् । तत्र कानिचिज्ज्ञानानि ग्रुभसूचकानि, कानिचि-चाग्रुभसूचकानि । तदुक्तम्—'आरोहणं गोवृषकुज्जराणां प्रासादशैलाप्रवनस्पतीनाम् । आरुद्ध नौकां प्रतिगृद्ध वीणां मुक्त्वा रुदित्वा ध्रुवमर्थलामः' इति । 'कृष्णाम्बरधरा नारी कृष्णगन्धानुलेपना । उपगृहिति यं स्वप्ने तस्य मृत्युर्न संशयः' इत्यादि च । अत्रच मानसं ज्ञानं ज्ञानलक्षणरूपालौ-किकसन्निकर्षाद्रविति स्मरणं च संस्कारादिति विशेषः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) तथैवात्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच खप्रोनाम विज्ञानमुत्पचते। कः पुनरत्र विशेषः ? आगन्तुकिनिद्रादोष इत्याह। वातपित्तर्रोष्मणां दोषात्स्वरुविप स्वप्नो भवति। वातदोषात्स्वरुवयं सुप्त आकाशे
विचरति वसुन्धरां पर्यटिति व्याद्यादिभ्यो चा विभेति। पित्तदोषात्प्रविशत्यित्रं आलिङ्गति ज्वालां काञ्चनपर्वतिवसुत्स्कुरणादिकं चोपलभते।
क्रोष्मदोषात्संतरित सरिदर्णवं पश्यति धारासंपातं शिलोचयं च राजतमिति। एवं शेषेषु वाच्यम्। संस्कारः खल्वप्यत्र हेतुर्नह्यन्धः स्वप्नेषु किंचित्पश्यतीति। सोऽयं स्वप्नो न स्मृतिः। कस्मात् पृथ्रगुपदेशात्। जाश्रत्खल्वयं
पुरुषो यत् किंचन पश्यति शृणोति जिद्यति स्पृशति रसयति वा, तत्कारितसंस्कारवशान्मनसि करणविलये सत्यात्ममनः संयोगविशेषादन्तर्नां डीष्ठ
निद्रादोषोपनीतं तथाविधमेव प्रतीतिशरीरं विषयं पश्यति शृणोति जिद्यति
स्पृशति रसयति चेति। सुमोऽहमद्य रथमपूर्वमद्राक्षं शब्दांश्च मनोरमानशृणवं अस्याक्षं च मन्दं समीरणं दिव्यानिजञ्चं च सुमनसो गन्यानभ्यवाहरं च स्वादृनि भोजनानीत्येवं ह्यात्थितः परामृशति इति।। ७।।

## स्वमान्तिकम् ॥ ८॥

(उप०) नतु यज्ज्ञानं स्वप्रमध्ये तु स्वप्रज्ञानानुभूतस्यैवायस्य स्मृतिस्पं जायते तत्र स्वप्रत्वं न वर्तते स्वप्रस्यानुभवस्पत्वात्, तथाच कस्मात्कारणात्त-दुत्पत्तिरित्यत आह्—स्वप्रान्तिकमिति । तथेति पूर्वसूत्राद्नुवर्तते तेनात्ममन्तिः संयोगिवशेषात्संस्काराच यथा स्वप्रस्तथा स्वप्रान्तिकमपीत्यर्थः । एतावानेव विशेषो यत्स्वप्रज्ञानं पूर्वानुभवज्ञनितात्संस्कारात्, स्वप्रान्तिकं तु तत्कालोत्पन्नानुभवज्ञनितसंस्कारादेव । तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्यैः । अतीतज्ञानप्रत्यवेक्षणात् स्मृतिरेव १ इति । उक्तं च वृत्तिकारैः । अनुभृतवस्तुस्पुरणार्थतया न समरणाद्यीन्तरं स्वप्रज्ञानम् । इति । स्वप्रमध्ये

प्रमाभूतं यज्ज्ञानं तत्स्वप्नान्तिकामिति केचित् । यथा शय्यायां शयानी-ऽस्मीत्यादि ॥ ८ ॥

(विद्यु०) स्वप्नान्तिकसंज्ञकेऽपि ज्ञाने एतदेव कारणमित्याह—स्व-प्नान्तिकमिति । तथेत्यस्य पूर्वसूत्रस्थस्यात्रानुषङ्गो वोध्यः । तथाच स्वप्नज्ञानं यथात्ममनःसंयोगिविशेषसंस्कारोभयजन्यं तथा स्वप्नान्तिकाख्यं ज्ञानमपीत्यर्थः । इदं च ज्ञानं स्वप्नावस्थाजातानुभवजनितसंस्कारेण जायते किंतु स्मृत्यात्मकम्, न मानसमिति विशेषः ।। ८ ।।

(भाष्यम्) यथा खळु स्वप्तः तथा— अस्वप्तान्तिकम् । स्वप्तस्यान्तिकं स्वप्तान्तिकम् । तदेतत्त्तौषुमं विज्ञानम् । जागरितस्थानः स्वप्तस्थानः सुष्तप्रस्थानो हि पुरुषो भवतीति । तत्रात्मिन मनसो लयाद्योऽयमात्ममनसोः संयोगन्विशेषस्तस्मादेतदुत्पद्यते। सुखं खिल्वदानीं पुरुषोऽनुभवति । सुखमहमस्वाप्सं न किंचिद्वेदिषमिति ह्युत्थितः परामृशति । सोऽयं सुष्तिनिमित्तं संस्कारिवशेषो न स्मृतिस्वप्रहेतुरिति ॥ ८ ॥

#### धर्माच॥ ९॥

( उप० ) स्वप्नस्वप्रान्तिकयोः कारणं समुचिनोति-धर्माचेति । अधर्म-समुचयार्थश्रकारः । कृतव्याख्यानमेतत् ॥ ९ ॥

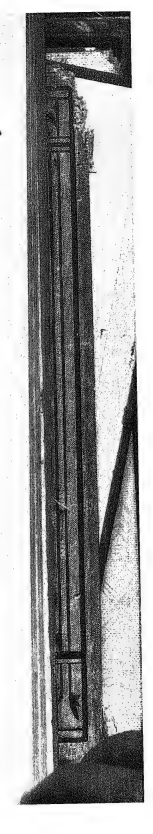
(विद्यु०) स्वप्रास्वप्रान्तिकयोरदृष्टमप्यसाधारणं कारणमित्याह—धर्मा-चेति । चकाराद्धर्मस्य संप्रहः । केचित्तु संस्कारं विनेव धर्मादिमात्राद्पि किंचित्स्वप्रादिकं जायते इति प्रतिपादनायेदं सृत्रम्, अत एव पूर्वोक्तश्री-हर्भकाव्यमपि साधु संगच्छते इत्याहुः ॥ ९॥

(भाष्यम्) तचैतत्स्वप्रान्तिकं नैतावतो निमित्तादुत्पद्यते किंतु— अध्याच । धर्मोऽपि तत्र हेतुः । तदानीं खल्वयमात्मा परेणात्मना संपद्य स्वेन रुपेणाभिसंपद्यते इति । स्वप्नः खल्विप धर्माद्धमीचोत्पद्यते । तत्र धर्माद्रजारोहणादिकमधर्मोद्भध्रूपपतनादिकमात्मनः पत्र्यतीति ।। ९ ।।

## इन्द्रियदोषात् संस्कारदोषाचाविद्या ॥ १० ॥

( उप० ) इदानीं विपर्ययमधिकृत्याह—इन्द्रियदोषादिति । आविद्येति सामान्यवाच्यपि पदं विपर्यये वर्तते प्रकरणात्, संशयस्वप्रानध्यवसायाना- मुक्तत्वात् । तत्रेन्द्रियदोषो वातपित्ताद्यभिभवकृतमपादवम्, संस्कारदोषो विद्योषादर्शनसाहित्यं तद्धीनं हि भिथ्याज्ञानं जायते ॥ १०॥

( विवृ ) प्रकारान्तरेणापि बुद्धिर्द्धिविधा प्रमाऽप्रमा चेति । तत्रा-



प्रमायाः कारणमाह-इन्द्रियदोषादिति । इन्द्रियदोषः काचादिः, संस्कार-दोपो भ्रमानुभवजातत्वादिः, चकाराहूरत्वादिरूपाणामसाञ्जद्भपरामर्शादि-रूपाणा च दोषाणां संग्रहः । तथाचाविद्यायामप्रमायां दोषः कारणं, दोषस्तु पित्तद्रत्वादिरूपो नानाविध इत्यर्थः ॥ १० ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्बविद्या च विद्या चेति द्विविद्या बुद्धिः, तयोः खलु-अइन्द्रियदोषात्संस्कारदोषाचाविद्या । इन्द्रियदोषाद्न्यथा भूतमन्य-थोपलभते । संस्कारदोषाद्न्यथाभूतमन्यथा समरति । यचान्यथाभूत-स्यान्यथाऽनुमानं तद्पीन्द्रियदोषादिति । सेयमविद्या । अथापि खल्वि-न्द्रियस्य मनसो र जस्तमोऽतिशयनिमित्तादोषात्संस्कारदोषाच मिथ्या-ज्ञानप्रभवाद्भवत्यविद्या अतिसमस्तद्वद्विरनात्मन्यात्मबुद्धिरभये भयबुद्धिर-सुखे सुखबुद्धिरत्राणे त्राणबुद्धिरित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । सेयं कार्यभूता अवत्यविद्यति ॥ १० ॥

#### तहुष्टज्ञानम् ॥ ११ ॥

( उप० ) अविद्यासामान्यलक्षणमाह—तदिति । तदित्यव्ययपदं सर्व-नामसमानार्थकमविद्यां परामृहाति । साऽविद्या, दुष्टज्ञानं व्यभिचारि-ज्ञानमत्तरिमस्तिदिति ज्ञानं व्यधिकरणप्रकारावच्छिन्नं विशेष्यावृत्तिप्रका-रकमिति यावत् । दोषश्च ज्ञानस्यानिश्चयरूपत्वमपि, तेनैककोटिसत्त्वेऽपि संशयो दुष्ट एवानवधारणात्मकत्वात् । तद्नेन संशयविपर्ययस्वप्रानध्य-वसायानां चतुर्णामप्युपप्रहः ॥ ११ ॥

(विवृ०) अविद्याया लक्षणमाह-तदिति । सर्वनामसमानार्थकं तिद्त्यव्ययं नातस्तेनाविद्यापरामर्शानुपपत्तिः, दोषजन्यं ज्ञानं सा अवि-चोति अविद्यालक्ष्णम्, अत्र दोषाणामन्यतमत्वेन निवेशः । उपलक्षणमेतत तद्भाववति तत्प्रकारकं विशेष्यावृत्तिप्रकारकं वा ज्ञानमित्यप्यविद्याल-क्षणं द्रष्टव्यम् ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) सेयमविद्या दुष्टज्ञानमिति ॥ ११ ॥

## अदुष्टं विद्या ॥ १२ ॥

( उप० ) ज्ञानमित्यनुवर्तते अदुष्टमदुष्टेन्द्रियजन्यं यत्र यद्स्ति तत्र तदनुभवो वा समानाधिकरणप्रकारानुभवो वा विशेष्यावृत्त्यप्रकारकानु-भवो वा विद्येत्यर्थः । तचाध्यक्षं लेक्किकं च द्वयमेव ।। १२ ।।

(विवृ०) प्रमालक्षणमाह-अदुष्टमिति । दोषानधीनं ज्ञानं प्रमेति

प्रमालक्षणं भ्रमसामान्यभिन्नज्ञानं प्रमेत्यपि लक्षणं द्रष्टन्यम् । आंशिक-प्रमाया अलक्ष्यत्वमेव, तद्वति तत्प्रकारकं ज्ञानं तत्प्रमेति विशेषलक्षणम्, एतच 'रङ्गरजतयोरिमे रजते ' इत्याद्यांशिकप्रमासाधारणम्, स्मृतिन्या-वृत्तप्रमालक्षणे च अनुभवत्वं निवेशनीयमित्यन्यत्र विस्तरः ॥ १२ ॥

( भाष्यम् ) यत्पुनरदुष्टं ज्ञानं दुष्टज्ञानं विरूणिद्धि सेयं विद्या । विद्या खल्वविद्याविपर्ययेण वेदितव्येति ॥ १२ ॥

## आर्ष सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः ॥ १३ ॥

(उप०) नन्वार्षमि ज्ञानं समानाधिकरणप्रकारकमेव। तच नेन्द्रियजन्यमसंनिकृष्टार्थगोचरत्वात्। न लैङ्किकं लिङ्कानुसंधानमन्तरेण जायमानत्वात्। तथा चैतत्करणं तृतीयं प्रमाणमायातमत आह—आषिमित।
ऋषीणां गालवप्रमृतीनां यदतीतानागतिवषयकं ज्ञानं तदार्षम्, यच
सिद्धानां मन्त्रौषधिगुटिका जनादिना व्यवहितविप्रकृष्टार्थगोचरज्ञानं प्रति
सिद्धिगतानां यदर्शनं तदुभयं धर्मेभ्यो यथार्थसाक्षात्कारिज्ञानं जायते,
तयोगिप्रत्यक्षेऽन्तर्भावात्र विद्यान्तरमिति वृत्तिकृतः। आर्ष ज्ञानं चतुर्थी
विद्येव सा च ऋषीणां लौकिकानां च भवति, तच मानसप्रत्यक्षमेव
उत्प्रेक्षासहकृतेन मनसा जनितं नैयनस्पन्दनादि—लिङ्कजनितं वा, प्रागर्भवीयसंस्काराधीनैवात्र व्याप्तिधीः, स्तनपानेष्टसाधनताव्याप्तिप्रहवत्।
प्रशस्ताचार्यास्तु सिद्धदर्शनं न ज्ञानान्तरमित्याद्धः। तथाहि यदि सिद्धानां
गुटिका जनादिसिद्धनिमित्तप्रभवं व्यवहितविप्रकृष्टविषयं तदुच्यते तदा
प्रत्यक्षमेव, यदि तु दिव्यान्तरिक्षमौमानां प्रहनक्षत्रसंचारादिनिमित्तार्थानं तदा तहेङ्किकमेव तथा सहचारदर्शनेन व्याप्तिपरिच्छेदादिति॥१३॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रीपस्कारे नवमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम्।

(विद्यु०) ननु योगिनां ज्ञानं कथमविद्या न भवति दूरत्वादिरूप-विषयदोषस्य तत्रापि संभवादत आह—आर्षमिति । आर्षमृणीणां योगज-धर्मेण जनितं यत् सिद्धदर्शनं सिद्धानां सत्तां सर्वेषां वस्तृनां दर्शनं तद्ध-मेंभ्यो जायते नतु तत्राधर्मः कारणामिति न तत्कदाचिद्पि अमरूपं, भ्रमं प्रति अधर्मस्य हेतुत्वात्। योगिनां ज्ञानं तु धर्ममात्राधीनं प्रमारूपमेव भवति । दूरत्वादेविषयदोषस्य तत्र अमत्वासंपादकत्वात् । दोषाणां भ्रम-जनकत्वमधमसहकारेणैवोति हृद्यम् । केचित्तु सिद्धेन मन्त्राद्यमिमन्त्रितेन

१ नियमसंदर्शनादिलिङ्गजनितं वेति पाठः ।

गुटिकाश्वनिवशेषादिना यहर्शनं भवति तद्पि आषेवत् धर्मेभ्य एव भवति । अतएव रघुवंशे 'अतीन्द्रियेष्वप्युपपन्नदर्शनो वभूव भावेषु दिली-पनन्दनः' इत्यादिकमपि साधु संगच्छते । तथाच तादृशज्ञानमपि धर्म-मात्राधीनतया प्रमारूपमेव भवतीति भाव इति व्याचक्षते ॥ १३ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चानन-भट्टाचार्य-प्रणीतायां कणादस्त्रविवृत्ती नवमाध्यायस्य दित्तीयमाहिकम् ।

( भाष्यम् ) आम्नायविधातृणामृषीणामतीतानागतवर्तमानेष्वतीन्द्रिये-ष्वर्थेषु धर्मादिषु च योगसमाधिनिभित्तं यदार्षे विज्ञानं प्रातिमं नामो-त्पद्यते, यच्चाश्वनादिसिद्धानामतीन्द्रियेष्वर्थेषु ज्ञानमुत्पद्यते, तदेतद्धर्मेभ्य उत्पद्यते इति । अधापि खल्वार्षे यत्समाधिसिद्धानां दर्शनमविद्योपमर्दकमु-त्पद्यते, धर्मेभ्यस्तदुपपद्यते इति । तचैतत् 'योगाङ्गानुष्टानाद्युद्धिस्ये ज्ञान-दीप्तिराविवेकष्यातेः' इति तन्त्वान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यमिति ॥ १३ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये नवमस्याध्यायस्य दितीयमाहिकम्।

समाप्तश्चायं नवमोऽध्यायः।

# दशमाध्याये प्रथमाहिकस्।

इष्टानिष्टकारणविश्वेषाद्विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरथीन्तरभावः॥१॥

( उप० ) आत्मगुणानां कारणतो भेद्व्युत्पाद्नं द्शमाध्यायार्थः । तत्र ' आत्मशरीरेन्द्रियार्थबुद्धिमनः प्रवृत्तिदोषप्रेत्यभावफळद्धः खापवर्गास्तु प्रमेयम् ' इति गौतमीये प्रमेयविभागसूत्रे सुखस्यानिभयानाद्धः खाभिन्नन्वे सुखमिति भ्रमनिरासार्थे सुखदुः खयोरेव प्रथमं भेदमाह्-इप्टानिष्टेति । सुखदुः खयोर्भिधः परस्परमर्थान्तरभावो भेदो वैजात्यिमिति यावत् । कुत इत्यत आह्-इप्टानिष्टकारणविशेषात् इष्टं इध्यमाणं स्वन्चन्दन्वितादि, अनिष्टमनिष्यमाणमहिकण्टकादि, तद्भूपं यत्कारणं तस्य विशेषाद्भेदात्कारणवैजात्यार्थानं कार्यवैजात्यमावश्यकं यतः, भेदकान्तरमाह विरोधात् सहावस्थानळक्षणात् । नह्येकस्मिन्नात्मन्येकदा सुखदुः खन्यारनुभवः । चकाराद्वयोः कार्यभेदं भेदकं समुचिनोति । तथाहि अनुमहाभिष्वङ्गनयनप्रसादादि सुखस्य, दैन्यसुखमाळिन्यादि दुः खस्य कार्यमिति ततोऽप्यनयोर्भेदः । तदुक्तं प्रशस्ताचार्यः ' अनुप्रहळक्षणं सुखं स्नगद्यभिप्रेतविषयसांनिध्ये सति इष्टोत्पन्नधीन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्धमीद्यपेन्त्रसाविभेत्रतिवषयसांनिध्ये सति इष्टोत्पन्नधीन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्धमीद्यपेन

स्रादात्ममनसोः संयोगाद्यद्मुम्रहाभिष्यङ्कनयनाद्प्रिसाद्जनकमुत्पद्यते त-त्सुखम् १ इति । तद्दिमतीतेषु स्वक्चन्द्नादिषु स्मृतिजमनागतेषु संक-स्पजम् । गौतमीये सूत्रे सुखापरिगणनं वैराग्याय सुखमपि दुःखत्वेन भावयतो वैराग्यं स्यादेतदर्थमिति ॥ १ ॥

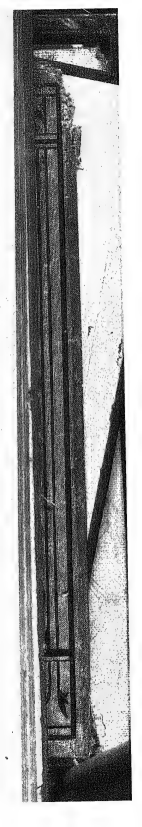
( विवृ ) जगन्मोहनपादञ्जपरागनिकरं परम् । स्मारं स्मारं पुरः पूरं तरेयं विव्रवास्थिः ॥

क्रमप्राप्ते सुखदुः खे परीचिक्षिषुस्तयोभेदं तावाद्यवस्थापयति—इष्टानिष्टेति । गौतमीयेन 'दुःखिनकरेप सुखाभिमानाच' इति सूत्रेण दुःखस्य सुखा-भिमानिविध्यत्वमुक्तं, तेनापाततो दुःखमेव सुखं नतु तद्धितं गुणान्तर-मितिवोधो भवति तद्ध्रमिनरासार्थमयमारम्भः । सुखदुःखयोरधी-न्तरमावो नैकत्त्वम्, इष्टं स्रक्चन्द्नवितादिकम्, अनिष्टमिहकण्टकवै-रिपृतिगन्धादिकम्, तद्रृपं यत्कारणं तस्य विशेषात् वैद्यक्षण्यात् मिथः परस्परिवरोधात् एकात्मिन युगपदनुत्पद्यमानत्वाच । निह विजातीय-कारणकयोविकद्धयोवांऽभेदः संभावनापदवीमिधरोहित, गौतमीयं सृत्रं तु सुखं दुःखत्वेन भावनीयं वैराग्यार्थमित्येतत्परिमिति । वस्तुतः सर्व-जनसंवेदनसिद्धं सुखं दुःखं वाऽपह्नोतुं न शक्नोति गीर्वाणगुरुरपीति संश्लेपः ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षिता बुद्धिः सुखदुःखयोरिदानीं परीक्षाक्रमः। तत्र, दुःखविकल्पे सुखाभिमानाचेति तन्त्रान्तरसमाचारात्सुखदुःखयोर्मिथो-ऽर्थान्तरभावो न प्राप्नोतीत्यत आह— \*\*इष्टानिष्टकारणविशेषाद्विरोधाच मिथः सुखदुःखयोर्थान्तरभावः। इष्टकारणकं सुखमनिष्टकारणकं दुःखं न चैते सह भवत इखनयोः परस्परमर्थान्तरभावः। स्नगाद्यभिप्रेतविषय-निमित्तमनुष्रहरुक्षणं सुखं विपरीतं दुःखमिति । कार्य मुखप्रसादादि सुखस्य विपरीतं दुःखस्योति।तन्त्रान्तरसमाचारश्च विषयप्रभवं दुःखानुपक्तं सुखं दुःखमिति भावयवतो वैराग्यं स्यादिति।। १।।

## संज्ञयनिर्णयान्तराभावश्र ज्ञानान्तरत्वे हेतुः ॥ २ ॥

(उप०) नन्वास्तां सुखदुःखे परस्परं भिन्ने ज्ञानाद्भिन्ने स्यातां स्मृत्यनु-भववद्तियत आह—संशयेति। सुखदुःखयोज्ञीनान्तरत्वे ज्ञानभिन्नत्वे संशय-निर्णयाभ्यन्तरत्वाभावो हेतुर्लिङ्गमित्यर्थः । तद्यमर्थः सुखं दुःखं वा ज्ञानं भवत् संशयरूपं वा स्यान्निर्णयरूपं वा ? नाद्यः कोटिद्वयानुहेखित्वात् ।



न द्वितीयः एककोट्यनुहेखित्वात् । तथाच यावद्विशेषवाधात् सामान्य-बाधः, द्वावेव हि ज्ञानस्य विशेषी संशयत्वं निर्णयत्वं च, तदुमयं च सुखे द्धःखे च वाधितिमिति ज्ञानत्वमपि तत्र वाधितम्, चकारादनुभववाधं समुचिनोति सुखदु:खयोरहं सुखी दु:खीति मानसोऽनुभवो न त्वहं जाने संदेशि निश्चिनोमीत्याकारोऽनुभव इति ॥ २ ॥

( विवृ० ) नतु सुखदु:खे ज्ञानविशेषावेव यथैन्द्रियकछैद्भिके नतु भिचेते तत इत्यत आह-संशयेति । सुखदुःखयोज्ञीनान्तरत्वे ज्ञानगुण-भिन्नत्वे संशयनिर्णयान्तराभावः संशयनिश्चयान्तर्गतत्वाभावो हेतः । ज्ञानगुणो हि द्विविधः संदेहो निश्चयश्चेति। नहि तयोरन्यतरस्मिन्नपि सुखं दुःखं वाऽन्तर्भवितुमहिति, निह सुखं दुःखं वा विरुद्धकोटिद्वयप्रकारकं येन तयोः संदेहत्वं संभाव्येत, नापि तद्भावाप्रकारकं सत्तत्प्रकारकं येन निर्णयत्वं संभावनीयमिति, ज्ञानस्य तृतीयप्रकारस्तु राशविषाणायमानः, नातस्तत्र सुखं दुःखं वा प्रवेष्टुमीष्टे इति ॥ २ ॥

यनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । उपलब्धिभेदश्चेति चार्थः सुखं दुखं च न संशयस्यान्तरे भवति न निर्णयस्य । सोऽयमनयोज्ञीनादन्यत्वे हेतुः । कस्मात्कल्पान्तरानुपपत्तेः । उपलब्धिभेदः खल्वपि । सुख्यहं दुःख्य-हमित्युपलच्यिः सुखदुःखयोजीनामीत्यादिका च ज्ञानस्येति । उपलब्धि-मेदाचार्थभेद इति । अनोकह्मुपलभे महिरुह्मुपलभे इति संज्ञाभेदमात्रं न त्वर्थभेद इति । इत्रत्र प्रतिपद्यामहे सुखदुःखे न ज्ञानप्रभेदाविति ॥२॥

## तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्याम् ॥ ३ ॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह-तयोरिति । तयोः संशयनिर्णययोर्निष्पत्ति-रुत्पत्तिः प्रत्यक्षाञ्चिङ्गाच । सुखं दुःखं वा न प्रत्यक्षसामग्रीजन्यं न वा लिङ्गजन्यम् । चतुर्विधं हि सुखं-वैषयिकं मानोरथिकमाभिमानिक-माभ्यासिकं च । तत्र त्रयाणामिन्द्रियसंतिकषेप्रभवत्वं नास्त्येव । प्रथमिन न्द्रियार्थसन्निकर्षजत्वाज्ज्ञानं स्यादिति चेन्न । सामध्येकदेशस्य, कार्यस्य साजात्यानापाद्कत्वात् । अन्यथा दिकालसाधारण्येन सकलकार्यैकजा-त्यापत्तेः। किंच इन्द्रियार्थसिन्निकर्षानुत्पद्यमानं सुखं निर्विकल्पकं वा स्यात् सविकल्पकं वा।नाद्यः अतीन्द्रियत्वप्रसङ्गात् ।न द्वितीयः विशेष्यविशेषण-भावेन द्वयोरनाकलनरूपत्वात् । किंच सुखदु:खयोरवश्यसंवेद्यत्वाज्ज्ञान-

स्यावश्यसंवेद्यत्वेऽनवस्थाप्रसङ्गात्, लैङ्गिकमिति लिङ्गमेव वैषयिकंवत् । वृत्तिकृतस्तु तयोक्षानसुखयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां प्रत्यक्षलैङ्गिक-ज्ञानन्याख्यानाभ्यां न्याख्याता, प्रत्यक्षं ज्ञानमिन्द्रियजम्, लैङ्गिकं तु लिङ्गजम्, सुखादिकं तु नैतादृशमिति न्याचकुः ॥ ३ ॥

(विदृ०) ननु यथा निर्विकरपकं ज्ञानं न संशयो नापि निश्चयस्तथा सुखदुःखेऽपि स्यातामत आह—तयोरिति। तयोः सुखदुःखयोर्निष्पत्तिः सिंद्धिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्याम्। स्वात्मनि सुखदुःखे प्रत्यक्षसिद्धे परात्मनि नयनप्रसादादिना सुखस्य, मुखमाछिन्यादिना दुःखस्यानुमानं भविति तथाच तयोर्निविकरपकज्ञानरूपत्वे प्रत्यक्षानुपपत्तिः मुखप्रसादमाछिन्यादिलिङ्गकानुमितिविषयत्वानुपपत्तिश्चातो ज्ञानान्तर्गतत्वं न सुखदुःखयोरिति भावः।। ३।।

### अभूदित्यपि ॥ ४ ॥

( ७प० ) लेङ्किकज्ञानात्सुखादेः प्रकारभेदाधीनं भेदमाह—अभूदिति । इतिशब्दः प्रकारे, अपिशब्दो भविष्यतीत्याकारान्तरसमुचये । तथाच पर्वते बह्विरभूद्भविष्यति वेति लेङ्किकज्ञानेऽतीतादिः प्रकारो दृश्यते । न चैवंप्रकारं सुखं दुःखं वा उत्पद्ममानसुपळ्चम् ॥ ४ ॥

(विदृ०) भेदकान्तरमपि दर्शयति—अभूदिति । पर्वते विह्नरभूत् पर्वते विह्नरिस्ति पर्वते विह्नभीविष्यतीत्याद्याकारा अपि ज्ञानस्य, ज्ञानसुखा-द्योभेंदकाः, ज्ञानं हि अतीतानागतवर्तमानविषयकं भवति । नहि सुखस्य

१ वैनयिकवादिति छि. पु. पाठः ।

दु:खस्य वा कोऽपि विद्यते विषयः, अतः सविषयकत्वनिर्विषयकत्वरूप-विरुद्धधर्माध्यासाञ्च ज्ञानाभेदः सुखादीनामिति भावः ॥ ४ ॥

( भाष्यम् ) भविष्यतीत्यपर्थः । पूर्वोद्कविपरीत्मुद्कं नद्याः पञ्यन्न-नुमिनोति वृष्टिरभूदिति। भेघोन्नतिविशेषेणानुमीयते भविष्यति वृष्टिरिति ४ सति च कैायीद्शेनात्।। ५।।

( उप० ) भेदकान्तरं समुचिनोति सतीति । सति इन्द्रियार्थसंनि-कर्षे सति च व्याप्तिपक्षधर्मतादिपतिसंधाने कार्यस्य सुखस्य दुःसस्य वाऽदर्शनान्न प्रत्यक्षमात्रं सुखं दु:खं वा न छैिङ्गकमात्रं वा । तद्यमर्थ:-ज्ञानसामान्यं तावत्सुखदुःखे न भवत इत्युक्तम्। ज्ञानविशेषः प्रत्यक्षज्ञानं वा भवेदनुमितिरूपं वा ? नाद्यः इन्द्रियार्थसंनिकषं स्रकचन्द्नादिप्रत्यक्षे सुख-त्वानुभवाभावात्। न द्वितीयः चन्द्नाद्यनुमितौ वह्नयाद्यनुमितौ वा सुखत्व-दु:खत्वान्यतरान्नुभवात् । एवं प्रत्यक्षविशेषेऽनुमितिविशेषे वा सुखदु:ख-त्वयोरननुभवान तद्विशेषोऽपीति ॥ ५ ॥

(बिन्दुः) इतोऽपि सुखदुःखे भिद्येते ज्ञानादित्याह—सतीति । सति ज्ञानकारणे सति, कार्ययोः सुखदुःखयोः, अद्र्ीनात् अननुभवात्, न सुखदुःखयोज्ञीनान्तभीवः, प्रत्यक्षसामध्यामनुमितिसामध्यां च सत्यां प्रत्यक्षमनुमितिर्वा भवति । तत्र घटं पश्यामि बह्निमनुमिनोमीत्याचनुभवो भवति, नत्वहं सुखी दुःखी वेति सुखं दुःखं वा नैव भवितुमहिति ज्ञान-विशेष इति भावः ॥ ५ ॥

( भाष्यम् )- \* सति च। वर्तमाने च विषये ज्ञानमुत्पद्यते। तदेवं त्रैका-ल्यविषयं ज्ञानं न त्वेवं सुखदुःखे इति । अथापि खल्वर्थाकारनिर्भासं ज्ञानं न त्वेवं सुखदुःखे इति। एतेन स्मृत्यन्यत्वं व्याख्यातम्।- अकायीद्रशनात्। विषेयोन्द्रियसंनिकर्षे अस्येदमिति बोधे सत्यपि कार्य सुखं दुःखं च न दृ-इयते । ज्ञानप्रभेदौ चेदेते, दृश्येयातामिति । अथापि खलु प्रत्यक्षे लैङ्गिके च सत्यपि सुखदु:खयोर्थेत्कार्ये मुखप्रसाद्मुखमाछिन्यळक्षणं तन्न दृत्रयते । ज्ञानप्रभेदी चेदेते यदेतत्तिसान् सति कार्यस्यादर्शनं तन्नोपपदाते इति॥५॥

## एकार्थसमवायिकारणान्तरेषु दृष्टत्वात् ॥ ६ ॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह-एकार्थेति । सुखदुःखयोरिति शेषः । सुखं प्रति एकार्थसमवेतानि असाधारणकारणानि, धर्मः, सुखे रागः, सुख-

१ कार्योदर्शनादिति पृथक्सूत्रं चन्द्रकान्तमते । २ एकार्थेत्यादि दृष्टत्वादेकदेश इतीत्यन्त-मेकमेब सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

कारणेच्छा, तदुपादानयत्नः, स्वक्चन्दनादिज्ञानम् । दुःखं प्रति तु अ-धर्मः, अनिष्टकण्टकादिज्ञानम्, एषु एकार्थसमवायिषु कारणेषु दृष्टत्वादि-त्यर्थः । ज्ञानं तु निर्विकल्पकमेकार्थसमवेतमसाधारणकारणं नापेक्षत एव, सविकल्पकं त्वपेक्षते विशेषणज्ञानं, तन्तु कारणान्तरं स्वविजातीयं कारणं न भवति, मनःसंयोगस्तु साधारणत्वाद्विविक्षतः । यद्यपि स्मृतिः संस्कारम-साधारणमपेक्षते तथापि तद्वेदः स्फुटसिद्ध एवेत्यनुभवमादायभेदचिन्तनात्। ठौङ्गके यद्यपि व्याप्तिस्मृतिपक्षधर्मतादिज्ञानापेक्षा तथाण्यन्तरशब्देनैव तन् द्रयुदासः । तद्यं प्रमाणार्थः सुखदुःखे अनुभविमन्ने स्वसमानाधिकरणस्व-जातीयासाधारणकारणजन्यत्वात्समृतिवदाद्यशब्दवच्च ॥ ६ ॥

(विवृ०) निर्विकल्पकाद्विशेषकान्तरमाह—एकार्थेति । एकार्थसमवा-यिकारणान्तरेषु स्वसमानाधिकरणविजातीयकारणेषु सत्सु दृष्टत्वात्सुखदुः-खयोरिति शेषः । तथाच सुखं धर्मसुखरागसुखकारणेच्छासुखकारणोपादा-नगोचरप्रयत्नरूपान् स्वसमानाधिकरणविजातीयगुणान् , दुःखं चाधर्म-कण्टकादिज्ञानरूपान् अपेक्षते । निर्विकल्पकश्च विषयेन्द्रियसंनिकर्पादेव जायते न स्वसमानाधिकरणासाधारणकारणमपेक्षते, मनःसंयोगादृष्टादिकं तु तत्र साधारणकारणमेव । एवं च सुखं दुःखं वा कथं निर्विकल्पकज्ञाना-न्तर्भूतं भवितुमहिति कारणवैषम्यादित्यर्थः ।। ६ ।।

(भाष्यम्) एकस्मिन्नथं समवयन्ति यानि कारणान्तराणि तेषु सत्य सुखदुःखयोर्द्यथ्वान्नेते ज्ञानप्रभेदाविति । एकदेशे च दृष्टतान्न ज्ञानप्रभेदाविति । अन्यत्कारणं सुखस्य अन्यद्ध्यत्यक्षस्य अन्यत्यत्यक्षस्य स्थिति । रागादिभ्यः सुखमुत्पयते द्वेषान्तरम्यति । अथापि खलु येन प्रदेशेन सुखं दुःखं चावच्छिदाते, तिस्मिन् प्रदेशे एकस्मिन्नथे समवायि यत्कारणान्तरं चन्दनकण्टकादिसंभेदः, तत्र दृष्टत्वात्सुखदुःखयोर्ग्यान्तरमाव इति । पादे वेदना सुखं शिर्मिति प्रादेशिके सुखदुःखे, न त्वेवं ज्ञानमिति । तदेवं कारणभेदात्प्रकारभेदाच भेद इति । अनुकूळप्रतिकूळतया प्रत्यात्मवेदनीये चैते न शक्ये अपहोन्तुम् । न चैतनिह्नुवानः कचिद्भयनुज्ञां छन्धुमर्हतीति ॥ ६ ॥

एकदेश इत्येकस्मिन् शिरः पृष्ठमुद्रं मर्माणि तद्विशेषस्तद्विशेषस्यः ।। ( उप० ) ननु यदि कारणभेदाधीनो ज्ञानात्सुखदुःखयोः सुखाक दुःखस्य स्तम्भक्तम्भादिवदेव परस्परं भेदः तदा शरीरस्य तद्वयवानां च शिरःपादपृष्ठोदरादीनां न परस्परं भेदः स्यात्। तत्र हि परमाणुव्यणुकादीनां छोहितरेतसोवां कारणानामिवशेषादित्यत आह—एकदेश इति। एकदेश इति अवयवे इत्यर्थः, एकस्मिन्निति शरीरे इत्यर्थः। शिर इत्येकदेशः उदरं पृष्ठं मर्माणि च स्नायुप्रभृतीनि, तेषां विशेषो वैजात्यम्, तद्विशेषेभ्यस्त-कारणविशेषेभ्यः, तत्रापि कारणवैजात्यादेव वैजात्यं नहि यज्ञातीयं शिरःसमवायिकारणं तज्ञातीयमेवोदरपृष्ठादेरपि, तन्तुकपाछानुपादानवे-जात्यात् पटघटादो वैजात्यवत्, तत्रापि वैजात्यसंभवात्। तन्तुकपाछा-देरपि अंशुश्वर्करादिवैजात्यात्। एवं तत्र तत्राप्यन्वेष्टव्यम्। परमाणूनां साधा-रण्येऽपि स्वस्वोपादानवैजात्यस्य सर्वत्र वैजात्यप्रयोजकत्वात् द्रव्यत्वेन तूपा-दानसाजात्यं न वैज्ञात्यप्रयोजकमिति दिक् ॥ ७॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकस्त्रीपरकारे दशमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

(विद्युo) ननु यदि कारणावैळक्षण्यात्कार्याभेदस्तदा देहस्य तद्वय-वानां करचरणशिरः पृष्ठोद्रादीनां चाभेदप्रसङ्गः सर्वत्रैकविषयोः शुक्रशो-णितयोहें तुत्वादित्यत आह्—एकदेश इति । एकस्मिन् देहे एकदेशे अवयवे शिरः, पृष्ठम्, उदरं, मर्माणीति व्यवहारिवशेषा भवन्तीति पूरणीयम् । इतिकारश्च मर्माणीत्यनन्तरं योजनीयः । तथाच व्यवहाराणां वैळक्षण्यात् व्यवहर्तव्यानामपि वैळक्षण्यमावश्यकं तिद्वशेषः व्यवहर्तव्यानां शिरः-प्रभृतीनां वैळक्षण्यं च तिद्वशेषभ्यस्तेषां कारणानां ये विशेषास्तेभ्य एव । इत्थं च घटपटादीनामिव शिरः प्रभृतीनामवयवानामिप स्वस्वसमवायिकार-णवैजात्यादेव वैजात्यं समवायिकारणवैजात्यमि तत्समवायिकारणवै-जात्यप्रयोज्यमेवं क्रमेण त्रसरेणुवैजात्यपर्यन्तं वाच्यम् । द्रशणुकवैजात्यं तु तत्तिद्वजातीयकार्यजनकतावच्छेद्कत्या सिद्धम् । एवमसमवायिकारण-संयोगवैजात्याद्पि केषांचिद्वैजात्यं द्रष्टव्यमधिकमन्यत्रानुसंधेयमिति ।। ७।।

> इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननमद्वाचार्यप्रणीतायां कणादस्विविवृती दशमाध्यायस्यायमाहिकम् ।

( भाष्यम् ) यदि कारणभेदात् कार्यभेदः, लोहितरेतसोः कारणयोर-विशेषादेकस्मिन् शरीरे अवयवभेदो न प्राप्नोति, तत्रश्चोपलिब्धभेदो नोपपद्यते इत्यत् आह- \*\*एकस्मिन् शिरः प्रष्टमुद्रं मर्भाणि तद्विशेषस्त-द्विशेषभ्यः। एकस्मिन् शरीरे यदेतिच्छरः प्रष्टमुद्रं मर्भाणि इत्युपल-विश्वभेदः यश्च तस्मिन्नेव मर्भणि एतत् हृदयमियं वस्तिरित्युपलिब्धविशे-

पस्तदेतत्सर्व कारणविशेषेभ्य एवोत्पद्यते । लोहितरेतसोरविशेषेऽपि अवान्तरविशेषात्कार्यविशेष: तत्रश्चोपलिब्बेभेद् इति । संयोगविशेषः परिणामिवशेषश्चोत्प्रेक्षितव्य इति । कार्ये हि कारणात्मनाऽवतिष्ठते इति यत्र यस्यावस्थानं ततस्तस्योत्पत्तिरिति सर्वत्र विशेषप्रतिपत्तिरिति ॥ ७ ॥ इति चन्द्रकान्तीये वैद्येपिकमाध्ये दशमस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# दशमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

# कारणमिति द्रव्ये कार्यसमवायात् ॥ ? ॥

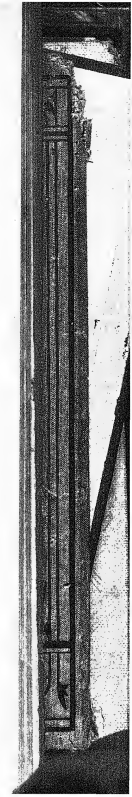
( उप० ) इदानीं प्रसङ्गतस्त्रयाणां कारणानां विशेषविवेचनमारभते-कारणिमति । कारणं समवायिकारणिमद्मिति प्रतीतिप्रयोगौ द्रव्ये द्रष्टच्यो । कुत एवमत आह कार्यसमवायात्कार्याणि द्रव्यगुणकर्माणि तत्रैव समवयन्ति यतः ॥ १ ॥

( विवृ ) प्रसङ्घात् कारणानिरूपणमार्भते—कारणामिति । कारण-मिति समवायिकारणिमति व्यवहारो द्रव्य एव भवति कार्यसमवाया-त्समवायेन कार्याश्रयत्वात् । नहि कार्यस्य कस्यापि समवायेनाधारता द्रव्यभिन्नेषु पदार्थेषु विद्यते येन तत्रापि तद्वयवहारः प्रसज्येतेत्यर्थः। अन्यथासिद्धिशून्यत्वे सति नियतपूर्ववर्तित्वं कारणत्वमिति कारणसा-मान्यलक्षणम् । कारणं त्रिविधं समवायिकारणासमवायिकारणनिमिन त्तकारणभेदात् । तत्र समवायसंबन्धेन तत्कार्याश्रयत्वं तत्समवायिका-रणत्वं, समवायेन कार्याश्रयत्वं तु सामान्यतः समवायिकारणत्वम्, तच उच्य एव नान्यत्रेति भावः ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) ननु खलु भोः कारणिभति कुत्रेयं प्रतिपत्तिः यद्भेदात्काः र्यभेदः इति कारणमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेष इत्येतदिदानीं परीक्ष्यते-**%कारणमिति द्रव्ये कार्यसमवायात् । कारणमिति द्रव्ये भवति प्रतिपत्तिः ।** कस्मात् ? कार्थसमवायात् । तत्र खळु कार्यं समवैति ॥ १ ॥

#### संयोगाद्वा ॥ २ ॥

( उप० ) तत्कि समवायिकारणत्वमात्रं द्रव्याणामत आह—संयो॰ गादिति । पटोत्पत्तौ तन्तूनां समवायिकारणत्वविभित्तकारणत्वमि, त्ररीतन्त्रसंयोगस्यापि पटकारणत्वात्त्रत्संयोगद्वारा तुर्योस्तन्तोश्च पट-



निमित्तकारणत्वमपि। वाकारः समुचय तुरीतन्तुसंयोगं प्रति तन्तोः सम-वायिकारणत्वेऽपि पटं प्रति तद्दारा निमित्तकारणत्वात् ॥ २ ॥

( विवृ ० ) न केवछं द्रव्यस्य समवायिकारणत्वं कार्यसमवायितया किंत असमवायिकारणाश्रयतयाऽपीत्याह—संयोगीति । संयोगादसमवा-यिकारणसंयोगाश्रयत्वादा द्रव्ये समवायिकारणमिति व्यवहार इत्यर्थः। अत्र संयोगपदमसमवायिकारणमात्रोपलक्षकम्, नह्यसमवायिकारणाश्रयत्वं द्व्यादन्यसिम्नस्ति येनातिप्रसक्तिः संसावनीया असमवायिकारणत्वस्य गुणकर्ममात्रवृत्तित्वात् । नच घटरूपस्यासमवायिकारणं यत्कपारुरूपं तदाश्रयत्वस्य कपाले सत्वाद्धटरूपस्य समवायिकारणं कपालिमिति व्यव-हारः स्यातः न स्याच घटो घटरूपस्य समवायिकारणमिति व्यवहार इति वाच्यम् । कारणताघटकसंबन्धेनासमवाधिकारणाश्रयत्वस्यैव तादृश-व्यवहारनिर्वाहकत्वात् कपाळरूपस्य स्वसमवायिसमवायसंबन्धेनैव कार्थ-जनकत्वात् तादृशसंबन्धेन तस्य कपाछेऽसत्त्वात् घटे सत्त्वाच । नच कापाळीयगुणकर्मसामान्येष्वपि तादशसंबन्धेन तदीयरूपस्य विद्यमान-त्वात्तेषु तादशब्यवहारप्रसङ्ग इति वाच्यम् , असमवायिकारणाश्रयद्रव्य-त्वस्यैव समवायिकारणव्यवहारिनयामकत्वोपगमात् । वस्तुतः समवा-यिकारणमिति सामान्यव्यवहारनियामकसमवायिकारणसंयोगाद्याश्रयत्व-मित्येवैतत्सूत्रेण सूचितं नतु विशेषव्यवहारनियामकं तदित्येव तत्त्वम् । अत एव त्रितन्तुकपटरूपस्य समवायिकारणं पश्चतन्तुकः पट इति व्यवहारः स्यात् तदसमवायिकारणस्य तन्त्ररूपस्य स्वसमवायिसमवा-यसंबन्धेन पञ्चतन्तुकपटेऽपि सत्त्वात्। न स्याच शैलः इयेनशैलसं-योगस्य समवायिकारणिमति व्यवहारस्तद्समवायिकारणस्य शैलेऽसत्त्वादिति पूर्वपक्षोऽपि निरस्त इति संक्षेपः ॥ २ ॥

( भाष्यम् ) योऽयमवयवसंयोगः कार्यस्योत्पत्तिहेतुः स खळु द्रव्ये व-तेते । द्रव्याणां खत्वयं संयोग इति द्रव्ये तदाश्रये कारणिमिति प्रतिपत्ति-रिति । अथापि खत्वेक एवोपस्रेषो निमित्तभेदाव्यपदेशभेदं भजते इति कार्यसमवायात्संयोगाद्वा द्रव्यं कारणिमत्यभिधते ॥ २ ॥

# कारणे समवायात् कर्माणि ॥ ३॥

( ७५० ) कर्मणि यादशकारणत्वं तदाह—कारण इति । असमवा-यिकारणानीति शेषः । असमवायिकारणत्वं च कार्यकारणभावसंबन्ध्ये- कार्थसमेबतकारणत्वं तच कार्येकार्थसमवायात्कारणैकार्थसमवायाद्वा । त-त्राद्या छव्वी द्वितीया महतीति वैशेषिकपरिभाषा, तत्र कया प्रत्यासत्त्या संयोगिवभागसंस्कारान् प्रति कर्मणामसमवायिकारणत्वामित्यत आह— कारणे समवायात् । कारणे संयोगादिसमवायिकारणे समवायात् । तथाच कार्येकार्थसमवायछक्षणया छव्व्या प्रत्यासत्त्या संयोगादौ कर्मणो-ऽसमवायिकारणत्वमित्यर्थः ॥ ३ ॥

(विवृ०) असमवायिकारणव्यवहारः कुत्र भवतीत्याकाङ्कायामाहकारण इति । कर्माण असमवायिकारणानीति व्यवहारः कारणे संयोगविभागवेगस्थितिस्थापकानां समवायिकारणे समवायात् समवायसंवन्येन सत्त्वात् । तथाच समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंवन्थेन समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वे सित कारणत्वेभवासमवायिकारणत्वम् । तत्र संयोगादीनामसमवायिकारणे कर्मणि समवायसंवन्थेन तत्समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वादसमवायिकारणव्यवहारः । नच इच्छादिकार्याणां ज्ञानादिकारणेऽसमवायिकारणव्यवहारापत्तः, सामान्यत्रक्षणे आत्मविशेषगुणभिन्नत्वस्य विशेवर्णीयत्वात् । नच तुरीतन्तुसंयोगस्य पटासवायिकारणत्वापत्तिः एवं वेगादीनामभिघाताचसमवायिकारणत्वापत्तिरिति वाच्यं, पटासमवायिकारणत्रक्षणे तुरीतन्तुसंयोगभिन्नत्वस्याभिघाताचसमवायिकारणलक्षणे वेगादिभिन्नत्वस्य चानायत्या विशेषणीयत्वात् । तुरीतन्तुसंयोगस्तु तुरीपटसंयोगं प्रति वेगादिकं वेगस्पन्दादिकं प्रत्यसमवायिकारणं भवत्येवेति तत्तत्रक्षणे तत्तिज्ञत्वं न देयमेवेति संक्षेपः ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) द्रव्यं तावत्कारणमुक्तम् । तत्र समवायात् कर्माणि का-रणानि । अवयवकर्मणा खल्बमीषां संयोगस्ततो द्रव्यस्योत्पत्तिरिति । तचैतद्वयवकर्म संयोगद्वारा द्रव्योत्पत्तौ निमित्तम् । अव्यवधानेन त्वमीषां नास्ति हेतुत्वमिति न द्रव्याणां कर्म व्यतिरेकादित्युक्तम् । संयोगविभाग-वेगेषु च कर्माणि कारणानि । कस्मात् ? कारणे समवायात् । संयोगा-दीनां यत्कारणं द्रव्यं तत्र खल्बेतानि समवयन्तीति ॥ ३ ॥

## तथा रूपे कारणैकार्थसमवायाच ॥ ४ ॥

( उप० ) रूपादीनां गुणानामनयवनर्तिनामनयानिगुणादिषु कीदशी कारणतेत्यपेक्षायामाह—तथेति । रूप इति रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरि-

१ कारणेत्यादि पृथवसूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

माणप्रथक्तवगुरुत्वद्रवत्वत्वेहाग्रुपछक्षयित, तथेत्यसमवायिकारणत्वमतिदि-शित, कारणेकार्थसमवायादिति । अवयिवक्षपादीनां समवायिकारणं यद्-वयि तेन सहैकार्थसमवायेन महत्या प्रत्यासत्त्याऽवयिवक्षपादिकमार-मते । तद्यथा कपाछक्षपादि घटे क्षादिकमारभते इति सर्वत्र द्रष्टव्यम् । चकारादमीषां कचिन्निमित्तत्वमपि समुचिनोति ॥ ४ ॥

(विद्युठ) अवयवरूपादीनामवयविरूपादिकं प्रति परंपरयेवासमवा-यिकारणत्विमत्याह—नवेशित । रूपेऽवयवगतरूपादिषु कारणेकार्थसमवा-यात् स्वसमवायिसमवायरूपप्रत्यासत्तितः तथा अवयविगतरूपादीनामसम-वायिकारणत्वव्यवहार इत्यर्थः । कपाल्लपादिकं स्वसमवायिसमवायसंवन्धेन यटाद्यवयविनि समवायिकारणे वर्तमानं घटरूपाद्यसमवायिकारणं भवति । तत्र परंपरासंवन्धस्थलेऽसमवायिकारणतायां महतीति वैशेषिकाणां परि-माषा साक्षात्संवन्धस्थले च ल्रष्टवीति परिभाषेति संक्षेपः ।। ४ ।।

( भाष्यम् ) द्रव्यकर्मणोः कारणिसत्यविशेषः परीक्षितः, गुणानामि दानीं परीक्ष्यते । यथा कर्ममु कारणिमिति प्रतिपत्तिः—ऋतथा रूपे । कारणिमिति प्रतिपत्तिरिति । कारणरूपं खलु कार्यक्षेपे हेतुः । कस्मात्— ऋकारणैकार्थसमवायाच । उपलब्धेश्चेति चार्थः । कार्यक्षे तावद्वयविद्रव्यं कारणं तेन च कारणेनावयविद्रव्येणैकस्मिन्नर्थं अवयंवे रूपं समवैति । अवयविरूपहेतुरवयविद्रव्यमवयवरूपं चावयंवे समवैतिति । उपलब्धेः खल्विप । शुक्केश्यस्तन्तुभ्यः शुक्कः पट उत्पद्यमान उपलभ्यते लोहितेश्यो लोहितो न विपरीत इति । अतो विज्ञायते कारणरूपं कार्यक्षे हेतुरिति । निदर्शनं चेदं गुणान्तराणामिप हेतुत्वमुत्प्रेक्षितव्यमिति ।। ४ ।।

#### कारणसमवायात्संयोगः पटस्य ॥ ५ ॥

( उप० ) द्रव्यारम्भे संयोगस्यासमवायिकारणस्य लघ्वीं प्रत्यासित-माह्-कारणिति । कारणे समवायिकारणे समवायात् संयोगोऽपि पटादौ कार्ये कार्येकार्थसमवायलक्षणया प्रत्यासत्त्याऽसमवायिकारणमित्यर्थः । पटपदेन कार्यद्रव्यमात्रमुपलक्ष्यति यदि त्ववयवावयवसंयोगोऽपि पटादे-रसमवायिकारणं तदा कारणेकार्थसमवायोऽपीति कश्चित् ॥ ५ ॥

(विवृ०) द्रव्ये संयोगस्याऽपि साक्षात्संबन्धेनैवासमवायिकारणत्व-मित्याह—कारणेति । समवायिकारणे तन्तौ समवायेनैव तन्त्वोः संयोगो वर्तते इति पटं प्रति साक्षात्संबन्धेनैवासमवायिकारणमित्यर्थः ॥ ५ ॥ ( भाष्यम् ) तत्रोदाहरणम्,— \* कारणसमवायात्संयोगः पटस्य । त-न्तृनां परस्परं संयोगः पटस्य कारणम् । कस्मात् ? कारणेषु समवायात् । तन्तवो हि कारणं पटस्य, तत्र खळु संयोगः समवैतीति ॥ ५ ॥

#### कारणकारणसमवायाच ॥ ६॥

( उप० ) संयोगस्य कचिन्महत्यापि प्रत्यासत्त्या कारणत्विमत्याह— कारणेति । तूळपिण्डावयवे वर्तमानः प्रचयाख्यः संयोगस्तूळकपिण्डे मह-त्त्वमारमते तत्र कारणेकार्थसमवायः प्रत्यासित्तिरित्यर्थः ।। ६ ।।

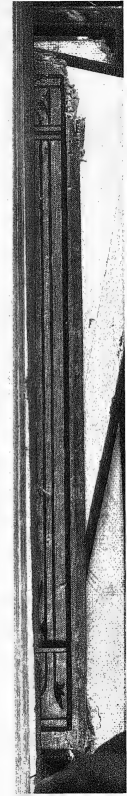
(विदृ०) संयोगस्य कचित्कार्ये परंपरयाप्यसमवायिकारणत्वम-स्तीत्याह—कारणेति । कारणस्य समवायिकारणस्य कारणे समवायि-कारणे समवायात्समवायसंबन्धेन वर्तमानत्वात्संयोगः कचिदसमवा-यिकारणं भवति । यथा तूळकपिण्डमहत्परिमाणरूपकार्ये तद्वयवगतः शिथिळाख्यसंयोग इति ।। ६ ।।

(भाष्यम्) संयोगः कारणिमिति प्रकृतम् । कारणस्य यत्कारणं तत्र समवायाच संयोगः कारणिमिति । द्वाभ्यां तूळिपिण्डाभ्यां प्रचिताभ्यामान् रच्ये तूळिपिण्डे यनमहत्त्वमुत्मद्यते, तत्र खळु तूळिपिण्डद्वयसंयोगः प्रचयान् भिधानः कारणम् । तत्र तूळिपिण्डो महत्त्वकारणं तूळिपिण्डकारणं च तूळिपिण्डावयवः, तत्र खल्वयं संयोगः समवैताति ॥ ६ ॥

## संयुक्तसमवायाद्ग्रेवेंशेषिकम् ॥ ७ ॥

(उप०) एवं समवायिनिक्पितां कारणतां निक्प्य निमित्तकारणतां निक्-पयितुं प्रकरणान्तरमारभते—संयुक्तिति। अमेर्वेशिषकं विशेषगुणमौष्ण्यं संयु-क्तसमवायात् पाकजेषु निमित्तकारणम्। उपलक्षणं चैतत्, ज्ञानं प्रति सर्वेषां निमित्तकारणत्वं, बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेपप्रयत्नधर्माधर्मभावनानां निमित्त-कारणत्वमेव। सुखादीनां भेदप्रतिपादनाय प्रपञ्चोऽयं द्रष्टन्यः।। ७।।

(विवृ०) निमित्तकारणतां निरूपयति—संयुक्तेति । अग्नेवैशेषिकं विशेषगुणात्मकमीष्ण्यं संयुक्तसमवायात् पाकजरूपादौ निमित्तकारणम् । तथाच पाकजं प्रति स्वाश्रयसंयोगसंबन्धेन उष्णस्पशों निमित्तकारणम् । समवायिकारणासमवायिकारणिमन्नं कारणं निमित्तकारणिमिति सामान्यस्रशणं वोध्यम् । अवशिष्टानां परीक्षा उक्तिदिशैव कर्तव्येति मुनीनामन् भिप्रायः, नातस्तेषां न्यूनतेति ॥ ७ ॥



346

(भाष्यम् ) यदेतदौष्ण्यं नामाप्तेविशेषो गुणः सोऽयं संयुक्तसमवायेन कारणं भवित पाकजरूपरसादिष्विति । औष्ण्यं खल्वग्ने समवैति अग्निश्च संयुज्यते पाकजरूपाद्याश्रयेण द्रव्येणेति । अथापि खल्वग्नेर्लोहितरूपस्य यित्रमित्तविशेषप्रभवं नीलादिरूपमुत्पद्यते, तदेतत्संयुक्तसमवायादुत्पद्यते । द्रव्यविशेषै: संयुज्यमाने खल्वग्नौ शौक्त्यलौहित्ययोरवज्यात्कृष्णं रूपम-भिव्यज्यते । तत्खल्वग्नौ समवैतीति । तदाश्रयेण चामिना संयुक्तं यद्ग-व्यान्तरं तत्र तमवायात्तकारितमञ्जैनीलादि रूपान्तरमिति । यश्चापरो द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः स परीक्षितः पुरस्तात् । इच्छाद्वेषप्रयत्नाश्चेति । सोऽयं द्रव्यादीनां तत्त्वज्ञानार्थः प्रपञ्चः ॥ ७ ॥

### दृष्टानां दृष्टमयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय ॥ ८॥

( उप० ) इदानीमास्रायप्रामाण्यं द्रवियतुमुक्तमेवार्थमाह-दृष्टाना-मिति । दृष्टानां प्रमाणत उपलब्धानां कर्मणां यागदानस्नानादीनां दृष्टप्रयोजनानां दृष्ट्रमुपदिष्टं प्रयोजनं येषां तथाहि 'स्वर्गकामी यजेत 🗥 'अभिहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः '--इत्यादौ विधिसमभिव्याहृतमेव फळम्। कचिदार्थवादिकं यथा ' य एता रात्रीरधीयीत तस्य पितरो घृतकुल्या मधुकुल्याः क्षरन्ति ' इत्यादौ । कचिचौपादानिकम् , यथा ' विश्वजिता यजेत ' इत्यादौ । अत्र हि न विधिसमिभव्याहृतं नार्थवादोपस्थितमित्यौ-पादानिकं काल्पनिकं स्वर्गस्यैव स्वतः सुन्दरस्य फलस्य कल्पनीयत्वात् । तथाचाग्रतरविनाशिनामेतेषां कर्मणां चिरभाविने फळाय कारणत्व-मनुपपद्यमानमत एतेषां प्रयोगोऽनुष्टानमभ्युद्यायापूर्वायेत्यर्थः । ननु श्रुतिप्रामाण्ये सति स्यादेवं तदेव तु दुर्छमं, निह मीमांसकानामिव नित्यनिदोंषत्वेन श्रुतिप्रामाण्यं त्वयेष्यते पौरुषेयत्वेनाभ्यपगमात् । पुरु-षस्य च भ्रमप्रमाद्विप्रलिप्सादिसंभवादत आह—दृष्टाभाव इति । दृष्टं पुरु-वान्तरेऽसमदादौ भ्रमप्रमाद्विप्रलिप्साद्कं पुरुषदूष्णं तद्भावे सतीत्यर्थः । क्षितिकर्तृत्वेन वेदवक्तत्वेन वाऽनुमितस्य पुरुषधौरेयस्य निर्दोषत्वेनैवोप-स्थिते: । तथाच तद्वचसां न निरिभधेयता न विपरीताभिधेयता न नि-ष्प्रयोजनाभिधेयता, भूतेन्द्रियमनसां दोषाद्रमप्रमादकरणापाटवादिप्र-युक्ता एता वचसामविशुद्धयः संभाव्यन्ते। न चेश्वरवचिस तासां संभवः। तदक्तम् । 'रागाज्ञानादिभिर्वका प्रस्तत्वादनृतं वदेत् । ते चेश्वरे न विद्यन्ते स त्रुयात् कथमन्यथा' इति ॥ ८ ॥

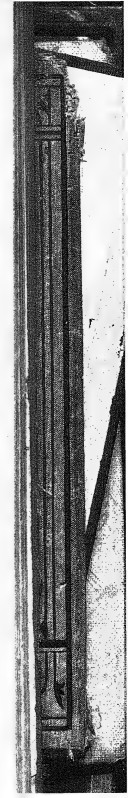
( विवृ ० ) तदेवं पदार्था निरूपिताः साधम्ये वैधम्ये च निरूपितम् 🤉

कर्मभिः शुद्धचित्तानामेवैतच्छास्नान्मननं भवति नाशुद्धचित्तानाम् । कर्मणां चित्तशुद्धिजनकत्वं च विविदिषन्ताति शुत्योक्तं, तत्पृवींक्तमिष दाढ्योर्थं पुनराह—दृष्टानामिति । दृष्टानां विधिदृष्टानां दृष्टपयोजनानां दृष्टं विध्यर्थवादादिना झातं प्रयोजनं येषां तथाविधानां कर्मणां यझदान-तपःप्रभृतीनां प्रयोगोऽनुष्टानं दृष्टानां तत्तत्कर्मफळानामभावे तत्तत्कळ-कामनाविरहादसंभवे अभ्युद्याय चित्तशुद्धिप्रयुक्तविविदिषात्मकफळाय भवति । तथाच—' स्वर्गकामोऽन्धमेथेन यजेत ' इत्यादिविधिविहितानां स्वर्गाद्यात्मकप्रतिनियतप्रयोजनानां कर्मणां निष्कामेन कृतानां न स्वर्गादिक्षळजनकत्वं किंतु चित्तशुद्धयाद्यात्मकफळजनकत्वमेव ' विविदिषन्त ' इत्यादिश्चतेः 'कषाये कर्मभिः पके ततो ज्ञानं प्रजायते' इत्यादिस्पृते-रिति भावः ॥ ८ ॥

(भाष्यम्) तत्त्वज्ञानकारणं चानुश्रविकं कर्मत्याह— \*\* दृष्टानां दृष्ट-प्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय । अभ्युद्यस्तत्त्वज्ञानम् । आन्नायदृष्टानामान्नायदृष्टप्रयोजनानां कर्मणामान्नायदृष्टं प्रयोजनं यदा न भवति, तदा खल्वमीषां प्रयोगोऽनुष्टानं भवत्यभ्युद्याय । अनवरतं संस-रन् खल्वयं पुरुषः पुनः पुनस्तीत्रेण प्रतिकूळवेदनीयेन तापेनोपतप्यमा-नोऽपगतस्वस्तिभावः सुखळवोपभोगाय दुःखञ्चाळाऽऽळिङ्गनमनिच्ळन् दोपमिनशं संसारेषु भूयांसमनुभवन् कर्मफळेषु विरुच्यते, विरक्तस्तानि न कामयते, अकामयमानस्तु न तत्फळमधिगच्छति । कस्मात् १ कामनो-पबन्थेनोपदेशात् । तदानीं च तेषामनुष्टाने कल्मषोपक्षयात्तत्त्वज्ञानमुत्य-द्यते इति । विविदिषन्ति यज्ञेनेत्यार्षं विज्ञानमत्रोत्येक्षितव्यामिति ।। ८ ।।

### तद्वचनादाम्त्रायस्य प्रामाण्यमिति ॥ ९ ॥

( उप० ) ननु तेनश्वरेण वेदः प्रणीत इत्येत्रैव विप्रतिपत्तिरत आह—तद्वचनादिति । इतिः शास्त्रपरिसमाप्तौ । तद्वचनात्तेनश्वरेण वचनात् प्रणय-नादाम्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । तथाहि वेदास्तावत् पौरुषेयो वाक्यत्वा-दिति साधितं, न चास्मदादयस्तेषां सहस्रशास्त्राविन्छन्नानां वक्तारः संमा-व्यन्ते अतीन्द्रियार्थत्वात्, न चातीन्द्रियार्थदिशिनोऽस्मदादयः । किंचा-प्रोक्ता वेदा महाजनपरिगृहतित्वात्, यन्नाप्तोक्तं न तन्महाजनपरिगृहीतं, महाजनपरिगृहीतं चेदं तस्मादाप्तोक्तम्। स्वतन्त्रपुरुषप्रणीतत्वं चाप्तोक्तत्वम् , महाजनपरिगृहीतत्वं च सर्वदर्शनान्तःपातिपुरुषानुष्ठीयमानार्थत्वम् । कचित्



फळामावः कमकर्तृसाधनवैगुण्यादित्युक्तम्, कर्तृस्मरणाभावाभैवामिति चेन्न, 'तस्मात्तपस्तेपानाच्यारो वेदा अजायन्त ' इत्यादिना कर्तृस्मरणा-दिति । अर्थवाद्यादप्रमाणामिद्मिति चेन्न । कर्तृस्मरणस्य सर्वस्यार्थवाद्-त्वात् । नतु तद्वचनादित्येवासिद्धमिति चेन्न । तेनेश्वरेण प्रणयना-दित्यत्रेश्वरस्य वाऽसिद्धिस्तत्कृतं प्रणयनं वाऽसिद्धम् ? नाद्यः ईश्वरस्य पूर्वसेव साधितत्वात् । तत्प्रणीतत्वं च स्वतन्त्रपुरुषप्रणीतत्वादेव सिद्धम् । न त्वस्मदादीना सहस्रशास्त्रवेदप्रणयने स्वातन्त्रयं संभवतीत्युक्तत्वात् । किंच प्रमाया गुणजन्यत्वेन वैदिकप्रमाया अपि गुणजन्यत्वमावद्यकं, तत्र च गुणो वक्त्यथार्थवाक्यार्थज्ञानमेव वाच्यस्तथाच तादृश्च एव वेदे वक्ता, यः स्वर्गापूर्वीदिविषयकसाक्षात्कारवान्, तादृशस्त्र नेश्वरादन्य इति सुद्ध॥९॥

अकृत भवानीतनयो भवनाथसुतो भवाचेने निरतः ।
एतं कणादसूत्रोपस्कारं शंकरः श्रीमान् ॥ १ ॥
ऋाधारपदं यद्यपि नेतरेषामियं कृतिः स्यादुपहासयोग्या ।
तथापि शिष्येर्गुरुगौरवेण परःसहस्तैः समुपासनीया ॥ २ ॥
इति महामहोपाथ्यायमिश्रभवनाथासम्माभिश्रशीशंकरकृते वैशेषिकस्त्रोपस्कारे
दश्माध्यायस्य वितीयाद्विकस् ।

(विदृ०) नतु श्रुतेः प्रामाण्यं चेत्तदा तदुक्तकर्मणामपि सफलत्वं भेवत्, श्रुतेः प्रामाण्यं चाद्यापि संदिग्धिमित्याशङ्कायां पूर्वोक्तमपि दाढ्यार्थ- भादरार्थं च पुनराह—तद्वचनादिति। इतिकारः शास्त्रसमाप्तिसूचकः। सूत्र- मिदं व्याख्यातं प्रथमाध्याये।। ९।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादस्त्रविष्टतौ दशमाध्या-यस्य द्वितीयमाहिकम् ।

> इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये दशमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तश्चायं दशमोऽध्यायः ।

> > इति वैशेषिकदर्शनम्।

# श्रीजयनारायणभट्टाचार्यप्रणीतः संक्षेपतः शास्त्रार्थसंग्रहः ।

वैशेषिकमते पदार्थः सप्तविधः, द्रव्यगुणकर्भसामान्यविशेषसमवायाभाव-भेदात् । इक्तिसंख्यासादृश्यादयो नातिरिक्ताः पदार्थाः । विह्निरेव मण्या-चभावोऽपि दाहादौ हेतुरतो मण्यादिसन्निधाने बहेर्न दाहः। बह्रौ दाहानु-कूछानन्तशक्तितत्प्रागभाववत्प्रध्वंसकल्पनायां गौरवात् । संख्यापि द्रव्य-गता गुणप्रभेद एव। एकं रूपं द्वे रूपे त्रीणि रूपाणीत्यादिव्यवहारविषयै-कत्वादिकं तु बुद्धिविशेषरूपमेव, सादृश्यमपि तद्भिन्नत्वे सति तद्भतभूयो-धर्भवत्त्वम् । पदार्थविभाजकाः सप्त द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वसामान्यत्वविशे-पत्वसमवायत्वाभावत्वानि, तत्र द्रव्यत्व-गुणत्व-कर्मत्वानि जातयः, नित्य-त्वे सत्यनेकसमवेतत्वं सामान्यत्वम्, सद्भिन्नत्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं विद्ये-यत्वम्, नित्यसंवन्धत्वं समवायत्वम्, द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्वम् । द्रव्याणि नव, क्षितिजलतेजोवाय्वाकाशकालदिगात्ममनांसि । तत्र साव-यवानि द्रव्याण्यनित्यानि, निरवयवाणि तु नित्यानि, तत्र कार्यस्य, संयोगस्य, विभागस्य वा समवायिकारणतावच्छेदकतया द्रव्यत्वजाति-सिद्धिः, अन्धकारस्तु तेजीविशेषसामान्याभाव एव, नतु द्रव्यान्तरम्, तत्र गुणिक्रियादिबुद्धिभ्रान्तिरेव, द्रव्यविभाजकानि नव पृथिवीत्वजलत्व-तेजस्त्ववायुत्वाकाशत्वकालत्विद्वत्वात्मत्वमनस्त्वानि, तेष्विप आकाशत्व-काळत्वदिक्त्वानि न जातयः तदितराणि षट् जातयः। तत्र गन्धसमवा-यिकारणतावच्छेदकतया पृथिवीत्वजातिः सिद्धचाति, पृथिवी रूपरसगन्ध-स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वगुरुत्वद्रवत्ववेगस्थिति-स्थापकगुणवती, तत्र नील्ड्युक्कपीतरक्तहरितकपिशचित्रात्मकानि सप्त-रूपाणि वर्तन्ते । कषायमधुरलवणकटुतिक्ताम्लभेदेन पड्वियो रसः पृथि-व्याम् । गन्बस्तु तत्र सौरभासौरभभेदेन द्विविधः, पाषाणेऽप्यनुत्कटो गन्बोऽस्त्येव तद्भसानि गन्धोपलब्बेस्तदुपादानोपादेयत्वेन पाषाणस्य प्रथि-वीत्वं तेन च गन्धानुमानात्, स्पर्शोऽप्यनुष्णाशीतः कचित् पाकजः कचित् कारणगुणजनितश्च । पृथिवी द्विविधा नित्यानित्यभेदात्, तत्र परमाणुरूपा नित्या तद्न्याऽवयवयोगिन्यनित्या, साऽपि त्रिविधा शरी-

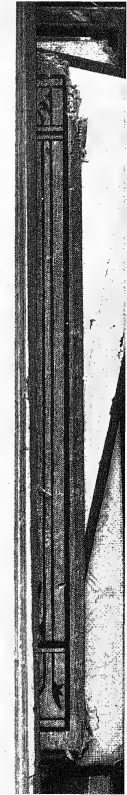
रेन्द्रियविषयभेदात् । तत्र शरीरं जरायुजाण्डजस्वेद्जोद्धिज्जभेदाचतुर्वि-धम् । जरायुजः मनुष्यपश्वाद्याः, अण्डजाः पक्षिसपीद्याः, स्वेदजा दंश-मशकाद्याः, उद्भिजास्तरुगुत्माद्याः, घाणेन्द्रियं पार्थिवम्, विषयास्तु द्वयणुकादिब्रह्माण्डपर्यन्ताः । तत्र द्वाभ्यां परमाणुभ्यां द्वयणुकं त्रिभिद्वर्यणु-कैस्नसरेणुरित्यादिक्रभेणावयविनामुत्पत्तिः ॥ १ ॥

जन्यस्नेहसमवायिकारणतावच्छेदकतया जलल्वजातिसिद्धिः, रूपरस-स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वगुरुत्वद्रवत्वस्नेहवेगा जलस्य गुणाः। तत्र रूपं शुक्कमेव, कालिन्दीजलादौ नीलत्वप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरेव तस्यैव वियति विक्षिप्तस्य धनिष्ठमोपछन्धेः। रसस्तु मधुर एव हरीतक्या-दिमक्षणानन्तरं रसनेन्द्रियेण जलमाधुर्योपलब्धेः जम्बीररसादौ अम्लर-सोपलब्यस्त आश्रयौपाधिकी, स्परीश्च शीत एव तेजःसंयोगात्तत्रौष्ण्य-प्रतीतिभ्रीन्तिरेव, द्रवत्वं त तत्र सांसिद्धिकम् । जलमपि नित्यानित्यभे-दाहितियं, परमाणुरूपं नित्यम्, द्वचणुकादिक्पमनित्यम् , तद्पि त्रिविधं शरीरेद्रियविषयभेदात । तत्र जलीयशरीरमयोनिजं वरुणलोके प्रसिद्धम । जलीयमिन्द्रियं तु रसनम्, विषयास्तु हिमकरकाकासारसरित्सागराद्यः हिमकरकादेरत्पत्तिस्तु विलक्षणदिन्यतेजःसंयोगात् । नच हिमकरकयोः काठिन्यात्र जलत्वम् , ऊष्मणा विलीनयोस्तयोजीलत्वस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात , यद्दव्यं यद्दव्यथ्वंसजन्यं तत्तदुपादानोपादेयमिति व्यास्या हिमकरक-योर्जलोपादानकत्वसिद्धौ जलत्वसिद्धोरिति । मुक्तावलीकारस्तु अदृष्टवि-शेषेण तत्र द्रवत्वप्रतिरोधः, काठिन्यप्रत्ययस्तु भ्रान्त एवेत्याह । तत्र दृढतरसंयोग एव काठिन्यम्, परन्तु दिव्यतेजसा प्रतिरुद्धं द्रवत्वम-भिभूतं तिष्टतीत्येके। केचित्तु दिव्यतेजोऽनुप्रवेशाद्भवतं तत्र नश्यति ऊष्मसंयोगेन दिव्यतेजःसंयोगिवगमे पुनर्द्रवत्वमुत्पद्यते इत्याहुः। तैला-दाविप जलस्य द्रवत्वं प्रकृष्टरनेहत्वाद्वह्नेरानुकूल्यमिति, घृष्टचन्दनादौ तु शैत्योपलन्धियनद्नान्तर्वितिशीततरसलिलस्यैव, एवं बाष्पाद्वपि तत्सं-युक्तसृक्ष्मजलस्यैव शैत्योपलन्धिरिति संक्षेपः ॥ २ ॥

जन्योष्णस्पर्शसमवायिकारणतावच्छेदकतया तेजस्त्वजातिसिद्धिः, उ-ष्णत्वं च स्पर्शनिष्ठो जातिविशेषः प्रत्यक्षसिद्धः, तेजस्त्वं जातिः परमा-णाव्रप्यस्ति ' नित्यस्य स्वरूपयोग्यस्य फळावश्यंभावः ' इति नियमस्या-प्रयोजकत्वात्, चन्द्रकिरणादौ तदन्तःपातिजळस्पर्शेनाभिभवान्मरकत- किरणादौ पार्थिवस्पर्शनाभिभवाचक्षुरादौ चानुद्भृतत्वादुष्णस्पर्शस्य नोप-लिबः । तेजसि रूपस्पर्शसंख्यापरिमितिप्रथवत्वसंयोगविभागपरत्वापर-त्वद्रवत्ववेगा गुणाः सन्ति, तत्र भास्वरशुक्कपमेव तेजसि, वहौ मरकत-किरणादी च पार्थिवरूपेणाभिभवात् शुक्करपानुपल्लियः, वह्नचादीनां प्रत्यक्षं तु पार्थिवरूपोपलञ्ध्या भवति शङ्खस्येव पित्तपीतिम्ना, केचित्त वह्नयादेः ग्रुक्कर्पं नाभिभूतं किंतु तस्य ग्रुक्कत्वमेवाभिभूतमित्याहुः। द्रवत्वं तु नैमित्तिकं सुवर्णादौ तेजसि । तेजोऽपि द्विविधं नित्यमनित्यं च, तत्र परमाणुरूपं नित्यं द्रचणुकादिरूपं त्वनित्यम्, अनित्यं तेजिस्त्रिविधं शरीरोन्द्रियविषयभेदात् । तत्र तैजसं शरीरमयोनिजमेव सूर्यछोकादौ प्रसिद्धम्, तैजसमिन्द्रियं नयनम्, विषयो वह्निसुवर्णादिः, सुवर्णस्य तेजस्त्वे मानं च सुवर्ण तैजसमसति प्रतिबन्धके अत्यन्तानळसंयोगेऽप्यनुच्छिद्य-मानजन्यद्रवत्वात्। यन्नैवं तन्नैवं यथा पृथिवीत्यनुमानम्, नचेदमप्रयोजकं प्रिथवीद्रवत्वस्य जन्यजलद्रवत्वस्य चाम्निसंयोगनाश्यत्वात्, नच पीतिम-गुरुत्वाश्रयस्य पार्थिवस्यापि तदानीं दृतत्वात् तत्र व्यभिचार इति वाच्यं जलमध्यस्थमसीक्षोदवत्तस्याद्रुतत्वात् । केचितु अग्निसंयोगे पीति-मगुरुत्वाश्रयो विजातीयरूपप्रतिबन्धकद्रवद्रव्यसंयुक्तः अत्यन्ताग्निसंयोगे-ऽपि पूर्वेरूपविजातीयरूपानधिकरणपार्थिवत्वात् जलमध्यस्थपीतपटवदिति ताद्शद्रवद्रव्यस्य च पृथिवीजलभिन्नस्य तेजस्वसिद्धिरित्याहुः ॥ ३ ॥

जन्यविजातीयस्पर्शसमवायिकारणतावच्छेदकं वायुत्वं जातिविशेषः । वायौ नव गुणाः स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्तवसंयोगविभागपरत्वापरत्वेगा वर्तन्ते, वायोरपाकजानुष्णाशीतस्पर्शेन, विछक्षणशब्देन, तृणतूछादीनां धृत्या, शाखादीनां कम्पेन च वायोरनुमानं भवति उद्भूतरूपमावाच न प्रत्यक्षमिति प्राभ्वः । नव्यास्तु उद्भूतरूपस्य चाक्षुषं प्रत्येव हेतुत्वाद्वायोः स्पार्शनप्रत्यक्षं भवत्येव तत्रोद्भृतस्पर्शस्य हेतुत्वादित्याहुः । वायुर्द्धिविधो नित्योऽनित्यक्ष, परमाणुरूपो नित्यस्तद्न्योऽनित्यः, सोऽपि त्रिविधः शरी-रेन्द्रियविषयभेदात् । वायवीयं शरीरमयोनिजमेव पिशाचादीनाम्, शरी-रव्यापकं वायवीयमिन्द्रियं त्वक् वायवीयो विषयस्तु प्राणादिमहावायुपर्यन्तः प्राणस्त्वेक एव हृदादिनानास्थानवशान्मुखनिर्गमादिनानाक्रियावशाच नाना संज्ञा छभते ॥ ४ ॥

शन्दाश्रयत्वमाकाशत्वम् । आकाशस्य षङ्गुणाः संख्याद्याः पश्च शन्द-श्रोति, आकाश एकोऽपि उपार्धः कर्णशष्कुल्या भेदादित्रं श्रोत्रात्मक-



मिन्द्रियं भवतीति । प्रथमं तावच्छव्दो विशेषगुणः चक्षुर्यहणायोग्यबहिरिन्द्रियशाहाजातिमत्त्वात् स्पर्शवदित्यनुमानम्, ततः शब्दो द्रव्यसमवेतो गुणत्वात् संयोगवदित्यनुमानेन शब्दस्य द्रव्यसमवेतत्वे सिद्धे
शब्दो न स्पर्शविद्धशेषगुणः अपाकजत्वे सत्यकारणगुणपृर्वेकप्रत्यक्षत्वात् सुखवत्, पाकजरूपादौ व्यभिचारवारणाय सत्यन्तम्, पीछुपाकवादिमते तु सत्यन्तं न देयमेव, पटरूपादौ व्यभिचारवारणायाकारणगुणपूर्वेकति, जल्लपरमाणुरूपादौ व्यभिचारवारणाय प्रत्यक्षेति,
शब्दो न दिक्कालमनोगुणो विशेषगुणत्वात्, नात्मविशेषगुणः बहिरिन्द्रियप्राह्मत्वात् रूपवत्, इत्यं च शब्दाधिकरणं नवमद्रव्यं गगननामकं सिद्धयतीति, नच वाय्ववयवेषु सूक्ष्मशब्दक्रमेण वायौ कारणगुणपूर्वेकः शब्द उत्यवतामिति वाच्यम्, अयावद्वव्यभावित्वेन वायुविशेषगुणत्वामावसिद्धेः।
अयावद्वव्यभावित्वं च स्वाश्रयनाशजन्यनाशप्रतियोगियद्यत्तद्विन्नत्वम्,
तचाशुविनाशिनि शब्दे निराबाधमेव, अत्र व्यतिरेकेण वायुस्पशो दृष्टान्तो
श्रेय इति संक्षेपः।। ५।।

द्रव्यात्मकः कालो नित्य एकश्च, तत्र संख्याद्याः सन्ति, स च कालिकेन जगतामाश्रयः, एवं जन्यमात्रं प्रति निमित्तकारणं कालिकपरत्वापरत्वासमवायिकारणसंयोगानुयोगी च, तादृशसंयोगाधा-रतया महाकालस्य सिद्धिः एवमिदानीं घट इति ज्ञाने सूर्यक्रियारूपैत-त्काले घटस्याधारता भासते, सा च न साक्षात्संबन्धेन, बाधितत्वात्, किंतु स्वसंयुक्तसंयोगितपनाश्चितत्वसंबन्धेन, घटादिना संयुक्तः कालस्त-त्संयोगी तपनस्तदाश्चितत्वं तत्क्रियायामस्तीति घटाँदेः सूर्यक्रियायां वर्त-मानस्य परंपरासंबन्धस्य घटकः कालोऽवरुयं स्वीकार्यः, कालिकसंबन्धाविन्छन्नाधारतैव भासते सूर्यिकयाया अपि कालत्वात् । 'कलनात् सर्वभूतानां स कालः परिकीर्तितः' इत्याद्यागमस्तु काले प्रमाणमिति ध्येयम्, काल एकोऽप्युपाधिभेदात्क्षणलवसुहूर्तयामादिव्य-वुरुर्विषयः, उपाविश्च क्ष्णव्यवहारे स्वजन्यविभागप्रागभावाविच्छन्नं क्रम र्िसंयोगावाच्छिन्नविभागो वा, पूर्वसंयोगनाशावच्छिन्न उत्तरसं-योगप्रामानो वा, उत्तरसंयोगावच्छित्रं कर्म वा, स्ववृत्तिश्वंसप्रति-योग्यनाधारः शब्दो वा, तादृशश्चान्त्यशब्द एव, महाप्रलये क्षणव्यव-हारस्तु चरमध्वंसेनोपपादनीयः, मुहूर्तयामादिव्यवहारस्तु तत्तत्क्षणकूटै-रिति संक्षेपः ॥ ६ ॥

दैशिकपरत्वापरत्वरूपदूरत्वान्तिकत्वासमवायिकारणसंयोगानुयोगित-या दिक् सिध्यति, तस्यां संख्याद्याः पश्च गुणाः सन्ति, तस्या एकस्या अपि तत्तदुपाधिभेदेन प्राच्यादिव्यवहारानियामकत्वम्, यस्य पुरुषस्य उद्-यगिरिसंनिहिता या दिक् सा तस्य प्राची, उदयगिरिव्यवहिता च प्रतीची, एवं तत्पुरुषीयसुमेरुसन्निहिता दिगुद्चित, तद्वयवहिता त्ववाची, 'सर्वेषा-भेव वर्षाणां भेरुरुत्तरतः स्थितः ' इति नियमात् । एवसुद्यगिरिसं-निहिता मेरुसंनिहिता चैशानीत्यादिक्रभेण विदिशोऽपि निरूपणीया इति संक्षेपः ॥ ७॥

सुखादिसमग्रिकारणतावच्छेदकतयात्मत्वं जातिः सिध्यति, सा चेश्वरेऽस्त्येवादृष्टरूपकारणविरहात्तु न तत्र सुखाद्युत्पत्तः, केचित्तु आत्म-पद्शक्यतावच्छेदकतया सा जातिः सिध्यतीत्याद्यः । अन्ये तु सा जाति-रीश्वरे नास्त्येव प्रमाणाभावात्, ज्ञानवत्त्वेन जीवेश्वरयोविभागात्र दशमद्रव्यत्वमीशस्येति वदन्ति । संसार्यात्मिनि बुद्धपादिषट्कं संख्या-दिपञ्चकं धर्माधर्मौ भावनाख्यसंस्कारश्चेति चतुर्दश गुणाः सन्ति, ईश्वरे च संख्यादिपञ्चकं बुद्धीच्छायत्नाश्चेत्यष्टौ गुणा वर्तन्ते ।। ८ ।।

क्रठारादीनां छिदादिकरणानां कर्तारमन्तरेण फलानुपधानं दृष्टम्, एवं चक्षुरादीनां ज्ञानकरणानां फलोपधानमपि कर्तारमन्तरेण नोप-पद्मते इत्यतिरिक्तः कर्ता संसार्यात्मा कल्प्यते । चार्वाकास्तु देह एवात्मेति चैतन्यं तस्यैव धर्मः स एव कर्ता चक्षुरादिप्रेरक इत्याहुस्तन्न मनोरमम्, तथा सति बाल्ये विलोकितस्य यौवने स्थाविरे वा स्मरणानुपपत्तेः यथा चैत्रदृष्टं मैत्रो न स्मरति, न च वाल्ययौवनवार्धकेषु शरीरमेकमेवेति वाच्यं परिमाणभेदेन द्रव्यभेद्स्यावश्यकत्वात, न च कारणेनानुभूतस्य कार्येण स्मरणं स्यात्, मातृदृष्टानां पुत्रेण स्मरणप्रसङ्गात्, एवं शरीरस्य चैतन्ये वालकस्य स्तनपानादौ वानरशिशूनां गर्भनिःसरणद्शायां शाखा-वलम्बने प्रवृत्तिर्न स्यात् , तत्कारणस्य इष्टसाधनताज्ञानस्य तदानीम-संभवात् । मन्मते तु जन्मान्तरानुभूतेष्टसाधनतायास्तदानीं स्मरणादेव प्रवृत्तिः । न च जन्मान्तरानुभूतानामन्येषामपिकथं न स्मरणम् । उद्घोध काभावात, अत्र त्वगत्या जीवनादृष्टमेवोद्वोधकं कल्यते, इत्थं च संसार-स्यानादितया आत्मनोऽप्यनादित्वसिद्धौ अनादिमावस्य नाशासंभवात्रि-त्यत्वं सिद्धचर्ताति, मनसि ज्ञानाद्यङ्गीकारे तत्प्रत्यक्षानुपपत्तेर्मनसि महत्त्वाभावात् । वेदान्तिनस्तु नित्यविज्ञानमेवातमा ' अविनाशी वारे-

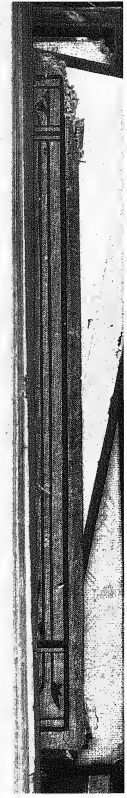
ऽयमात्मा ' 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' इति श्रुतेरित्याहुस्तन्न मनोरमम्, नित्यविज्ञानस्य जगद्विषयत्वे सर्वज्ञत्वापत्तेः यत्किचिद्विषयत्वे विनिगम-काभावात् ज्ञानत्वव्याघातात् 'सत्यं ज्ञानम्' इत्यादिश्रतिश्चेश्वरपरा न जीवेषु प्रमाणभावमावहति, न च जीवेश्वरयोने भेद इति वाच्यं ज्ञाना-ज्ञानसुखित्बदु:खित्वादिभिजींवानां परसपं भेदसिद्धौ ईश्वराभेदस्यासं-भवदुक्तिकत्वात् , अन्यथा बन्धमोक्षव्यवस्था व्याहन्येत । न च 'तत्त्व-मित १ इत्यादिश्रातिरेव जीवेश्वरयोरभेदे मानमिति वाच्यं तस्या ईश्वरा-भेदेनेश्वरीयत्वप्रतिपादकतया स्तुत्यर्थवादत्वेन अभेद्भावनारूपयोगविशेष आत्मसाक्षात्कारोपाधिके यत्नः करणीय इत्येतावनमात्रपरत्वात । न च सं-सारदशायां जीवेश्वरयोभेंदेऽपि मुक्तिदशायामभेदो जायते इति वाच्यं भे-दस्य नित्यत्वेन नाशायोगात्, तत्राशेऽपि पूर्वोवस्थितव्यक्तिद्वयावस्थानस्या-निवारणाच । नच तदानीं द्वित्वस्यापि नाशाव्यक्तिद्वयावस्थानं न संभव-तीति वाच्यं, तव निर्धर्मके ब्रह्मणि सत्यत्वाभावेऽपि सत्यं स्वरूपं तदित्यस्येव द्वित्वाभावेऽपि द्वयात्मकौ तावित्यस्य सुवचत्वात् । नच मिथ्यात्वाभावो-Sधिकरणस्वरूपो ब्रह्मणि सत्यत्वमित्यस्माकं नाद्वैतभङ्को न वा सत्यव्य-वहारस्यानुपपत्तिरिति वाच्यम् । एकत्वाभावस्य व्यक्तिद्वयात्मकस्य द्वित्व-स्वरूपतया द्वयव्यवहारसंपादकताया अप्यस्माभिरङ्गीकर्तव्यत्वात् । प्रत्ये-कमेकत्वेऽपि क्षितिजलयोर्न गन्य इतिवदुभयं नैकमित्यस्य सर्वजनसि-द्धत्वात्, नच 'ब्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति' इतिश्वतेस्तदानीमभेदः सिघ्यतीति वाच्यं तस्या निर्दु:खत्वादिना ज्ञानिनामीश्वरसाम्यस्य बोधकत्वात्। संप-दाधिक्ये पुरोहितोऽयं राजा संवृत्त इति लौकिकाभेदबोधकवाक्ये साम्यपरत्वस्य दृष्टत्वात्, तथा 'विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरञ्जन: परमं साम्यमुपैति' इति श्रुत्या साम्यस्य स्पष्टतया प्रतिपादनाच । अतएव 'द्वा सु-पर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षम्' इत्यादिश्रुतेः 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये'। इत्यादिश्रुतेश्च भेदबोधकाया नासङ्गातिरिति श्रुतियुत्तयनुभवसिद्धं द्वैतमप-लपन्तो वेदान्तिनो भियं हियं च त्यक्तवन्तः ॥ ९ ॥

ईश्वरोऽपि न ज्ञानसुखाद्यात्मकः किंतु ज्ञानाद्याश्रयः ' नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्म ' इत्यादिश्रुतौ विज्ञानपदस्य विशिष्टं ज्ञानं यत्रेति व्युत्पत्त्या ज्ञानाश्रयबोधकत्वात् 'यः सर्वज्ञः ' इति श्रुत्यनुरोधात्, आनन्दिमित्यस्यापि मत्त्रर्थीयाच्य्रत्ययेनानन्दवित्यर्थः, अन्यथा नपुंसक-त्वानुपपतेः । आनन्दोऽपि दुःखामावे चपचर्यते, भाराद्यपगमे सुखी

संवृत्तोऽहमितिवहुः खाभावेन सुखित्वप्रत्ययात, नित्यज्ञानवत् नित्यं सुखं वा ईश्वरे स्वीकार्यं सुखविशिष्टस्य नित्यत्ववोधकश्रुत्या विशेषणस्य सुखस्यापि नित्यत्वप्रतिपादनात्, नतु ईश्वरः सुखाभिन्नः 'आनन्दं ब्रह्ण-णो विद्वान्न विभेति कदाचन' इत्यत्र भेदस्य स्पष्टतया प्रतिपादनादित्यळं पह्नवितेन ॥ १०॥

एतेन योगाचाराणां क्षणिकविज्ञानात्मवादोऽपि निरस्तः सर्वेषां सार्वेज्ञ्यापत्तेः सुषुप्तिद्शायामपि विषयावभासपृङ्गात् अद्य जातबालकस्य स्तनपानादौ प्रवृत्त्यनुपपत्तेश्च ॥ ११ ॥

सांख्यास्तु प्रकृतिः कर्त्री पुरुषस्तु पुष्करपळाशवन्निर्छेपः किंतु चेतनः। चेतनोऽहं करोमीति बुद्धिगतचैतन्याभिमानान्यथानुपपत्तेश्चेतनकल्पनं प्रकृतेश्च प्रथमः परिणामो बुद्धिः तस्याः महत्तत्वम्, अन्तःकरणं चेति संज्ञाद्वयमपि, तत्संसर्गिणि पुरुषे तद्गतदुःखस्य प्रतिबिम्बः पुरु-पस्य संसारः, विवेकख्यातिसंज्ञकेन तत्त्वज्ञानेन बुद्धौ तिरोभूतायां प्रतिबिम्बितदुःखनिवृत्तिरेव पुरुषस्यापवर्गः बुद्धौ स्वच्छायामैन्द्रियप्रणालि-कया विषयसंबन्धो ज्ञानाख्यो बुद्धेः परिणामविशेषः, सा च बुद्धिरंशद्ध-यवती, तत्र ममेदं कर्तव्यमित्यत्र मदंशः पुरुषोपरागः बुद्धेः स्वच्छ-तया चेतनप्रतिबिम्बाद्तात्विकः दर्पणस्येव मुखोपरागः, इदमिति निष-योपराग इन्द्रियप्रणालिकया परिणामविशेषस्तात्विकः, निःश्वासाभिह-तद्र्पणस्येव मिळिनिमा, कर्तव्यमिति व्यापारावेशस्तद्भयायत्तः ज्ञानेन पुरुषस्यातात्विकः संबन्धो दर्पणमिलक्षेत्रव मुखस्योपलब्धिकच्यते ज्ञानव-त्सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्मीधर्मा अपि बुद्धेरेव, क्रतिसामानाधिकर-ण्येन प्रतीतेः । नच बुद्धिश्चेतना, परिणामित्वात् । बुद्धेः परिणामोऽहं-कारतत्त्वम्, अहंकारतत्त्वस्य परिणामः पञ्च तन्मात्राणि एकादशेन्द्रियाणि च, तन्मात्राणां परिणामाः पञ्च महाभूतानीत्याहुःस्तद्पि न समीचीनं चेतनोऽहं कारोमीति चैतन्यस्य कृतिसामानाधिकरण्यप्रतिते: । न च सा चैतन्यांशे भ्रान्तिरूपा, तदंशे कृत्यंशे वेत्येकशेषस्य कर्तुमशक्यत्वात्, अन्यथा बुद्धेर्नित्यत्वे पुरुषस्य मोक्षाभावप्रसङ्गः, अनित्यत्वे तत्पूर्वमसं-सारापित्तः, नचाचेतनायाः प्रकृतेः कार्यत्वाद्भुद्धेर्न चैतन्यं कार्यकारणयो-स्तादात्म्यादिति वाच्यं कर्तुर्जन्यत्वस्यासिद्धेरन्यथा वाळस्य स्तनपाने प्रवृत्त्यनुपपत्तेः, तस्मात्कर्तुरनादित्वमनायत्त्योपेयम्, अनादेर्भावस्य नाज्ञा-संभवादविनाशित्वामिति किं प्रकृत्यादिकल्पनेन । नच-



' प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः । अहंकारविमृहात्मा कर्ताऽहमिति मन्यते ॥ '

इति गीतावचनविरोध इति वाच्यं प्रकृतेर्मूळकारणस्यादृष्टस्य गुणैरदृष्टज-न्यैर्गुणैरिच्छादिभिः कर्ताऽहं कर्ताहमेवेत्यस्य तदर्थत्वात् ।

' तत्रैवं सति कतीरमात्मानं केवछं तु यः। '

इत्यादि वचनेनायमथोंऽयेप्रकटीकृतो भगवतेत्यलमनल्पजल्पनेन ॥ १२॥ विशेषगुणयोगादात्मनो लौकिकं मानसं भवति, तद्गतस्य बुद्धया-दिषट्कस्यापि लौकिकमानसविषयत्वम्, आत्मन एकत्वसंख्याऽपि मनो-प्राह्योति शंकरमिश्राः, आत्मन एकत्वं परममहत्परिमाणं च द्वयमपि मनोप्राह्यमिति सिद्धान्तमञ्जर्यामाचार्यचूडामणयः, तात्पर्यटीकाकृतां वाचस्पतिमिश्राणां मतेऽपि तदुभयं मनोप्राह्यम्, परात्मनां न प्रत्यक्षं किंतु चेष्टयाऽनुमितिरेवेति संक्षेपः ॥ १३॥

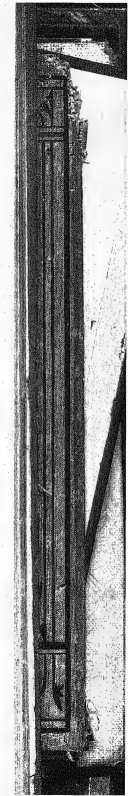
ईश्वरात्मनि तु संख्यादिपश्चकं बुद्धीच्छायत्नाश्च वर्तन्ते, तस्य बुद्धी-च्छायत्नास्तु नित्याः सर्वविषयकाश्च, तत्रेश्वरे प्रमाणं तु क्षित्यङ्कुरादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद्घटादिवदित्याद्यनुमानम्, नच कर्त्रजन्यत्वसाधकेन शरीराजन्यत्वेन सत्प्रतिपक्ष इति वाच्यं तस्याप्रयोजकत्वात्, मम तु कर्तृत्वेन कार्यत्वेन कार्यकारणभाव एवानुकूळतर्कसंपादक इति एवं 'द्यावाभूमी जनयन् देव एकः । विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता' इत्याद्या-गमा अपीश्वरे प्रमाणमिति संक्षेपः ॥ १४ ॥

मानसप्रत्यक्षकरणतावच्छेदकतया मनस्तं जातिः सिद्धयति, मनसि संख्यादिसप्तकं वेगश्चेत्यष्टौ गुणाः सन्ति सुखसाक्षात्कारः सकरणको जन्यसाक्षात्कारत्वात् चाक्षुपर्वाद्त्यनुमानेन मनसः सिद्धिः । चाक्षु-षरासनादीनामेककाछोत्पत्तिक्षं योगपद्यं नास्तीत्यनुभवसिद्धम्, तत्र विषयसित्तकपद्मौ सत्यपि यत्संबन्धादेकमिन्द्रियं ज्ञानं जनयति नाप-रम्, तदणुरूपं मनः स्वीकार्यम्, मनसो महत्परिमाणस्वीकारे तेन सह युगपन्नानेन्द्रियाणां संबन्धसंमवात् चाक्षुपरासनादीनां यौगपद्यापत्तेः । न च दीर्वज्ञक्कुळीभक्षणादौ नानाऽवधानभाजां च कथमेकदा नानेन्द्रिय-जन्यं ज्ञानमिति वाच्यं मनसोऽतिळाधवात् त्वर्या नानेन्द्रियसंबन्धात् नानाज्ञानोत्पत्तेः उत्पळपत्रज्ञतन्यतिभेद इव तत्रापि यौगपद्यप्रत्ययस्य भ्रमक्पत्वात्, न च मनसः संकोचद्र्यायामयौगपद्यं विकासद्शायां च यौगपद्यं भवतीति वाच्यमनन्तावयवतन्नाद्यातस्प्रागभावादिकल्पने गौरवात् लाघवान्निरवयवस्यैकैकस्य मनस एकैकदारीरे कल्पनादिति, कायव्यूहस्थले अदृष्टविद्येषोपगृहीतनानापण्डमनोभिरेव तत्तद्रोगनिर्वोहात्, एवं छिन्न-वृश्चिकादिखण्डद्वयेऽपि बोध्यमिति संक्षेपः ॥ १५॥

इति द्रव्यपदार्थनिरूपणम् ।

गुणाख्यतुर्विशतिसंख्यकाः रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसं-योगविभागपरत्वापरत्वबुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नगुरुत्वद्रवत्वस्नेहसंस्का-रधर्माधर्मशब्दरूपाः । द्रव्यकर्मभिन्नसामान्यवान्निष्टकारणताच्छेदकतया गुणत्वं जातिः सिन्यति, गुणविभाजकानि रूपत्वरसत्वादीनि चतुर्विश-तिजीतयः संस्कारत्वस्य जातित्वं तु सूक्तिकारैर्ने मन्यते, रूपरसगन्यस्पर्श-परत्वापरत्वगुरुत्वद्रवत्वस्नेहवेगा मूर्तगुणाः, बुद्धवादयः षट् धर्माधर्मभाव-नाराज्दाश्चामूर्तगुणाः संख्यादयस्तु पञ्च उभयगुणाः, संयोगविभाग-द्वित्वादिसंख्याद्विपृथक्त्वादिपृथक्त्वानि चानेकाश्रितगुणास्तद्भिन्नगुणास्त एकैकमात्रवृत्तयः, रूपरसगन्वस्पर्शा बुद्धचादयः पट् धर्माधर्मभावना-शब्दाश्च विशेषगुणाः । संख्यादयः सप्त नैभित्तिकद्रवत्वगुरूतववेगाश्च सामान्यगुणाः, स्थितिस्थापकस्तु क्षितिमात्रवृत्तिरितिमते स विशेषगुणः, मतान्तरे तु सामान्यगुण एव, संख्यादयः सप्त द्रवत्वस्तेहवेगाश्च द्वीन्द्रिय-माह्याः, रूपरसगन्यस्पर्शशन्दाः वाह्यैकैकेन्द्रियमाह्याः गुरुत्वजीवनयोनि-यत्नस्थितिस्थापकसंस्कारनिर्विकल्पकज्ञानात् द्भृतरूपरसगन्धस्पर्शभावना-धर्मीधर्मा अतीन्द्रियाः, बुद्धयादिषट्कं धर्माधर्मभावनाशब्दास्त्राकारणगु-णोत्पन्नाः । अपाकजा रूपरसगन्यस्पर्शाः सांसिद्धिकद्रवत्वं स्नेहवेगगुरुत्वे-कत्वैकपृथक्त्वपरिमाणस्थितिस्थापकाश्च कारणगुणोत्पन्नाः, संयोगवि-भागवेगाः कर्मजाः, रूपरसगन्यानुष्णस्परीपरिमाणैकत्वैकपृथक्तवस्नेहस्थि-तिस्थापकसांसिद्धिकद्रवत्वशब्देषु असमवायिकारणत्वम्, आत्मविशेषगु-णेषु निमित्तकार्णत्वमात्रं गुरुत्वोष्णस्परीवेगद्रवत्वसंयोगविभागेषु नि-मित्तकारणत्वमसमवायिकारणत्वं च तिष्ठति. आत्मविशेषगणसंयोगवि-भागा अञ्याप्यवृत्तयः ॥ १६ ॥

रूपत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा, शुक्कनीलरक्तपीतहरितकपिशचित्रभेदेन रूपं सप्तविधमिति तर्कामृते जगदीशः। नानाविधमिति विश्वनाथः। रूपशब्दोक्केखिनी प्रतीतिर्नास्ति, नीलोवर्ण इति वर्णपदोक्केखिन्येवेति, केचित्, रूपं क्षितिजलतेजःसु वर्तते तत्र क्षितौ नीलादिकं सर्वप्रकारम्,



जले गुक्रमात्रम्, तेजसि भास्वरग्रुक्तमात्रम्, उद्भूतानुद्भूतभेदाद्पि रूपं द्विश्वम्, तत्र भर्जनकपालस्थवह्नचादौ श्रीष्मोष्मचक्षुरादौ चानुद्भूतरूपम्, उद्भूतरूपं तु घटपटादौ, बहिर्द्व्यप्रसक्षे उद्भूतरूपं कारणम् एवं तद्भ-तगुणकर्मसामान्यानां चाक्षुषप्रत्यक्षेऽपि तदेव परंपरया कारणमिति प्राश्वः, नव्यास्तु द्रव्यादिचाक्षुपं प्रत्येवोद्भूतरूपं कारणम्, स्पार्शनप्रत्यक्षे तु उद्भूतस्पर्शः कारणम्, अत एव वायोनं चाक्षुपं किंतु स्पार्शनं भवस्वेव प्रभाया उद्भूतस्पर्शामावान्न स्पार्शनं किंतु चाक्षुपं भवस्वेव, बहिर्द्व्यप्रत्यक्षे तु आत्मावृत्तिश्चद्विभन्नविशेषगुणवन्त्वं तन्नमित्याहुः। एकैका एव नीलादिव्यक्तयो यावन्नीलद्रव्यादिगता नित्या इति केचित्। नीलो नष्ट इत्यादिप्रतीतेनीलनीलतरनीलतमादिप्रतीतेन्त्रानुपपत्तेस्तन्मतं न समीचीनम् । गुक्रनीलरक्तेन्त्रिभिस्तनतुभिरारच्ये पटे चित्रं रूपमुत्पद्यते, तस्य नीरूपत्वे प्रत्यक्षानुपपत्तेरतेन विजातीयस्पर्शवद्वयवारच्यावयविनि चित्रस्पर्शोऽपि व्याख्यात इति प्राश्वः सिद्धान्तरहस्ये मथुरानाथोऽप्येवमेवाह, अन्येतु नानारूपवद्वयवारच्यावयविनि अव्याप्यवृत्तिनि नानारूपाण्येवोत्सवन्ते व्याप्यवृत्तिजातीयानामव्याप्यवृत्तित्वस्वीकारे क्षत्यभावात्, अतएव-

' लोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । इवेतः खुरविषाणाभ्यां स नीलो वृष उच्यते ॥ '

इत्यादिस्मृतिरपि साधु संगच्छते, एतेन स्पर्शोऽपि व्याख्यात इत्याहुः। रूपं जळतेजःपरमाणुषु नित्यमन्यदनित्यम्। पार्थिवपरमाणौ पाकाद्रुपनाशः।। १७।।

रसत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा, रसः श्चितिजलयोरेवास्ति, स च षड्विधः कषायमधुरलवणकदुतिक्ताम्लभेदात, जले तु मधुर एव रसः हरीतक्या-दिकं तद्वयञ्जकम्, नानारसवद्वयवारच्यावयविनि कोऽपि रसो न भवति तत्रावयवगतानामेव रसानामुपलिधः, रसस्तु रसनेन्द्रियमात्रेण गृह्यते, अनुद्भृतरसस्वतीन्द्रियः ॥ १८ ॥

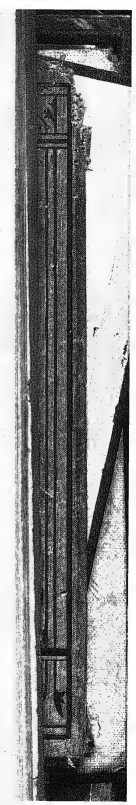
गन्यत्वजातिरपि प्रत्यक्षासिद्धा, गन्थो द्विविधः सौरभासौरभभेदात, गन्थस्तु नित्यो नास्ति, अयं तु व्राणेन्द्रियमात्रव्राह्यः, अनुत्कटो गन्थः पाषाणादावतीन्द्रियः, गन्थः प्रथिव्यामेव वर्तते ॥ १९ ॥

स्पर्शत्वजातिरपि प्रत्यक्षसिद्धा, स्पर्शः क्षितिजलतेजोवायूनां गुणः। स च त्रिविधः शीत उष्ण अनुष्णाशीतश्चेति। तत्र शीतस्पर्शो जले, तेजिस उष्णस्पर्शः, पृथिवीपवनयोरनुष्णाशीतस्पर्शः, तत्रापि पृथिव्यां पाकजोऽपि, वायौ तु अपाकजो विज्ञातीय एव स्पर्शः । जल्रतेजो-वायुपरमाणुषु अयं नित्यः, अन्यत्र द्रव्येऽनित्यः, कठिनसुकुमारस्पर्शौ पृथिव्यामेव, काठिन्यादिकं तु संयोगिवशेषः स च हिमकरकादावपीति केचित्, अन्ये तु काठिन्यादिकं न संयोगिवशेषः चक्कुप्रीह्यत्वापत्तः, किं तु स्पर्शविशेष एव, हिमकरकादौ काठिन्यप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरूपैवेत्याहुः । स्पर्शेविशेष एव, हिमकरकादौ कोठिन्यप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरूपैवेत्याहुः । स्पर्शेटियनुद्भूतोऽतीन्द्रियः प्रभादौ बोध्यः ॥ २० ॥

रूपरसगन्थस्पर्शाः पृथिव्यामेव पाकजाः, तत्रापि परमाणांवेव पाक इति पीलुपाकवादिनो वैशेषिकाः । तेषामयमभिप्रायः, अवयिना-ऽवष्टब्येषु अवयवेषु पाको न संभवति, किंतु विज्ञातीयविह्नसंयोगेन नष्टेषु अवयविषु स्वतन्त्रेषु परमाणुषु पाकः, पुनम्ब विज्ञातीयविह्नसंयोगेन पक्कपरमाणुसंयोगात् व्यणुकादिक्रमेण महावयविषयेन्तानामुत्पत्तिः । वहे-वंगातिशयात्पृर्वव्यूहनाशो झटिति व्यूहान्तरोत्पत्तिश्चेति, अत्र नवक्षणा-दिप्रक्रियाऽन्यत्र द्रष्टव्या यन्थगौरवभिया परित्यक्ता ।। २१ ॥

न्यायानुसारिणः पिठरपाकवादिनस्तु अवयविनां सच्छिद्रत्वाद्वहेः सृक्ष्मावयवैरन्तः प्रविष्टेरवयवेष्ववष्टव्येष्वपि पाको न विरुध्यते वैशेषिकमेत-ऽनन्तावयवादिकल्पने गौरवं सोऽयं घट इत्यादिप्रत्यभिज्ञाविरोधश्च स्यात्, यत्र तु पाकानन्तरं न प्रत्यभिज्ञा तत्रावयविनाशोऽपि स्वीक्रियते इत्याहुः ॥ २२ ॥

गणनव्यवहारकारणं संख्या, सा च नवस्वेव द्रव्येष्ठ वर्तते तत्र नित्यगतमेकत्वं नित्यम्, अनित्यगतं त्वनिस्यम्, द्वित्वाद्याः परार्द्धपर्यन्ताः संख्या अपेक्षानुद्धिजन्या अपेक्षानुद्धिनाशनाश्या व्यासञ्यवृत्तन्यक्ष, अनेकैकत्वनुद्धिरपेक्षानुद्धिः सा क्षणत्रयं तिष्ठति, आदावपेक्षानुद्धि-स्ततो द्वित्वोत्पत्तिस्ततो द्वित्वनिर्विकस्पकं ततो द्वित्वविशिष्टप्रत्यक्षं भवति, निर्विकस्पककाले अपेक्षानुद्धेनीशे तत्परक्षणे द्वित्वनाशाद्विशिष्टप्रत्यक्षानुपपत्तेः कालान्तरे तद्वित्वस्य प्रत्यक्षाभावाद्वित्वोत्पादिकाया अपेक्षानुद्धेनीशस्यैव द्वित्वनाशकत्वं करुप्यते, अत एव तत्पुरुषीयापेक्षानुद्धिजन्यं तत्पुरुषेणैव गृद्धते इति करुप्यते, स्वर्गाचकालीनपरमाण्वादिगताद्वित्वस्य जिनकाऽपेक्षानुद्धिरीश्वरस्य ब्रह्माण्डान्तरवर्तियोगिनां वा, एवमतीन्द्रिन्यान्तरेऽपि ब्रेयम्, अत्रानियतैकत्वनुद्धिस्थाने त्रित्वादाभेना बहुत्वन्यान्तरेऽपि ब्रेयम्, अत्रानियतैकत्वनुद्धिस्थाने त्रित्वादाभेना बहुत्वन्यान्तरेऽपि ब्रेयम्, अत्रानियतैकत्वनुद्धिस्थाने त्रित्वादाभेना बहुत्वन्यान्तरेऽपि ब्रेयम्,



संख्यात्पद्यते इति कन्द्ळीकारः । आचार्यास्तु त्रित्वत्वादिव्यापिका बहु-त्वत्वजातिः तथाच त्रित्वादिकमेव बहुत्वम्, सेनावनादौ चोत्पन्ने त्रित्वादौ त्रित्वत्वाद्यमहो दोषात् इत्थंच इतो बहुकेयं सेनेति प्रतीतिरूपपद्यते बहु-त्वस्य संख्यान्तरत्वे तत्तारतभ्यामावादित्याहुः ॥ २३ ॥

परिमितिव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम्, तच सर्वेद्रव्यगतं नित्ये नित्यमनित्येऽनित्यम्, तच्चतिविधमणु महत् दीर्ध हस्वं चेति । अतित्यं त्रिविधं संख्याजन्यं परिमाणजन्यं प्रचयजन्यं च, द्वर्यणुकपरिमाणं प्रति परमाणुगतं द्वित्वं त्रसरेणुपरिमाणे च द्वर्यणुकगतं त्रित्वं कारणम्, तूळकपरिमाणविशेषे प्रचयाख्यशिथळसंयोगः कारणम्, घटादि-परिमाणे कपाळादिपरिमाणं कारणम्, आश्रयनाशः परिमाणनाशे हेतुः अवयवोपचयापचयस्थळेऽसमवायिकारणनाशात् पूर्वेद्रव्यनाशस्ततस्तत्परिमाणनाशं इति, पूर्वेपटादिसन्धे तद्वयवे न पटायन्तरोत्पत्तिसंभवः मूर्तथोः समानदेशताविरोधात् एकवा नानाद्रव्यवत्त्वस्यानुपळव्यवाधिनत्वाच कचित्पूर्वावयविप्रत्यभिज्ञानं तु साजात्यविषयकं सैवेयं दीपकित्विद्वित्यिधकमन्यत्रानुसंधेयम् ॥ २४ ॥

पृथगितिप्रतीत्यसाधारणकारणं पृथक्त्वम्, तच सर्वेषु द्रव्येषु तिष्ठति, नित्यद्रव्यगतैकपृथक्त्वं नित्यम्, अनित्यगतं त्वाश्रयनाशनाश्यम् द्वि-पृथक्त्वादिकमपेक्षानुद्धिजन्यं तत्राशनाश्यम्, घटात् पृथक् घटो नेत्यादि-प्रतीत्योवैंळक्षण्यादन्योन्याभावेन नास्य चरितार्थता, यद्र्थकयोगे पञ्चमी सोऽयों नव्यभेदादिको गुणान्तरमन्यथा घटो नेत्यत्रापि पञ्चम्यापत्ते-रिति संक्षेपः ॥ २५ ॥

संयोगः सर्वेद्रव्यवृतिर्गुणः, स त्रिविधः अन्यतरकर्मजोभयकर्मजसं-योगजभेदात्। तत्र रथेनरौलादिसंयोगः प्रथमः, मेपयोः संयोगो द्वितीयः, कपालतहसंयोगजन्यो घटतहसंयोगस्तृतीयः, क्रियाजन्यसंयोगोऽपि द्विविधः अभिघातनोदनभेदात्, तत्र शब्दहेतुः संयोग आदिमः, तदहेतु-द्वितीय इति संक्षेपः ॥ २६ ॥

विभागोऽपि नवद्रव्यवृत्तिर्विभक्तप्रत्ययासाधारणकारणम्, सोऽपि त्रिविधः, एकक्रियाजन्योभयक्रियाजन्यविभागजन्यभेदात् । तत्राद्यः इयेनशैळाद्योद्वितीयो मेषयोः, तृतीयस्तु कारणमात्रविभागजन्यकारणा-कारणविभागजन्यभेदात् द्विविधः । तत्राद्यो यथा प्रथमं कपाळे कर्म, ततः कपाळद्वयविभागः ततो घटारम्भकसंयोगनाशः, ततो घटनाशस्ततस्तेन कपाळविभागेन कपाळस्य देशान्तरिवभागो जन्यते, ततो देशान्तरसंयो-गनाशः ततः उत्तरदेशसंयोगः ततः कर्मनाश इति । न च देशान्तरिवभागे तत्कर्म कारणम्, आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागजनकस्य कर्मणोऽनार-म्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागजनकत्वासंभवात्, अन्यथा विकसत्कमळ्ड्य-ळभङ्गप्रसङ्गात् । नच घटनाशात्पृर्वे कथं देशान्तरिवभागो न जायते इति वाच्यम्, आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागवतोऽत्रयवस्य सति द्रव्यं देशा-न्तरिवभागासंभवात् । द्वितीयो यथा—यत्र हस्तक्रियया हस्ततकिमागस्त-तस्तज्जनितः शरीरतक्षिभागः तत्र शरीरतक्षिभागे व्यधिकरणहस्तिक्रया न कारणम्, शरीरे तुतदानीं क्रिया नास्ति अवयविक्रियाया यावद्वयविक्रया-नियतत्वात् । तस्मात्तत्र कारणाकारणविभागेन कार्योकार्यविभागो जन्यत इति । अयं विभक्तोऽस्मादिति प्रत्ययसिद्धो विभागो न संयोगनाशेनान्य-थासिद्ध इति संक्षेपः ॥ २७ ॥

परापरन्थवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे, तेच क्षित्यप्तेजोबायुमनःसु तिष्ठतः । ते च द्विविधे देशिकं काल्ठिकं च, तत्र देशिकपरत्वे
सूर्यसंयोगभूयस्त्वज्ञानं हेतुः, देशिकापरत्वं प्रति सूर्यसंयोगाल्पत्वज्ञानं
हेतुः, अत्रावधित्वार्थकद्वितीयापेक्षा, यथा पाटलिपुत्रात्काशीमपेक्ष्यप्रयागः परः, पाटलिपुत्रात्कुरुक्षेत्रमपेक्ष्य प्रयागोऽपर इति व्यवहारः,
एवं तदुभयं प्रति तदुभयाश्रये दिक्संयोगोऽसमवायिकारणम्, काल्ठिकपरत्वापरत्वे प्रति तदाश्रये काल्रसंयोगोऽसमवायिकारणम्, एते तु
प्राणिभिन्ने न तिष्ठत इति बह्वः, यस्य सूर्यपरिस्पन्दापेक्षया यस्य सूर्यपरिस्पन्दोऽधिकः स ज्येष्ठस्तत्र परत्वम्, यस्य च न्यूनः स कनिष्ठस्तत्रापरत्वम्, एते तु जन्यद्रव्य एवेति विश्वनाथः, तथा सूर्यक्रियापूर्वोत्पन्नत्वज्ञानं परत्वस्य कारणम्, तदनन्तरोत्पन्नत्वज्ञानमपरत्वस्य कारणम्
तादृशापेक्षाबुद्धिनाशात् परत्वापरत्वयोनीश इति संक्षेपः ।। २८ ।।

बुद्धिरात्मनि तिष्ठति सा द्विविधा अनुभूतिस्मृतिभेदात्, अनुभूतिरिप काणादमते द्विविधा प्रत्यक्ष्मेदीक्ष्मेदात् । प्रत्यक्षमिप पद्धिभं
प्राणजरासनचाक्षुपरपार्शनश्रावणमानसभेदात्, तत्र च प्राणजं गन्यस्य
तद्गतजातीनां च भवति, रसस्य तद्गतजातीनां च रासनम्, उद्भृतक्षपतद्विकरणद्रव्ययोग्यवृत्तिसंख्यापारिमितिपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वक्षे—
ह्वेगद्रवत्विक्रयाजातीनां चाक्षुपप्रत्यक्षं भवति ॥ २९ ॥

उद्भुतक्षपतद्भवज्ञातिभिन्नानां चक्षुर्भोद्याणामुद्भृतस्पर्शस्य तद्भवजातीना च स्पार्शनप्रत्यक्षं भवति, तन्यानां मते वायोरपि, वहभाचार्यमते गुरुत्वस्यापि, बहिर्द्रन्यप्रत्यक्षं प्रति रूपस्य कारणत्वान्नीरूपस्य द्रन्यस्य स्पार्शनमपि न भवतीति प्राञ्चः, स्पार्शनप्रत्यक्षे उद्भृतस्पर्शोऽपि हेतुर्नातः प्रभायास्तद्भतगुणादीनां च स्पार्शनम् ॥ ३०॥

श्रावणप्रत्यक्षं शब्दस्य तद्गतजातीनां च भवति ॥ ३१॥

बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नानां तद्गतजातीनां च मानसं प्रत्यक्षं भवति आत्मनस्तद्गतजातीनां च विशेषगुणयोगेनैव, अहं सुखीत्याचेव प्र-त्यक्षं नत्वहमिति, आत्मगतैकत्वपरममहत्परिमाणयोरिप मानसं भवतीति तात्पर्यटीकाकृतः, निर्विकल्पकज्ञानजीवनयोनियत्नयोर्ने लौकिकं मानस-मित तयोरतीन्द्रयत्वात् ॥ ३२ ॥

अत्र यदिन्द्रियस्य प्राह्यं यत्, तत्संसर्गाभावतद्नुयोगिकभेदावपि तदि-न्द्रियद्याह्यो, प्रत्यक्षमात्रे महत्परिमाणं हेतुर्नातः परमाणुद्र्यणुकयोस्तद्गुणा-देवी प्रत्यक्षम् , तत्रापि द्रव्यप्रत्यक्षे समवायसंबन्धेन द्रव्यसमवेतप्रत्यक्षे स्व-समवायिसमवायसंबन्धेन, द्रव्यसमवेतसमवेतप्रत्यक्षे स्वसमवायिसमवेतस-मवायसंबन्धेन महत्त्वस्य हेतुता बोध्या । एवमन्यत्राप्यूह्यम् । पिड्स्विधप्रत्यक्षे इन्द्रियं करणम्, तद्पि षड्विषं वाणरसनचक्षुस्त्वकृशोत्रमनोभेदात्, इन्द्रि-यत्वं तु अखण्डोपाधिरिति न्यायसूत्रवृत्तिकारः, शब्देतरोद्भृतिवशेषगुणा-नाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमिन्द्रियत्वमित्यन्ये, प्रत्यक्षं फल्रम्, तल्लक्षणं तु (इन्द्रियार्थसंनिकर्षजन्यज्ञानत्वं ?) साक्षात्कारत्वजाति-विशिष्टत्वं वा, अत्र व्यापारो विषयेन्द्रियसंवन्धः, सोऽपि पड्विधः संयोगसं-युक्तसमनायसंयुक्तसमवेतसमनायकर्णविवरावच्छित्रसमनायसमवेतसमना-यिवशेषणताभेदात्, तत्र संयोगेन द्रव्यस्य, संयुक्तसमवायेन द्रव्यसमवे-तानाम्, संयुक्तसमवेतसमवोयन द्रव्यसमवेतसमवेतानां गुणकर्मगतजा-तीनाम्, कर्णविवरावच्छिन्नसमवायेन शब्दानाम्, समवेतसमवायेन श-ब्दगतजातीनाम् , विशेषणतया अभावानां प्रत्यक्षं भवति, विशेषणताऽपि संयुक्तविशेषणता—संयुक्तसमवेतविशेषणता—संयुक्तसमवेतसमवेतविशेषणता— श्रोत्राविच्छन्नविशेषणता-श्रोत्राविच्छन्नसमवेतविशेषणता-विशेषणविशेष-णतादिभेदेन नानाविधा, तथाच द्रव्य-तत्समवेततत्समवेतवृत्तीनामभावा-नामाकाशगतस्य शब्दाभावस्य शब्दवृत्तीनां कत्वाद्यभावानामभाववृत्ती-

नामभावानां च प्रत्यक्षं भवतीति । यत्र घटस्य मध्यदेशावच्छेदेनालो-कसंयोगो बहिर्देशावच्छेदेन च चक्षुःसंयोगस्तत्र घटादेस्तद्वत्गुणकर्भ-सामान्यानां तद्गताभावानां च प्रत्यक्षं न भवतीत्यतः शाक्षुपप्रत्यक्षकारण-तावच्छेद्ककोटी चक्षु:संयोगांशे आलोकसंयोगावच्छित्रत्वं निवेशनीयम्, एवमुद्भुतरूपाविच्छन्नत्वं महत्त्वाविच्छन्नत्वं च चक्षुःसंयोगे निवेशनीयं, तेन परमाणौ चक्षुःसंयोगदशायां तद्गतायाः सत्तायाः तदीयरूपगतस्य नीलत्वादिसामान्यस्य च न चाक्षुषम् , न वा वायौ चक्षुःसंयोगद्शायां तद्भतायाः सत्तायाः तत्स्पर्शगतगुणत्वादिसामान्यस्य च चाक्षुषम् , प्रा-श्वरतु अभावप्रत्यक्षे योग्यानुपलव्यिः कारणम्। सा च, अत्र यदि प्रति-योगी स्यात्तदा उपलभ्येतेत्याकारकतर्कसहकृता प्रतियोगिप्रहाभावात्मि-का, अतो नान्यकारादौ घटाभावादिचाक्षुषं तत्र तादृशतर्कस्यासंभवा-दित्याहुः । प्रत्यक्षं छौकिकाछौकिकभेदेनापि द्विविधम् , तत्राछौकिकस-त्रिकर्पजन्यं यत्प्रत्यक्षं तद्छौिककम्, अछौिककसन्निकर्पश्च त्रिविधः सामा-न्यळक्षणाज्ञानळक्षणायोगजधर्मभेदात्, तत्र सामान्यळक्षणा घटत्वादि-सामान्यज्ञानं तेन निखिळतदाश्रयस्याळेकिकं प्रत्यक्षं भवति, ज्ञानलक्ष-णासन्निकर्षेण तु रज्जादौ सर्पत्वादिप्रकारकं प्रत्यक्षम् , अन्यथा सर्पत्वा-देसतदानीमसन्निकृष्टतया भ्रमे तद्भानानुपपत्तेः। एवं सुरभिचन्द्नमिति-चाक्षुपे सौरभत्वादेरपि ज्ञानलक्षणयैव सानम्, योगजधर्मस्तु द्विविधः युक्तयुः ज्ञानयोगिद्वैविध्यात् तत्र योगाभ्यासवशीकृतमानससमाधिसमासा-दितविविधसिद्धिर्युक्त इत्युच्यते तस्य ध्यानं विनैव सर्वेषु पदार्थेषु सदा प्रत्यक्षम् , युःजानस्तु विषयव्यावृत्तमानसः, तस्य तु ध्यानसहकारेणैव सर्वत्र प्रत्यक्षं भवतीति संक्षेपः ॥ ३३ ॥

छैद्धिकमनुमितिरूपं यज्ज्ञानं तत्र व्याप्तिज्ञानं करणम्, परामशीं व्यापारः । व्याप्तिरत्तु साध्यवद्न्यावृत्तित्वरूपा स्वव्यापकसाध्यसामाना- विकरण्यरूपा वा, व्यतिरेकव्याप्तिरत्तु साध्याभावव्यापकीभूताभावप्रति- योगित्वरूपा, तत्र व्याप्तिप्रत्यक्षे व्यभिचारज्ञानाभावः सहचारज्ञानं च हेतुः तत्र व्याप्तिज्ञानं विह्वव्याप्यो धूम इत्याद्याकारकम्, परामर्शस्तु विह्वव्याप्यधुमवान् पर्वत इत्याद्याकारकं ज्ञानम्, पक्षताऽपि अनुमितौ हेतुः, सा च सिषाधयिषाविरहविशिष्टासिद्धयभावरूपा, तेन पक्षे साध्यनिश्चयद्व- शायां सिषाधयिषामन्तरेण नानुमितिः, एवमनुमित्साविरहविशिष्टप्रत्यक्ष- सामग्री अनुमितौ कामिनीजिज्ञासादिवत् प्रथक् प्रतिवन्धिका, एवं प्रत्य-

क्षेच्छाविरहविशिष्टानुमितिसामश्री भिन्नविषयकप्रत्यक्षे प्रतिवन्धिकेत्य-न्यत्र विस्तरः ॥ ३४ ॥

अनुमितित्कारणज्ञानान्यतरिवरोधिज्ञानिवधयो हेतुदोषस्तद्वान् हेतु-र्दुष्टः, स च हेत्वाभास इत्युच्यते, स तु पश्चिषधः सन्यभिचारिकद्धा-सिद्धसत्प्रतिपक्षवाधितभेदात्, तत्र सन्यभिचारिक्षविधः साधारणासाधा-रणानुपसंहारिभेदात्, तत्र सपक्षविपक्षवृत्तिहेतुः साधारणः यथा द्रव्यं सत्त्वादित्यादि, सपक्षविपक्षव्यावृत्तो हेतुरसाधारणः यथा शब्दोऽनित्यः शब्दत्वादित्यादिः, केवलान्वियपक्षकोऽनुपसंहारी सर्वमनित्यं प्रमेयत्वा-दित्यादिः ॥ ३५॥

साध्यवद्वृत्तिहेंतुर्विरुद्धः गोत्ववान् अश्वत्वादित्यादौ, असिद्धिस्तिविधः आश्रयासिद्धस्तर्म्पासिद्धः काश्वनमयपर्वतो विह्नमानित्यादौ, यत्र पक्षो न हेतुमान् तत्र स्वरूपासिद्धिः काश्वनमयपर्वतो विह्नमानित्यादौ, यत्र वर्थविशेषणघटितो हेतुस्तत्र व्याप्यत्वासिद्धः वर्द्धो द्रव्यं घूमादित्यादौ, यत्र वर्थविशेषणघटितो हेतुस्तत्र व्याप्यत्वासिद्धः वर्द्धमान् नील्धूमादित्यादौ, यत्र पक्षे साध्यपरामर्शस्य वर्तते स सत्प्रतिपक्षित इति प्राश्वः, साध्याभावव्याप्य-वत्पक्षादिः सत्प्रतिपक्षस्तत्रत्यो हेतुः सत्प्रतिपक्षित इति तु नव्याः, साध्याभाववत्पक्षादिः सत्प्रतिपक्षितः इति तु नव्याः, साध्याभाववत्पक्षादिवाधितः उत्पत्तिकालाविल्लां घटो गन्धन्वान् पृथिवीत्वादित्यादौ, केचिद्वैशेषिकानुयायिनः सव्यभिचारविरुद्धासिद्धास्य एव हेत्वाभासा इत्यादुः, 'अनध्यवसितोऽपि षष्टो हेत्वाभास इति केचित्, यथादुः साध्यासाधकः पक्ष एव वर्त्तमानो हेतुरनध्यवसित इति । तस्यासाधारणादिषु यथासंभवमन्तर्भावात्र पश्चभ्योऽतिरेक इति ' इति तु वरदराजेन तार्किकरक्षाव्याख्याने उक्तत् ।। ३६ ।।

वरद्राजेनानुमानस्य त्रैविध्यमप्युक्तं केवलान्वयिकेवलव्यतिरेक्यन्व-यव्यतिरेकिमेदात्, तत्रेदं वाच्यं ज्ञेयत्वादित्यादिकं केवलान्वाय, प्रथिवी-तरेभ्यो भिद्यते गन्ववत्त्वादित्यादिकं केवलव्यतिरेकि, विह्नमान् धूमादि-यादिकमन्वयव्यतिरेकीति ॥ ३७॥

स्वार्थपरार्थभेदेनापि द्विविधमनुमानं तत्र परार्थं न्यायसाध्यम्, न्या-यश्च पञ्चावयवात्मकवाक्यव्यृहः, प्रतिज्ञाहेतृदाहरणोपनयनिगमनानीति पञ्चावयवाः, पर्वतो बह्निमानित्यादिवाक्यं प्रतिज्ञा, धृमादित्यादिकं हेतुः, यो यो धूमवान् स बह्निमान् यथा महानसमित्यादिकमुदाहरणम्, व- हिट्याप्यवृमवानयमित्यादिकमुपनयवाक्यम् , तस्माद्वहिमानित्यादिकं नि-गमनवाक्यमित्यन्यत्र विस्तरः ॥ ३८ ॥

उपिमितिशाब्दवोधयोरनुमितावन्तर्भावस्तत्प्रकारस्तु पूर्वे प्रपश्चित इति विरम्यते ॥ ३९ ॥

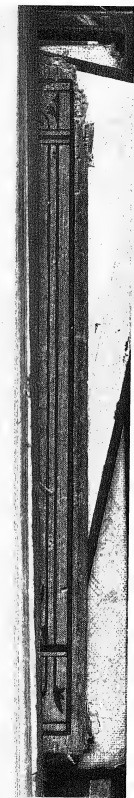
स्मृतिस्तु पूर्वानुभवजनितसंस्काराधीनो ज्ञानविशेषः, तत्र उपेक्षाना-त्मकनिश्चयः करणम् , भावनाख्यसंस्कारो व्यापारः ॥ ४० ॥

ज्ञानसामान्यं प्रति त्वङ्मनःसंयोगो हेतुर्नातः सुष्ठुप्तिप्राक्वाछोत्पन्ने-च्छादिच्यत्तेस्तत्संबन्धेनात्मनश्च मानसप्रत्यक्षम्, तदानीं पुरीतिति वर्तमानस्य मनसस्वचा सह संयोगाभावात्, न च रासनादिकाछे त्वङ्मनःसंयोगसत्त्वे ज्ञानयोगपद्यापत्तिरिति वाच्यम्, अनायत्या रास-नादिसामम्याः स्पार्शनं प्रति प्रतिबन्धकत्वस्य स्वीकरणीयत्वात्, पक्षधर-मिश्रास्तु सुषुप्तिदशायामुक्तप्रत्यक्षवारणाय चर्ममनःसंयोगस्य ज्ञानसा-मान्यं प्रति हेतुत्वमिति न पूर्वोक्तप्रतिबन्धकताकल्पनमित्याहुः ॥ ४१ ॥

विद्याऽविद्याभिदेनापि बुद्धिद्विविद्या, तत्र विद्या प्रमा अमसामान्य-भिन्नं झानम्, अविद्या अप्रमा तद्भाववति तत्प्रकारकं ज्ञानम्, अवि-चाऽिष द्विविद्या संशयविषयीसभेदात्, तत्रैकधर्मिणि विकद्धभावाभावप्र-कारकज्ञानं संशयः, सच साधारणधर्मज्ञानजन्यासाधारणधर्मज्ञानजन्य-विप्रतिपत्तिवाक्यज्ञानजन्यभेदात्रिविधः, विषयीसो निश्चयात्मको अमः, देहे आत्मनोऽभेदिनश्चयः गौरोऽहमित्यादिः, पीतः शङ्ख इत्यादिश्च, तत्रा-विद्यायां दोषः कारणम्, स तु पित्तदूरत्वादिस्पो नानाविधः, प्रमायां तु गुणः कारणम्, तत्र विशेषणवता विशेष्येण सन्निकर्षः प्रत्यक्षे गुणः, साध्यविशिष्टपक्षे परामशोंऽनुमितौ गुण इति, प्रमात्वं स्वतोधाद्यमिति गुक्सदृमुरारिमिश्चाः, तत्र सम्यक्, तथा सित प्रमात्वस्य संशयानुपपत्तेः, कितु इदं ज्ञानं प्रमा संवादिप्रवृत्तिजनकत्वादित्याद्यनुमानं प्रमात्वस्य हिम्ति संक्षेपः ॥ ४२ ॥

सुखं तु सर्वेषामभिलापविषयः धर्मेण जायते, तत्रैहिकं सुखं दुःखानु-विद्धम्, पारत्रिकं स्वर्गसुखं तु न दुःखावच्छेदकशरीरावच्छित्रमिति विशेषः ॥ ४३ ॥

दुःखं तु सर्वेषां द्वेषविषयः अधर्मेण जायते, नारिकणां यद्दुःखं तन्न सुखावच्छेदकशरीरावच्छित्रमिति विशेषः ॥ ४४ ॥



इच्छा द्विविधा फलेच्छा उपायेच्छा च । तत्र फले सुखं दुःखिनवृत्तिश्च, तत्र फलेच्छां प्रति फलज्ञानं कारणम्, उपायो भोजनीपधपानादिः तिविधियणीच्छा तु इष्टस्य सुखदुःखिनवृत्त्यन्यतरस्य साधनताज्ञानजन्या, एवं तदुपायादाविप तत्साधानताज्ञानादिच्छा भवति, प्रवृत्तिहेतुरिच्छा चिकीर्षा सा च कृतिसाध्यत्वप्रकारकेच्छा तत्र च कृतिसाध्यताज्ञानम्, इष्टसाधनताज्ञानम्, बलविद्वष्टसाधनत्वज्ञानाभावश्च कारणम्, अतो न समुद्रलङ्कनवृथापर्यटनादौ चिकीर्षा न वा मधुविधसंप्रकान्नभोजने स्रुयातुराणां चिकीर्षा, केचित्तु बलबिद्दिष्टासाधनत्वज्ञानं चिकीर्षा हेतु-रित्याद्वः ॥ ४५ ॥

दुःखद्वेषे दुःखज्ञानं दुःखोपायद्वेषे तु दुःखसाधनताज्ञानं कारणम्, बळबदिष्टसाधनताज्ञानं च द्वेपस्य प्रतिवन्धकं तेन नान्तरीयकदुःखजनके पाकादौ न द्वेष इति ।। ४६ ॥

प्रयत्निख्निवधः प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयोनिभेदात् तत्र प्रवृत्तिं प्रति चि-कीर्षो कृतिसाध्यत्वज्ञानिमृष्टसाधनताज्ञानसुपादानप्रत्यक्षं च हेतुः, नि-वृत्तिं प्रति द्विष्टसाधनताज्ञानं द्वेषश्च कारणम्, जीवनयोनियत्नस्तु जीव-नादृष्टजन्यः शरीरे प्राणसंचारे कारणम्, स तु अतीन्द्रियः, स क्षणिक इति केचित्, ज्ञानेच्छाकृतिद्वेषाः सविषयका इति बहवः। भावनाख्यसं-स्कारोऽपि सविषयक इत्यन्ये इति संक्षेपः॥ ४७॥

गुरुत्वं क्षितिजलयोस्तिष्ठति, तच अतीन्द्रियम्, तन्नित्ये नित्यम्, अनित्येऽनित्यम्, आद्यपतनिक्रयायां तद्समवायिकारणम्, द्वितीयपत-नादौ तु वेगस्यासमवायिकारणत्वमिति, वह्नभाचार्यमतेऽस्य स्पार्शनप्रत्यक्षं भवतीति ॥ ४८ ॥

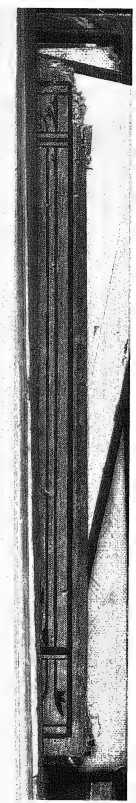
द्रवतं क्षितिजलतेजः सु तिष्ठति, तिहृ वं सांसिद्धिकं नैमित्तिकं च, तत्राद्यं जल एव, विह्नसंयोगादिनिमित्तादुत्पन्नं नैमित्तिकं तु घृतादिप्रथिवीषु सुवर्णादितेजः सु च, जलपरमाणौ द्रवत्वं नित्यं तिद्धनेऽनित्यम्, स्यन्द-नाख्यकर्मणि द्रवत्वमसमवायिकारणम्, सक्तुकादीनां संयोगिविशेषे पिण्डी-करणाख्ये स्नेह्सहितं द्रवत्वं निमित्तकारणमतो द्रुतसुवर्णादिना हिमकर-कादिना च न सक्तुकादीनां संग्रहः ॥ ४९॥

स्रोहस्तु जल एव वर्तते, परमाणौ स नित्यः अन्यत्र त्वनित्यः, तैला-न्तर्वर्तिनि जले प्रकृष्टस्रोहो वर्तते। अतस्तज्जलं न वहेः प्रतिकृलम्, अप- कृष्टसेह्युक्तस्यैव विह्ननाशकत्विमिति, स्त्रिग्धं जलमिति प्रतीतिसिद्धोऽयं गुणो द्रवत्वेन नान्यथासिद्धः, हिमकरकादौ द्रवत्वानुपलम्भेऽपि स्त्रेहस्यो-पलम्भात् द्रवत्ववित सुवर्णोदावनुपलम्भाचेति ॥ ५० ॥

संकारिक्षविधः वेगिध्यितिस्थापकभावनाभेदात्। तत्र वेगः क्षितिज्ञलेने जोवायुमनः सु तिष्ठति । स्थितिस्थापकः क्षितौ, केषांचिन्मते पृथिव्यादिच्युक्के स वर्तते, भावनाख्यसंस्कारस्तु जीवात्मनि जायते, नित्यः संस्कारो नास्ति । वेगस्तावद्विविधः कर्मजवेगजभेदात्, तत्र शरादौ नोदन्जनितेन कर्मणा वेगो जन्यते तेन च पूर्वकर्मनाशादुत्तरं कर्म, एवमुत्तरोन्तरमि, वेगं विना कर्मणः कर्मप्रतिबन्धकत्वात् पूर्वकर्मनाश उत्तर-क्रमोत्पत्तिश्च न स्यात् । यत्र वेगवता क्यालेन जिनते घटे वेगो जन्यते स वेगजो वेग इति । स्थितिस्थापकसंस्कारस्त्वतीन्द्रियः आकृष्टशाखादीनां परित्यागे यत्पूर्वदेशगमनं तत्र स्थितिस्थापको हेतुरिति । भावनाख्यसंस्कान्यस्तु जेपेक्षानात्मकनिश्चयेन जन्यते, स्मरणे प्रत्यमिज्ञायां चायं हेतुः, अयमपि संस्कारोऽतीन्द्रियश्चरमफलनाश्चः कचित् रोगादिनाश्चः कचित् कालनाश्चश्च, केचित्तु समानविषयकं स्मरणमेव संस्कारनाशकमत एव जायते च पुनः पुनः समरणादृद्धतरसंस्कारः ' इति दीधितिरिप साधु संगच्छते इत्याहुः ॥ ५१ ॥

थमोंऽपि जीवे तिष्ठति सर्वेषामेहिकपारित्रकाणां सुखानामसाथारणकारणम्, यागदानादिक्रियाव्यापारत्या स करूयते, अन्यथा कर्मणामाशुविनाशित्वात् व्यापारान्तराभावाच कालान्तरभाविफलजनकत्वं न स्यात्
ननु ध्वंस एव कर्मणां व्यापारोऽस्तु, नच प्रतियोगितद्धंसयोरेकजाजनकत्वम्, सर्वत्र तथात्वे मानाभावात्, नच कर्मणामविच्छित्रा फलवारा
स्यात् व्यंसस्याविनाशित्वादिति वाच्यं कालविशेषस्य सहकारित्वोपगमादिति चेन्नगङ्गास्नानादिस्थलेऽनन्तजलसंयोगध्वंसानां व्यापारत्वकल्पनामपेक्त्यापूर्वस्थैकस्य लाघवेन कल्पयितुमुचितत्वात् धर्मादीनां 'धर्मः क्षरति
कार्तनात्' इत्याद्यागमसिद्वत्वाचेति संक्षेपः। धर्मो नित्यो नास्ति, अयमतीनिद्रयो मिध्याज्ञानजन्यवासनाजन्यश्च नातस्तत्त्वज्ञानिनां यागादिना
धर्मोत्पत्तिः, एवमयं कर्मनाशाजलस्पर्शादिनादय इति।। ५२।।

अधर्मेस्तु निषिद्धकर्मणा जन्यते, दुःखानामसाधारणकारणं जीववृत्तिः प्रायश्चित्तादिना नाश्यते, अयमप्यतीन्द्रियो नित्यो वासनाजन्यश्चेति,



प्रारच्यानां धर्माधर्माणां भोगादेव क्षयः, तदितरेषां तु तत्वज्ञानादपि नाशः, तत्तच्छरीरभोगजनकं यत् कर्म तत् प्रारच्यमुच्यते तद्भिप्रायकमेव 'नाभुक्तं क्षीयते कर्म' इति गीतावचनं वेदितव्यमिति ॥ ५३ ॥

शब्द आकाशे तिष्ठति, स द्विविधो ध्वनिवर्णभेदात्, ध्वन्यात्मकश्च्यस्तु भेरीदण्डाद्यभिघातजन्यः, वर्णश्च कण्ठताल्वभिघातादिजन्यः, सोऽपि स्वरव्यश्वनभेदाद्विविधः स्वरा अकाराद्यः षोडशः, कादयो व्यश्वनसंज्ञकाश्चतुश्चिशःत्, शब्दस्तु श्रोत्रोत्पन्नो गृह्यते श्रवणेन्द्रियेण, तदुत्पत्तिस्तु वीचितरङ्गन्यायेन भवति तथाहि आद्यशब्दस्य बहिर्देशदिग्विच्छन्नोऽन्यः शब्दस्तेन शब्देन जन्यते तेन चापरस्तश्चापक एवं क्रमेण श्रोत्रोत्पन्नो गृह्यते इति । कर्षाचिन्मते कद्म्वगोरुकन्यायात् शब्दोत्पत्ति-स्तथाहि आद्यशब्दादशसु दिश्च दश शब्दा उत्पद्यन्ते तत्वश्चान्ये दश शब्दा उत्पद्यन्ते इति, एतन्मतं तु बहुशब्दकल्पनागौरवश्यस्तमिति । क उत्पन्नः को विनष्ट इत्युत्पाद्विनाशप्रतितिः शब्दस्यानित्यत्वात्, तत्र उत्तरशब्देन पूर्वशब्दस्य नाशः, अन्त्यशब्दस्तूपान्त्यशब्दनादयः क्षणिक इति वदन्ति । नच सोऽयं क इति प्रत्यभिज्ञावलाच्छव्दस्य नित्यत्वमिति वाच्यं प्रत्यभिज्ञायाः साजात्यविषयकत्वात् यदेवौषधं मया छतं तदेव चैत्रेणापि कृतमित्यादिवदित्यन्यत्र विस्तरः ॥ ५४ ॥

## इति गुणनिरूपणम्।

कर्म पश्चिवधमुद्धेपणावक्षेपणाकुश्चनप्रसारणगमनभेदात्, कर्मत्व-जातिः प्रत्यक्षसिद्धा, एवमुद्धेपणत्वादिकमपि, भ्रमणरेचनस्यन्दनोर्ध्वज-छनतिर्यगमनान्यिप गमन एवान्तर्भवन्ति इति न विभागन्यूनतेति । कर्म क्षित्यादिचतुष्के मनसि तिष्ठति, इदं च स्वजन्योत्तरसंयोगेन नाज्यते नित्यं कर्म नास्तीति संक्षेपः ॥ ५५॥

## इति कर्मनिरूपणम्।

सामान्यं द्रव्यादित्रिके तिष्ठति नित्यं च, तच द्विविधं परापरभेदात्, परत्वमधिकदेशवृत्तित्वमपरत्वमस्पदेशवृत्तित्वं सर्वजात्यपेक्षयाऽधिकदेशवृत्तित्वात् सत्तायाः परत्वम्, द्रव्यत्वप्टथिवीत्वादीनां तु परत्वनपरत्वं च,
चैत्रत्वादिजातेरपरत्वमेव। जातिवाधकानि आचार्येक्तानि यथा।

'व्यक्तेरभेदस्तुल्यत्वं संकरोऽथानवस्थितिः। रूपहानिरसंबन्धो जाविबायकसंग्रहः॥ ' इति । एकव्यक्तिकत्वादाकाशत्वादिकं न जातिः, तुस्यव्यक्तिकत्वात् घटत्वं कलशत्वं च न जातिद्वयम्, संकीर्णत्वाद्भृतत्वं मूर्तत्वं च न जातिः, अन-वस्थाभयात् सामान्यत्वं न जातिः, व्यावृत्तस्वभावस्य विशेषपदार्थस्य रूपहानिः स्यादतो विशेषत्वं न जातिः समवायसंबन्धाभावात् समवायो न जातिः ॥ ५६॥

#### इति सामान्यनिरूपणम् ।

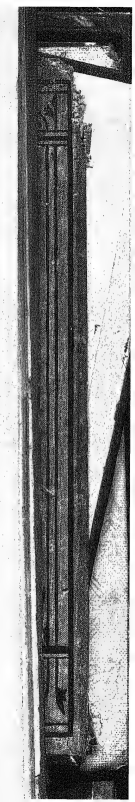
सदिन्नत्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं विशेषत्वम् । एकाश्रितगुणकर्मवार-णाय सत्यन्तम्, सामान्यवारणाय विशेष्यद्छम्, घटादीनां व्यणुक-पर्यन्तानां तत्तद्वयवभेदात् परस्परं भेदः परमाणूनां च परस्परं भेदको विशेष एव, स तु स्वत एव व्यावृत्तस्तत्र विशेषान्तरापेक्षा नास्तीति, विशेषश्च नित्यद्रव्येषु तिष्ठाति नित्यश्चेति संक्षेपः। विशेषपदार्थस्तु दर्शना-न्तरकारेने मन्यते, अत एवास्य दर्शनस्य विशेषदर्शनेति संज्ञा, एतन्मता-नुयायिनामपि वैशेषिकेतिसंज्ञा यौगिकी ॥ ५७ ॥

#### इति विशेषपदार्थनिरूपणम्।

अवयवावयिनोर्गुणिगुणिनोः क्रियाक्रियावतोज्ञांतिज्ञातिमतोर्नित्य-द्रव्यविशेषयोश्च संबन्धः समन्नायः, स च छाघवादेक एव सिद्धः तत्रानुमानं प्रमाणं तथाहि गुणिक्रियादिविशिष्ट्युद्धिर्विशेष्यविशेषणसंब-न्धविषया विशिष्ट्युद्धित्वाद्दण्डीपुरुष इति विशिष्ट्युद्धिवत्, न च स्वरूप-संबन्धेनार्थान्तरमिति वाच्यम्, अनन्तस्वरूपाणां संबन्धत्वकरूपने गौरवाङ्माघवादेकस्य समवायस्य सिद्धिः, वायौ रूपसमनायस्य सत्त्वेऽपि रूपाभावात्र वायू रूपवानिति प्रतीतिरिति, समवायश्च विशेषणतासंब-न्धेन द्रव्यादिपञ्चके तिष्टति, अयमतीन्द्रियः नित्यत्वे सित चेतनान्य-भावत्वात्, काळादिवदित्यनुमानात् समवायस्यातीन्द्रियत्वसिद्धिरिति वैशेषिकाः ॥ ५८॥

## इति समवायनिरूपणम्।

अभावो द्विविधः संसर्गाभावान्योन्याभावभेदात्, संसर्गाभावोऽपि त्रिविधः प्रागभावध्वंसात्यन्ताभावभेदात्, द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्वम् भेद्भिन्नाभावत्वं संसर्गाभावत्वम्, तादात्म्यसंवन्धाविष्ठन्नप्रतियोगिता-काभावत्वमन्योन्याभावत्वम्, विनाश्यभावत्वं प्रागभावत्वम्, जन्याभा-वत्वं ध्वंसत्वम्, सदातनसंसर्गाभावत्वमखन्ताभावत्वम्, ध्वंसत्वादिकमखन



ण्डोपाधिरिति केचित्। अभावस्तु विशेषणतासंबन्धेन तिष्ठति। अभान् वानामधिकरणात्मकत्वमिति मीमांसकाः तन्न, तथा सति घटाभाववद्भू-तलमिलाधाराधेयभावावगाहिप्रतीत्यनुपपत्तेस्तत्तन्न्लव्दरसगन्धाद्यभावानां प्रत्यक्षानुपपत्तेश्च तत्तद्धिकरणानां तत्तदिन्द्रियाप्राह्यत्वात्, यत्र भूतले घटादिकमपसारितं पुनरानीतं च तत्र घटकालस्य संबन्धाघटकत्वात् न घटकाले घटात्यन्ताभावबुद्धिः, तत्तत्कालीनभूतलादिस्वरूपस्यैव तत्तद्दन्भावसंबन्धत्वोपगमात् । तत्रोत्पादिवनाशशाली सामयिकनामा चतुर्थो-ऽयं संसर्गाभाव इति केचिदित्यन्यत्र विस्तरः ॥ ५९॥

## इत्यभावपदार्थनिरूपणम् ।

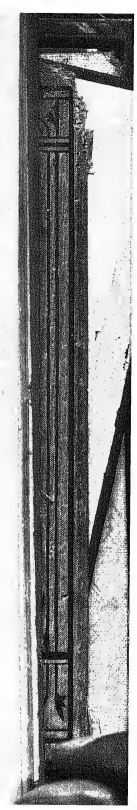
एतेषु सप्तसु पदार्थेष्वेव गोतमोक्ताः पोडशपदार्थी अन्तर्भवन्ति, तथाहि इन्द्रियरूपं प्रत्यक्षप्रमाणं द्रव्य एवान्तर्भवति, व्याप्तिज्ञानसादृश्य-ज्ञानपदरूपाणि अनुमानोपमानशब्दप्रमाणानि गुणे, आत्मशरीरोन्द्रिय-मनोरूपाणि प्रमेयाणि द्रव्ये, रूपादयोऽर्था गुणे, बुद्धिर्गुणे, प्रवृत्तियतन-गुणे, रागद्वेषभ्रमात्मकमोहरूपा दोषा गुणे, शरीरसंयोगरूपप्रेत्यभावश्च गुणे सुखदु:खभोगात्मकं फलं गुणे, दु:खं गुणे, आत्यन्तिकदु:खध्वंस-क्पापवर्गोऽभावेऽन्तर्भवति । संशयाख्यज्ञानविशेषो गुण एव, प्रवृत्तिहे-त्विच्छाविषयरूपं प्रयोजनं यथाययं द्रव्यगुणकर्माभावपदार्थेषु अन्तर्भ-वति,साध्यसाधनोभयसाध्याभावसाधनाभावद्वयोरन्यतरवत्त्वेन वादिप्रति-वासुभयनिश्चयविषयरूपो दृष्टान्तो यथायथं द्रव्यादिषु अन्तर्भवति, शास्त्रि-तार्थनिश्चयरूपः सिद्धान्तो गुणपदार्थः शब्द्विशेषात्मका अवयवा गुणे-ष्वन्तर्भवन्ति, आपत्त्याख्यमानसज्ञानविशेषात्मकस्तकौ गुणपदार्थः निर्ण-यो ज्ञानविशेषो गुण एव, वाक्यविशेषरूपाः वादजलपवितण्डा गुण एवान्त-र्भवन्ति, दुष्टहेतुरूपा हेत्वामासा यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवन्ति, छलजात्यो-वीक्यविशेषरूपतया गुणत्वमेव, प्रतिज्ञाहानिप्रतिज्ञान्तरप्रतिज्ञाविरोधप्रति-ज्ञासंन्यासहेत्वन्तरार्थोन्तरनिरर्थेकाविज्ञातार्थोपार्थकाप्राप्तकालन्यूनाधिक-पुनरुक्तानां निम्नहस्थानानां शब्दरूपतया गुणेऽन्तर्भावः अननुभाषणाज्ञा-नाप्रतिभाविक्षेपाणामभावेऽन्तर्भावः। मतानुज्ञाया वाक्यरूपतया गुणेऽन्त-र्भावः, पर्यनुयोज्योपेक्षणस्याभावेऽन्तर्भावः, निरनुयोज्यानुयोगस्य वाक्य-रूपतया गुणेऽन्तर्भावः, सिद्धान्तमभ्युपेत्यानियमात् कथाप्रसङ्गस्याप-सिद्धांतस्य गुणेऽन्तर्भावः, हेत्वाभासाख्यनिमहस्थानस्य दुष्टहेतुरूपत्वे

यथायथं द्रव्याद्ष्विन्तर्भावः, दोषो द्रावनरूपत्वे तु गुण एवान्तर्भाव इति संक्षेपः ॥ ६० ॥

तुतातभट्टमतानुयायिनस्तु द्रव्यगुणकर्मसामान्यरूपाश्चत्वार एव पदार्था इति वदन्ति । द्रव्यगुणकर्मसामान्यसंख्यासमवायसादृश्यशक्तयोऽष्टौ पदार्था इति गुरवः ॥ ६१ ॥

दीधितिकृतस्त पदार्थतत्त्विनरूपणाख्ये प्रकरणे कतिपयान कणादम-हर्षिप्रोक्तान् पदार्थान् खण्डयन्तिसम्। तद्नुक्तान् कतिपयानितिरिक्तानङ्गी-कृतवन्त्रश्च, तदिह संक्षेपेण प्रदर्श्यते । दिकाली नेश्वरादतिरिक्ती, प्राच्यां घट इदानीं घट इत्यादिन्यवहारस्य ईश्वरात्मकविम्विषयकत्वेनैवोपपत्तेः, नच तयोभिन्नविषयकत्वमनुभवसिद्धमिति वाच्यं तथा सति प्राच्यां घटः प्रतीच्यां घटः इदानीं घटः तदानीं घट इत्यादेरपि भिन्नभिन्नविषयकत्वा-नुभवात् कालदिशोरपि बहुत्वाङ्गीकारप्रसङ्गात् , तथाच उपाधिभेदादे-कया दिशा एकेन कालेन च यथा भवतां बहुनां व्यवहाराणामपपत्ति-स्तथाऽस्माकमपि एकेनेश्वरेणागमानुमानाभ्यां सिद्धेन सर्वेषामेव तादुश-व्यवहाराणामुपाधिभेदादुपपत्तिः संभवति, सूर्यिकियादौ स्वसंयुक्तेश्वर-संयोगितपनाश्रितत्वादिसंबन्धेन घटादेः सत्त्वसंभवेन तत्संबन्धघटक-तयाऽप्यतिरिक्तकालाद्यसिद्धेः । अथवा क्षणा एवातिरिक्ताः इदानीमित्या-दिञ्यवहारविषयाः, विभागप्रागभावाविच्छन्नकर्मणः क्षणत्वासंभवातः भाविकर्सान्तरजन्यविभागान्तरप्रागभावावाच्छित्रस्य कर्मणः क्षणचतुष्टया-दिस्थायित्वेन तादृशस्योपाधित्वासंभवात्, नच विभागे स्वजन्यत्वं विव-क्षणीयम्, स्त्रत्वाननुगमाद्ननुगमापत्तेः, विभागजननादिदशागुपाध्यन्त-रस्य वाच्यतया तावताप्यननुगमाच, एवं चोपाधीनामतिरिक्ताना क्षणि-कपदार्थस्वरूपाणां क्षणानामवद्याभ्युपेयतया तैरेव तादृशाः सर्वे व्यवहारा उपपादनीयाः किमतिरिक्तेन कालेनेति ॥ ६२ ॥

ण्वं शब्द्निमित्तकारणत्वेन क्रुप्तस्येश्वरस्यैव शब्द्समगायिकारणत्वं कल्पनीयं किमतिरिक्ताकाशकल्पनेन, नच जीवात्मगतादृष्टस्य शब्द्कार-णत्वात् जीवात्मनामिप शब्द्निमित्तकारणत्वेन विनिगमनाभाव इति वाच्यम्, अदृष्टस्य शब्द्हेतुत्वेऽपि तदाश्रयस्य तद्धेतुत्वे प्रमाणाभावात् , अस्मद्दे शब्द्विकरणत्वेऽहं शब्द्वानित्यादिप्रत्ययापत्तेश्च, एवं तत्तत्क-णीववराशुपाधिभेदेनेश्वरस्यैव श्रोत्रोन्द्रियत्वं नतु तद्नुरोधेनाकाशः कल्पनीयः ॥ ६३ ॥



मनोऽपि त्रसरेण्वात्मकं भूतमेव, अदृष्टविशेषस्य प्रतिवन्धकतया च न ज्ञानयौगपद्यमन्यथा तर्वापि रासनादिकाले स्पारीनवारणासंभवात्।।६४॥

परमाणुद्रचणुकचोर्मानाभावः त्रुटावेव विश्वामात् । त्रसरेणुः सावयवश्चा-ध्रुषद्रव्यत्वात् घटवत्, त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महद्वयवत्वात् कपाछव-दित्यादेरप्रयोजकत्वात्, अन्यथा ताहरारीत्याऽनवस्थितावयवपरंपरासिद्धि-प्रसङ्गात्, नचाणुपरिमाणासत्त्वेऽणुव्यवहारानुपपत्तिरतस्तत् परिमाणं तद-धिकरणद्रव्यं चावश्यमेवाङ्गीकार्यमिति वाच्यं, तद्पेश्चयाऽपकृष्टपरिमाण-वत्त्वस्यैव तद्पेक्षयाऽणुत्वव्यवहारस्य विषयत्वात्, अन्यथा नारिकेछादाम-छकमणु इत्यादिव्यवहारः कथं स्यादिति ॥ ६५ ॥

ईश्वरे किमपि परिमाणं नास्ति, द्रव्यत्वस्य परिमाणव्याप्यत्वासिद्धया द्रव्यत्वेन हेतुना त्रुटित्वादेरिव परिमाणस्यापि नेश्वरे सिद्धिरिति ॥६६॥

एवमनुद्भूता गन्थरसरूपस्यां अपि न सन्ति, तथा सित मूर्ताभाव-स्येव रूपाद्यभावस्याप्ययोग्यप्रतियोगिकत्वेनायोग्यतया वायो रूपं ना-स्तीति प्रत्यक्षस्यानुपपत्तेः । नच समवेतद्रन्यं प्रति स्पर्शवत्त्वेन समवायि-कारणत्वात् चक्षुराद्यवयवानामनुद्भूतस्पर्शे आवश्यक इति वाच्यमतीन्द्रि-यानन्तस्पर्शकोटिकरूपनामपेक्ष्य छाघवान्मूर्तदेवेनैव द्रव्यसमवायिकारण-तायाः करूपयितुमुचितत्वात्, मूर्तेत्वं तु स्पन्दसमवायिकारणतावच्छेद्दक-तया सिद्धं जातिविशेषः । नच भूतत्वेन संकीर्णत्वान्मूर्तेत्वं न जातिरिति वाच्यं मूर्तेत्वभूतत्वयोर्घटत्वकछशत्वयोरिवाभिक्रत्वात्, नचेदं भूतं मूर्त्तं चेति सह प्रयोगस्यानुपपत्तिः, तत्र भूतपदस्य मूर्तेपदस्य वा तत्पदवाच्ये छाक्षणिकत्वात्, समवेतिन्द्रयप्राह्मगुणवहृच्तिद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वमेव मूत्त्वमित्यपि केचित्, नच मूर्तत्वेन द्रव्यसमवायिकारणत्वेऽन्त्यावय-विना घटादिनाऽपि द्रव्यान्तरस्यारम्भप्रसङ्ग इति वाच्यं तत्रासमवायि-कारणस्य संयोगविशेषस्याभावेन द्रव्यान्तरारम्भासंभवात्। अन्यथा स्पर्श-वन्तेन हेतुतामतेऽपि तदोषस्यानिरासादिति ।। ६७ ।।

एवं पृथक्त्वमपि न गुणान्तरम्, अन्योन्याभावेनैवायमस्मात् पृथगिति व्यवहारोपपत्तेः, नचान्योन्याभावस्य सावधित्वाभावात् सावधित्वविषय-कतादृश्व्यवहारस्य कथं तेनोपपत्तिरिति वाच्यं तादृश्व्यवहारस्य साव-धिविषयकत्वे प्रमाणाभावात्, नचैवं घटः पटान्नेत्यपि प्रयोगापितः अन्या-रादित्यादिस्नूत्रस्थान्यपदस्य तद्र्थकप्रतया पृथक्र्शब्द्समभिज्याहार इव नञ्समिभव्याहारेऽपि पञ्चम्याः संभवादिति वाच्यं, तत्सृत्रस्थान्यशब्दस्य तद्र्थंकशब्द्विशेषपरतया नञस्तद्न्तभीवासंभवात्, नच 'अन्य इत्य- श्र्यप्रहणमितरप्रहणं प्रपञ्चार्थम् ' इतिसिद्धान्तकौ मुदीविरोध इति वाच्यं तस्या अपि आकृतिगणिवशेषे तात्पर्यात्। नच 'पृथिग्वनानानाभिस्तृती- यान्यतरस्याम् ' इतिस्त्रेत्रे पृथक्शब्द्प्पहणं निर्धेकिमिति वाच्यं तृतीया- दितीयार्थमेव तत्स्रृत्ते तच्छव्द्प्पहणात्। वस्तुतस्तु नजोऽन्यार्थकत्वमेव नास्ति तस्य भेदमात्रार्थकत्वात् पृथिग्वनेतिस्त्रे पृथक्शब्दस्य असाहित्या- धंकस्यापि योगे पञ्चम्यर्थे पृथक्शब्दस्य प्रहणमत्तप्त्व 'दुनोति चन्द्रात् पृथगप्यनङ्गः' इत्यादिप्रयोगोऽपि साधु संगच्छते, यद्वा पृथक्शब्दस्य भेदमात्रार्थकत्वेन अन्यार्थत्वाभावात् पृथिग्वनेतिस्त्रे पृथक्शब्दस्य भवस्यानिपातातिरिक्तनामार्थयोभेदानवयासंभवेऽपि पृथक्शब्दस्य अवययनिपातातिरिक्तनामार्थयोभेदानवयासंभवेऽपि पृथक्शब्दस्य वययन तया अयमस्मात् पृथगित्यत्र भेदान्वयसंभवादिति संक्षेपः ॥ ६८ ॥

एवं परत्वापरत्वे अपि न गुणान्तरे वहुतराल्पतरसंयुक्तसंयोगात्मक-विप्रकृष्टत्वसिन्नकृष्टत्वाभ्यां तत्प्रागभावाधिकरणक्षणोत्पत्तिकत्वतद्धिकर-णक्षणवृत्तिप्रागभावप्रतियोगित्वस्त्पाभ्यां उयेष्टत्वकनिष्टत्वाभ्यां च द्विवि-अपरापत्व्यवहारोपपत्तेः, तत्र विप्रकृष्टत्वसिन्नकृष्टत्वे तद्व्यतरशून्यं तृती-यमपेक्षेते, प्रयागतः काशीविप्रकृष्टा मथुरा, मथुरातः काशीसिन्नकृष्टः प्रयाग इत्याद्व्यवहारात, ज्येष्ठत्वकनिष्ठत्वे तु परस्पराश्रयमात्रमपेक्षेते छक्ष्मणाज्येष्टो रामः रामात्कनिष्टो छक्ष्मण इत्यादिव्यवहारादिति ॥६९॥

एवं विशेषोऽपि न पदार्थान्तरम्, नित्यानां द्रव्याणां स्वतोव्यावृत्तत्व-स्वीकारेणैवोपपत्तेः । ननु योगिनोऽतिरिक्तं विशेषपदार्थे प्रत्यक्षत एव पद्यन्तीति चेदेवं तर्हि सशपथमेव योगिनः प्रच्छयन्तां किमेतेऽतिरिक्तं विशेषपदार्थे पदयन्ति न वेति ॥ ७० ॥

अव्याप्यवृत्ति रूपादिकमपि स्त्रीकार्ये पके घटे रक्तं रूपमन्तर्नास्ति किंतु विहेरेवेतिप्रतितेः भम्ने तस्मिन् अन्तः त्यामत्वस्य प्रत्यक्षत एवो-पळ्येः । ननु व्याप्यवृत्तिवृत्ते रूपत्वादिजातेरव्याप्यवृत्तिवृत्तित्वं न संभवित सविषयकान्यव्याप्यवृत्तिवृत्तिजातेरव्याप्यवृत्त्ववित्वानियमा-दिति चेन्न तादृशनियमस्याप्रामाणिकत्वात् । अतएव—

' लोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । श्वतः खुरविषाणाभ्या स नीलो दृष उच्यते ॥ ' इति स्मृतिरपि साधु संगच्छते, एवं च चित्रमपि रूपं नातिरिक्तं विजातीयरूपसमानाधिकरणरूपेणैव चित्रव्यवहारोपपत्तेः । नीलादेनीला-द्यातिरिक्तरूपाजनकत्वेन चित्रक्पोत्पादासंभवाद्य । स्पर्शोऽपि चाव्याप्य-दृत्तिः अन्यथा सुकुमारकिनाभ्यामवयवाभ्यामारव्येऽवयविनि सुकु-मारावयवावच्छेदेन त्वक्संयोगे काठिन्यस्याप्युपलम्भप्रसङ्गः, नच सुकु-मारत्वकिनत्वे संयोगिवशेषौ, चाक्षुपत्वप्रसङ्गात् । रसोऽपि चाव्याप्य-दृत्तिः अन्यथा तिक्तमधुराभ्यामवयवाभ्यामारव्येऽवयविनि तिक्तावयवा-वच्छेदेन रसनसंयोगे माधुर्योपलम्भप्रसङ्गः, नीरस एव वाऽवयवी, तत्रा-वयवरसानामेवोपलक्येः, एतेन गन्धोऽपि व्याख्यातः ॥ ७१ ॥

कर्मापि चान्याप्यवृत्ति चलन्तीषु सर्वासु शाखासु निश्चलमूले तरौ चलतीतिप्रत्ययात् । नतु शाखा एव चलन्ति न पुनर्वृक्ष इत्यपि प्रत्ययो-इस्तीति चेत्तस्य सर्वावयवावच्छेदेन चलनाभावो विषयः न पुनः सर्वथैव चलनाभावः, उक्तप्रत्ययविरोधात्, अतएव सदाकम्पोऽक्वत्थवृक्ष इति प्रसिद्धिरपीति ॥ ७२ ॥

अथ द्वाभ्यां त्रिभिर्वा नीलावयवैर्यत्रावयवी आरभ्यते तन्नावयविनि तत्तद्वयवावच्छेदेन नानानीलं कथं नोत्पद्यते तत्तद्वयवगतरूपाणां भिन्नत्वादिति चेत् यथा घटादिसन्निकर्षस्य घटादिसाक्षात्कारजनकत्वेऽिप घटपटमठेषु सन्निक्छेष्टेषु घटपटमठान् विषयीक्रत्यैकमेव प्रत्यक्षं जायते एवं विह्निपरामर्शस्य वह्नचनुमितिमात्रजनकत्वेऽिप यत्र वह्नेरालोकस्य च परामर्शद्वयं वर्तते तत्र वह्नथालोकोभयविषयिणी एकैव समुहालम्बनानु-मितिस्तथा तत्तद्वयवरूपैर्मिलित्वा एकमेव व्यापकं रूपसुत्पाद्यते तत्र न कोऽिष विरोधः ॥ ७३ ॥

एवमेकत्वसंख्याया असमवायिकारणं नास्ति भावकार्यमात्रस्यासम-वायिकारणजन्यत्वे मानामावात् ॥ ७४ ॥

द्रव्यनाशं प्रति असमवायिकारणनाश एव कारणं नतु समवायिकार-णनाशः, तस्याक्नृप्तत्वात् नित्यसमवेतद्रव्यनाशे असमवायिकारणना-शस्य हेतुतायाः क्नृपत्वात् समवायिकारणनाशस्थले च असमवायिकारण-नाशानन्तरमेवावयविनाशः कार्यकारणभावान्तरकल्पनामपेक्ष्य क्षणविल-म्वकल्पनाया एव लघीयस्त्वादिति ॥ ७५ ॥

द्रव्यस्पार्शनप्रत्यक्षे स्पर्शवत्त्वमेव प्रयोजकं नत् द्भृतरूपवत्त्वमपि, अत एव शीतो वायुरिति स्पार्शनश्रमोऽपि साधु संगच्छते । त्रसरेणोः स्पार्शना-मावे तु प्रकृष्टपरिमाणमपि द्रव्यस्पार्शनप्रयोजकं वाच्यम्, रूपस्य प्रयोज- कत्वे त्वक्सन्निकर्षोनन्तरं वायुर्वातीति सार्वछौकिकप्रत्यक्षानुपपत्तेगौर-वाब । एकः फूत्कारः द्वौ फूत्कारौ त्रयः फूत्कारा इत्याद्याकारकं वायुगत-संख्याप्रत्यक्षं तु भवत्येव,कचिच वायुसंख्याया अग्रहो दोषात् । द्रव्यचा-क्षुषप्रत्यक्षे तु रूपमेव प्रयोजकं नतु स्पर्शवत्त्वं मानाभावात् उद्भूतस्पर्शराः न्यायाः प्रभायाश्चाक्षुषे व्यभिचाराच । समवेतेन्द्रियजन्यद्रव्यप्रत्यक्षे तु आत्मासमनेतरसगन्धशब्दजातीतरयोग्यधर्मसमवायित्वं प्रयोजकम्, सुखा-दिकमादायात्मनस्तादृशप्रत्यक्षवारणायात्मासमवेतेति, शब्दवत ईश्वरस्य तादृशप्रत्यक्षवारणाय शब्देतरेति, योग्यरसवतो रसनगतपित्तद्रव्यस्य त्रसरेणोर्व्यावृत्त्यर्थं रसेतरेति, वायूपनीतसुरिभभागस्य त्रसरेणोर्वारणाय गन्बेतरेति, पृथिवीत्वादिमादाय तद्दोषताद्वस्थ्यवारणाय जातीतरेति, नित्यज्ञानमादायेश्वरस्य तादृशप्रत्यक्षवारणाय योग्येति, नच नित्यज्ञान-स्यात्मासमनेतत्वाभावाद्योग्येति विशेषणं किमधीमिति वाच्यं सुखादि-समवायिकारणतावच्छेदकतया सिद्धाया आत्मत्वजातेरीश्वरावृत्तित्वेन नित्यज्ञानादेरालासमवेतत्वसत्त्वात्, आत्मासमवेतत्वं विहाय सविषयक-धर्मासामानाधिकरण्यानिवेशे तु शब्देतरत्वं नोपादेयम्, पिशाचारम्भक-संयोगादिवारणार्थं तु योग्यत्वं निवेशनीयमिति । अस्मदादीनां परिमाणराू-न्यत्वं नयनसंसृष्टिपत्तद्रव्यस्य परिमाणवत्त्वं च यद्यङ्गीक्रियते तदा तादृशप्र-त्यक्षे परिमाणवत्त्वमेव प्रयोजकम्, वायूपनीतसुरिभभागादेः परिमाणानङ्गी-करात्।अथवा नयनसंसृष्टिपत्तद्रव्यस्य परिमाणानङ्गीकारेऽपि परिमाणवत्त्वं न तादृशप्रत्यक्षव्यभिचारि, तादृशद्रव्यस्य रूपानङ्गीकरिण प्रत्यक्षानङ्गी-कारात्। नच तद्रतपीतरूपस्यैव शङ्खादावारोपात्मकं पीतः शङ्ख इति ज्ञानं जायते तत्तस रूपशून्यत्वे कथमुपपद्यते इति वाच्यं वस्त्वन्तरदृष्टस्य स्पृ-तस्य पीतरूपरीव रोपवशाच्छाङ्वादावारोपोपपत्तेः अन्यथा चैत्रीयनयनसं-सृष्टिपत्तद्रव्यस्य पीतिमा मैत्रेण कथं न गृह्यते । द्रव्यप्रत्यक्ष्सामान्ये तु शब्दरसगन्धजातीतरयोग्यधर्मसमवायित्वं तनत्रम्, नच रसनगतिपत्त-द्रव्यवायूप्नीतसुरभिभागयोः कथमध्यक्षमिति वाच्यम्। असिद्धेः तयो रूपविरहेण चाक्षुपस्य स्पर्शाभावेन च स्पार्शनस्यासंभवात्, नच रस-नद्राणाभ्यां तयोर्पेह इति वाच्यं तयोर्द्रञ्यद्रहणासामध्यीत् ॥ ७६ ॥

एवं घरलवादिना घटलादेरभावस्यापि न प्रत्यक्षं घटत्वत्वस्य घटे-तरावृत्तितवपटितस्य घटेतरातीन्द्रियघटितत्वेनातीन्द्रियत्वात्, एवं जाति- त्वस्थापि नित्यानेकसमवेतत्वात्मकत्वेन अतीन्द्रियत्वात् तद्रूपाविच्छन्ना-भावोऽपि न प्रत्यक्षविषयः ॥ ७७ ॥

सत्ता च न द्रव्यगुणकर्मवृत्तिरेका प्रत्यक्षसिद्धा जातिः, धर्मादीना-मतीन्द्रियत्वेन तत्र प्रत्यक्षायोगात् सामान्यादाविष सद्वयवहाराच । न च सत्ताजात्यनङ्गीकारे घटः सन्नित्यादिव्यवहारस्यानुपपत्तिरिति वान्यं वर्तमानत्वस्य तद्वयवहारिवषयत्वात् । ननु सच्छव्दस्य शक्यतावच्छे-दकं किमिति चेत् भावत्विमिति गृहाण, भावत्वं चाभावान्यत्वम्, अभाव-त्वं चानुगतप्रत्ययसिद्धमखण्डोपाधिः अथवा भावत्वमेवाखण्डोपाधिः । नच भावत्वं सदिति व्यवहारः कथमुपपद्यते इति वाच्यं क्षेयत्वं क्षेयं घटाभावो घटाभाववानित्यादिवत् स्वस्मिन् स्ववृत्तित्वाङ्गीकारेण तदुपपत्तेः ॥ ७८॥

एवं गुणत्वमि न रूपादिचतुर्विश्ञतावेका प्रत्यक्षसिद्धा जातिः, अतीन्द्रियेषु प्रत्यक्षायोगात् तुरगादेरुत्कृष्टगतिमत्वे ब्राह्मणादेश्च द्वेषाद्य-भावेऽपि गुणवानयमश्चः सगुणोऽयं ब्राह्मण इत्यादिव्यवहाराच । न च द्रव्यकर्मान्यसामान्यवह्नृत्तिकारणतात्वेनानुगतीकृतानां रूपादिनिष्ठकारण-तानामवच्छेदकतया गुणत्वजातिः सेत्स्यतीति वाच्यं, कार्यतावच्छेदकस्य एकस्य विरहेऽपि येनकेनापि रूपेण कारणत्वान्यनुगमय्य जातिक-स्पने द्रव्यकर्मरूपभिन्नसामान्यवद्वृत्तिकारणतावच्छेदकतया त्रयोविंशतिनगुणवृत्तिजातेरपि सिद्धिप्रसङ्गात् रूपद्रव्येतरसामान्यवद्वृत्तिकारणता-वच्छेदकतया उक्तगुक्त्या सिद्धेन जात्यन्तरेण संकरप्रसङ्गाच ॥ ७९ ॥

एवं प्रत्यक्षानुमित्यादिसाधारणमनुभवत्वं न जातिः, अनुमित्या-दावनुभवव्यवहारस्य स्मृत्यन्यज्ञानत्वमेव विषयः । जातिस्त्वनुभवत्वं स्राक्षात्कारित्वमेव साक्षात्कारिणि ज्ञान एव तत्प्रत्ययात् । सुखाद्यनुमित्या-दिज्ञाने सत्यपि सुखमनुभवामीति प्रत्ययाभावात् इति ॥ ८० ॥

एवं घटाभावाभावोऽपि न घटस्वरूपः किंत्वतिरिक्त एव, घटाभावो नास्तीत्यवाधिताभावत्वप्रत्ययात् । नचैवं तृतीयतुरीयाभावादीनामतिरि-क्त्वेऽनवस्थेति वाच्यम्, एकस्यैव घटाभावस्य स्वाभावाभावरूपत्वे विरो-धाभावात् ॥ ८१ ॥

भेदसामान्यभेदस्तु भावत्वं संसर्गाभावत्वमित्युभयस्वरूपमेव तस्याति-रिक्तत्वेऽनवस्थापातात् ॥ ८२ ॥

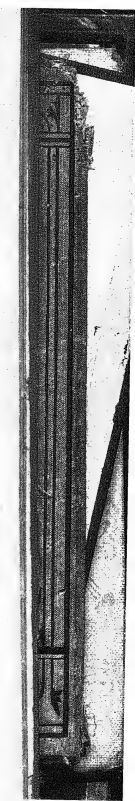
ध्वंसस्य प्रागभावो न प्रतियोगितत्प्रागभावात्मकः, न वा प्रागभावस्य ध्वंसः प्रतियोगितद्वंसस्वरूपः, घटादेः सत्त्वकाले तस्य ध्वंसप्राग- भावौ न स्त इत्यवाधिताभावत्वप्रत्ययात् । प्रागभाव एवापारमार्थिक इत्यन्ये ॥ ८३ ॥

सोऽयं देवदत्त इत्यादिप्रत्यभिज्ञायां च तत्तासंस्कार एव हेतुः तत्प्र-कारकप्रत्यक्षं प्रति तद्विषयकत्वेन संस्कारसाधारणेन ज्ञानलक्षणायाः कारणत्वात्, नच प्रत्यभिज्ञायाः संस्कारजन्यत्वे स्पृतित्वापत्तिः संस्कार-जन्यज्ञानत्वस्य स्पृतित्वप्रयोजकत्वादिति वाच्यं, प्रयोजकत्वस्य व्यापक-तारूपत्वे विरोधाभावात्। नच व्याप्यत्वभेव प्रयोजकत्वम्, मानाभावेन तस्य व्यापत्वस्यासिद्धेः, परंत्द्भोधकासमभिव्याहारस्थले स्पृतिप्रतिबन्ध-कसमभिव्याहारस्थले च संस्कारात् प्रत्यभिज्ञाया अनुत्पादेन तत्तास्पृति-रेव तद्वेतुरिति मन्तव्यम् ॥ ८४ ॥

अयं स्थाणुर्न वेत्यादिवाक्यश्रवणस्थले शाब्दबोधात्मक एव संशयो जा-यते पदाधीनायाः धर्म्युपस्थितेः कोटिद्वयोपस्थितेश्च तदुभयविरोधज्ञा-नसंशयात्मकयोग्यताज्ञानादिसमभिव्याहतायाः शाब्दसामध्याः सत्त्वा-त् । "समानानेकधर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेकपल्ल्ब्यनुपल्लब्यव्यवस्थातश्च विशेषापेक्षो विमर्शः संशयः" इति सूत्रं प्रणयतो महपेरपि संमतमिद्म्। एवमेकधर्मिकनानाविरुद्धधर्मप्रकारकज्ञानत्वरूपं संशयत्वं कोटिद्वयोप-स्थितिप्रभृतिसामग्रीसमाजाधीनं न कस्यापि कार्यतावच्छेदकं यथा नीलघटत्वम्। एवं संशयत्वशून्यज्ञानत्वरूपं निश्चयत्वमपि नीलत्वशून्य-घटत्ववन्न कार्यतावच्छेदकम्॥ ८५॥

एवं स्वत्वमि पदार्थान्तरम् । यथेष्टविनियोगयोग्यत्वं ति चित्त-हिं को विनियोगः । भक्षणादिकमिति चेन्न परकीयेऽप्यन्नादौ तत्संभ-वात्, शास्त्रसिद्धं तत्त्त्योति चेत् किं तच्छास्त्रम्, परस्वं नाददीतित्यादि-कमिति चेत् स्वत्वाप्रतीतौ कथं तस्य प्रवृत्तिः, तस्मात् स्वत्वमितिरक्त-मेव, तत्र प्रमाणं च परस्वं नाददीतित्यादिकं शास्त्रमेव । तच प्रतिप्रहो-पादानकयपित्रादिमरणैर्जन्यते, नाद्यते च दानादिभिः, कारणानामेकश-किमत्त्वात् कार्याणां वैजात्याद्वा कार्यकारणभावनिर्वाह इति दिक् ।।८६॥

एवं शक्तिरप्यतिरिच्यते तृणारिणमणिस्यले विह्नगतजातित्रयक-ल्पनामपेक्ष्य तेषु फूत्कारिनमेन्थनरिविकरणसंबन्धानामेकशक्तिमत्त्वेन कारणत्वकल्पनाया एव लघुत्वेन न्याय्यत्वात्, संबन्धित्रतयिष्ठिकजा-त्यङ्गीकारे नोदनत्वादिना संकरप्रसङ्गः । यदिचान्वयव्यतिरेकाभ्यां तृणा-



देरापि कारणत्वमिष्यते तदा तेषामप्येकशक्तिमत्त्वेन कारणत्वमस्तु तथापि जातित्रयकल्पनामपेक्ष्य शक्तिद्धं (१त्र)यकल्पनैव लाघवेन ज्यायसीति । मण्यादिष्वप्येकजातिस्वीकारे च मणित्वादिना संकरप्रसङ्ग इति ॥ ८७ ॥

एवं शाब्दस्थलेऽपि घटमितिवाक्यघटकपद्जन्यपदार्थोपस्थितिघटित-सामभ्यां शक्तिः शाब्दबोधानुकूला स्वीकर्तव्या, नातो घटः कर्मत्विमि-त्यादिनिराकाङ्क्षवाक्यस्थले तादृशशाब्दबोधः । इदं त्वबधेयम्, अदृष्टद-श्रास्थानामिदानीतनाना दशस्थादिपदात् केन रूपेणोपस्थितिः दशस्थात्यात्तेत्वात्त्वेन तद्रूपेण शक्तिभ्रहस्य पदार्थोपस्थितेश्चासंभवात् । एवं पिशाचाद्यतीन्द्रियशक्तपद्स्थलेऽपि कीदृशी शक्तिथीः पदार्थोपस्थिनिर्वा तर्वा । अत्र केचित् दशस्थपदवाच्यत्वादिनैव दशस्थाद्यप्रस्थितिरिति वदनित ॥ ८८॥

एवं संख्याऽपि पदार्थान्तरं नतु गुणः, एकं रूपमित्यादिप्रत्ययात्। त्वासौ भ्रमः, वावकामावात्। एकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या तथा प्रत्यय इति वेत् विरुक्षणाभ्यां समवायेकार्थसमवायाभ्यामविरुक्षणायास्तद्वत्ताप्रतीत्रयोगात्। नच महारजने तदुपरक्तपटादौ च यथाऽविरुक्षणा छौहित्य-प्रतीतिस्तत्र समवायस्वसमवायिसंयोगयोः संबन्धयोवैरुक्षण्येऽपि प्रकारस्य छौहित्यस्यावैरुक्षण्यात् तथात्रापीति वाच्यं, तथापि घटत्वादौ एकार्थसम्वायसंबन्धेन एकत्वस्येव द्वित्वस्यापि सत्त्वेन द्वे घटत्वे इत्यादिप्रत्ययस्य दुर्वीरत्वात्। रूपत्वादौ एकार्थसमवायेन द्वित्वामावात्, रूपत्वरसत्वे द्वे सामान्ये इत्यादिप्रत्यस्यस्यापरापापत्तेश्च॥ ८९॥

समवायोऽपि च नैको जलादेर्गन्धादिमत्त्वप्रसङ्गात् । परन्तु नानैव, समवायत्वं पुनरनुगतमखण्डोपाधिरिति ॥ ९०॥

वैशिष्टथमपि पदार्थान्तरं रूपादिप्रतीतिनिमित्ततया समवायस्येवाभाव-वत्ताप्रतीतिनिमित्ततया तस्यापि सिद्धेः, स्वरूपसंबन्धविशेष एव तथा-प्रतीतिनिमित्तिमित्ति चेन्न, समवायोच्छेदप्रसङ्गात् तत्रापि स्वरूपसंबन्ध-स्यैव सुवचत्वात्। एतेन ज्ञानादिविषयताद्यो व्याख्याताः॥ ९१॥

कारणत्वं च पदार्थान्तरम् । तच कार्यभेदादवच्छेदकभेदाच भिद्यते कारणत्वत्वेनाखण्डोपाधिनाऽनुगतं च तत् कारणपदशक्यतावच्छेदकम् , माहकं च तस्य कचिदन्वयव्यतिरेकदर्शनसहकुतं प्रत्यक्षं यथा वह्नणादौ धूसादिकारणत्वस्य । कचिचागमादिकं यथा यागादौ स्वर्गादिकारणत्वस्य । पतेन कार्यत्वं व्याख्यातम्, कारणत्वप्रतियोगित्वमेव कार्यत्वमिति चेत् कार्यत्वप्रतियोगित्वमेव कारणत्वमिति किं न रोचयस्तस्मात् कार्यत्वं कारणत्वं चोभयमेवातिरिक्तमिति वक्तव्यम् । प्रभाकरमते कल्जमक्ष-णाभावे अपूर्वजनकत्वम् 'न कल्जं भक्षयेत्' इति निषेधेन वोष्यते नञ्-पदानुक्तरवर्तिविभक्तयर्थेनापि नव्यर्थान्वयस्य स्थलिवशेषे व्युत्पत्तिसिद्धत्वात्। अत एव "अभावाद्भावोत्पत्तिर्नानुपमृद्यप्रादुर्भावात्।" " तेषां मोहः पापी-यान् नामृद्धस्येतरोत्पत्तेः "इति न्यायसूत्रद्धयं संगच्छते। अनुपमृद्य प्रादु-भावाभावात्। अमृद्धस्य मोहशून्यस्य इतरयो रागद्वेषयोद्धत्त्त्त्यभावादिति सूत्रद्धयार्थं इति कृतं पल्लवितेन। पदार्थतत्त्वनिक्ष्पणप्रन्थस्य शेषे त्रीणि पद्यानि दीधितिकृता लिखितानि। यथा—

अर्थानां युक्तिसिद्धानां मदुक्तानां प्रयत्नतः । सर्वदृश्तिसिद्धान्तिवरोधो नैव दृषणम् ॥ अर्था निक्ताः सिद्धान्तिवरोधेनापि पण्डिताः । विना विचारं न त्याज्या विचारयत यत्नतः ॥ सर्वशास्त्रार्थतत्त्वज्ञान् नत्वा नत्वा भवादशान् । इदं याचे मदुक्तानि विचारयत सादरम् ॥ ९२ ॥ साधर्म्यवैधर्म्यं अपि प्रदृश्येते—

क्रेयत्वादिकं सप्तानां पदार्थानां साधर्म्यम्, अनेकत्वे सित भावत्यं समवायित्वं च द्रव्यादीनां पश्चानां साधर्म्यम्, द्रव्यादयन्नयः सत्तावन्तः गुणादयः षट् निर्णुणा एवं निष्क्रियाः, सामान्यादीनां चतुर्णी सामान्य-हीनत्वम् । अणुपरिमाणकाळादिगतपरममहत्परिमाणातीन्द्रियसामान्य-विशेषपदार्थानां कारणत्वं वैधर्म्यं, तदितरेषां साधर्म्यम्। कारणत्वं चान्यथा-सिद्धिशून्यत्वे सति नियतपूर्ववर्तित्वम्। तच त्रिविधं समवायिकारणत्वास-मवायिकारणत्विमित्तकारणत्वमेदात्, समवायसंवन्थेन कार्याश्रयत्वं समवायिकारणत्विम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंवन्थेन समवायिकारणत्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंवन्थेन समवायिकारणप्त्यम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंवन्थेन समवायिकारणप्रत्यासम्नत्वे सति कारणत्वम् । अन्यथासिद्धास्तु पश्च, कारण-तवद्वयभिन्नकारणत्वं निमित्तकारणत्वम् । अन्यथासिद्धास्तु पश्च, कारण-तावच्छेदकथमः प्रथमोऽन्यथासिद्धः, कारणगतगुणादिथमों द्वितीयोऽन्य-थासिद्धः, कार्यान्तरकारणं तृतीयः यथा वटादिकार्यं शब्दसमवायिकारणं गगनम्, कारणकारणं चतुर्थान्यथासिद्धः घटादिकार्ये च कुळा-ळजनकादिकः, एतच्चतुष्ट्यभिन्नं नियतावश्यकपूर्ववर्तिभिन्नं पश्चमं घटादौ

कार्ये रासमादिकमिति । समवायिकारणत्वं द्रव्यस्य साधर्म्यम्, असमवा-यिकारणत्वं गुणकर्मिमिन्नानां वैधर्म्यम्, कालिकान्यसंवन्धावच्छिन्न-वृत्तित्वं नित्यद्रव्याणां वैधर्म्यम्, क्षित्यादीनां नवानां द्रव्यत्ववत्त्वं गुण-वत्त्वं च साधर्म्यम्, क्षित्यमेजोमक्रन्मनसां परत्ववत्त्वमपरत्ववत्त्वमपकु-ष्टपरिमाणात्मकमूर्तत्ववत्त्वं कर्मवत्त्वं वेगवत्त्वं च साधर्म्यम्, कालाका-शात्मिद्शा सर्वमूर्तसंयोगित्वं परममहत्परिमाणवत्त्वं च साधर्म्यम्, क्षि-ल्यप्तेजोवाय्वाकाशानां बहिरिन्द्रियजन्यलौकिकप्रत्यक्षस्वरूपयोग्यविशेष-गुणात्मकं भृतत्वं साधर्म्यम्, क्षित्यादीनां चतुर्णी स्पर्शवत्त्वं साध-र्म्यम्, क्षित्यादिचतुष्ट्यभिन्नानां द्रव्यसमवायिकारणत्वं वैधर्म्यम्, भावमश्यम्, क्षित्यप्तेजसां रूपवत्त्वं द्रवत्ववत्त्वं बहिरिन्द्रियजन्यप्रत्यक्ष-विषयद्रव्यत्वं च साधर्म्यम्, क्षित्विजलयोर्गुक्तवत्त्वं रसवत्त्वं च साध-र्मम्, क्षित्विजोभिन्नानां नैमित्तिकद्रवत्वं वैधर्म्यम्, क्षित्यप्तेजोमरुद्रयो-मात्मनां विशेषगुणवत्त्वं साधर्म्यम्। यस्य यत् साधर्म्यम्। तदितरेषां तद्वैषर्म्यम्, यस्य यद्वैधर्म्यं तदितरेषां तत् साधर्म्यम्। संक्षेपः ॥ ९३ ॥

> इति श्रीजयनारायण-तर्कपश्चानन-सद्घाचार्थप्रणीतायां कणादस्वविवृतौ ज्ञास्त्रार्थसंग्रद्धः समाप्तः ।

## विष्टतिकृत्यशस्तः।

कालीपीठोपकण्ठस्थलमिलितवपुष्टालिगञ्जप्रतीच्या
मास्ते शस्तैर्द्विजोधैः प्रतितमतनुर्यो पुरी पण्डिताल्या ।

षड्खासंज्ञाभिषङ्काकलितकुलचतुःसागरीरत्नपूर्णैः

सावर्णैः स्थापितोऽभूदतिविमलमितर्यत्नतस्तत्र पूर्वम् ॥ १ ॥

श्यामसुन्दरनामाऽसौ भक्तिमान् श्यामसुन्दरे ।

वाचस्पतिरिति ख्यातो वाचस्पतिरिवापरः ॥ २ ॥

पाश्चात्यवैदिकश्रेणीलसकाण्वायनान्त्रयः ।

तत्रलानां पूजनीयो वभूव विजितेन्द्रियः ॥ ३ ॥

तत्रलानां पूजनीयो वभूव विजितेन्द्रियः ॥ ३ ॥

तत्रलानां प्रजनीयो वभूव विजितेन्द्रियः ॥ ३ ॥

तत्रलानुं रामचन्द्रस्तकोलङ्कारसांज्ञितः ।

पितृव्याद्विविं विद्यामधीत्य प्रथितोऽभवत् ॥ ४ ॥

तत्सुतः श्रीहरिश्चन्द्रो विद्यासागरसंज्ञकः ।

वर्मशास्त्रे पुराणे च निपुणोऽद्यापि विद्यते ॥ ५ ॥

तहितीयसुतः श्रीमान् जयनारायणः पुनः ॥ तर्कपञ्चाननाभिख्याविख्यातस्तर्कसंश्रयात् ॥ ६ ॥ बाल्ये व्याकरणादीनि धर्मशास्त्राणि च क्रमात । यस्तातपादपद्मस्य सन्निधानादधीतवान् ॥ ७ ॥ लतायाः प्राणतोषण्याः कारकाद्वामतोषणात । विद्यालङ्कारविख्याताचोऽलङ्कारमथागमम् ॥ ८॥ अस्ति स्वस्तिमद्रिज्जितार्थीनेवहं भूषायमाणं भुवः कल्क्यातानगरं सुधाब्धिलहरीन्यकारिसौधोज्ज्वलम् । पारेगङ्गममुष्य चाङ्गमिव या शाखापुरी शालिका तत्रासीद्वथवुन्दवन्दितगुणाम्भोथिजैगन्मोहनः ॥ ९ ॥ तर्कसिद्धान्तनामासाववतीर्णः कलौ युगे । गीष्पतिमीनवीं लीलां कर्तुमिच्छन् महीतले ॥ १० ॥ सत्तर्ककर्कशमतेः सहजानुभाव-वाग्वेभवस्कृरितनिर्जितवादिवृन्दात्। यस्तर्कदर्शनमितः स्थिरधीरधीत्य वादस्फुरद्वथसमाजसमादृतोऽभूत्॥ ११ ॥ तथा गुर्जरदेशीयाची नाथूरामशास्त्रिणः। वाग्देव्याः पौरुषाद्रूपाद्वेदान्तादीन्यधीतवान् ॥ १२ ॥ कल्क्याताराजधान्यन्तर्विराजत्पाठमन्दिरे । दर्शनाष्यापने राज्ञा यः परीक्ष्य नियोजितः ॥ १३ ॥ यो नारिकेलडाङ्काख्यस्थले लोहाध्यसनिधौ। निवसन् सुधियः शिष्यानध्यापयति संततम् ॥ १४ ॥ यस्य ज्येष्टः शालिकायां मठे श्रीमधुसूदनः । पाठयत्यधुना तर्के तर्कवागीशविश्रुतः ॥ १५॥ शाके हगाजशैलसोमविमिते वर्ष ततं भारतं

कानिङ्नामनि राजनीह नयतः संशासित श्रीमित । चैत्रे मासि कणादसूत्रविद्वतिः सिद्धान्तसंघाकृति-नीता तेन समाप्तिमत्र मुदितो भूयादशेषेश्वरः ॥ १६ ॥ यद्त्र स्वलितं किंचित् प्रमादेन श्रमेण वा । मान्या मिय द्यावन्तः सन्तः संशोषयन्तु तत् ॥ १७ ॥ सिमितिर्महतीदानीमासियाखण्डमण्डनी ।
विद्यावारिधिसिः सभ्यैर्भूषिता भाति भूतले ॥ १८ ॥
बहुवागीशसंयोगाद्वियोगात्तमसस्तथा ।
याऽबश्चकार नितराममन्दा देवसंसदम् ॥ १९ ॥
कीर्तिः कवीनां प्राचीनाऽतिजीणां यस्प्रभावतः ।
यौवनं पुनराद्तेऽमरत्वमपि गच्छति ॥ २० ॥
सारान् स्वकीयानादायासियाभूमिभैयादिव ।
यदालयपुरीभूत्वा शङ्के यां शरणं गता ॥ २१ ॥
तदाञ्चया किल दथती समुद्रतां
तथागता मृतिपद्वीसमीपतः ।
कणादभूरतिजरती सरस्वती
कलेवरं पुनरवहन्मनोहरम् ॥ २२ ॥

अञ्जेव शिवम् ।

## श्रीचन्द्रकान्ततकीलंकारमद्दाचार्यप्रणीतः संक्षेपतः शास्त्रार्थसंग्रहः

उद्यावचभेद्भिन्नानां प्रभूतानां पदार्थानामेकैकशोऽवगतिर्युगसहस्रेणा-प्यशम्या । अतस्तान् श्रेणीबद्धान् कृत्वा तेषां ज्ञानसौकर्योपपादनं स्वल्पेन प्रयत्नेन महतः पदार्थराशेक्षोनं च दर्शनशास्त्रस्य प्रयोजनम् । यथा ग्रुङ्ग-नील-पीत-हरित-विकलाङ्ग-पूर्णोङ्ग-ह्रस्व-दीर्घादिभेद्भिन्नानश्वानश्वत्वेनानु-गमय्य तेनैव धर्मेण सर्वेषामनायासेन ज्ञापनं भवति । तदेवं संक्षेपप्रणा-ल्या ज्ञानविस्तृतिरनेन क्रियते ।

कणादो मुनिर्महेश्वरनियोगप्रसादावधिगम्य शास्त्रामिदं प्रणीतवानिति किंवदन्ती किरणावल्यादावुपळभ्यते । दर्शनिमिदं मननादिक्रमेण तत्त्व-ज्ञानार्थभुपदिष्टम् । अत्र प्रायेण पदार्थतत्त्वमाळोचितम् । तत्र द्रव्यगुणक-मेसामान्यविशेषसमवायाख्याः षट्पदार्थाः सूत्रकृतोदिष्टाः । एष्वेव सर्वे-णां पदार्थानामन्तर्भावः । प्रशस्तपादादीनां वैशेषिकाचार्याणां मते एते पट्पदार्था भावाभिष्रायेणोक्ताः । अभावोऽपि सप्तमो मुनेरभिष्रेतः । तेन समैव पदार्था भवन्ति ।

तत्र क्रियागुणाश्रयः समवायिकारणं द्रव्यम् । तच नविषं, पृथिवीं नलं तेजः वायुः आकाशः कालः दिक् आत्मा मनः—इति भेदात् । तत्र, गन्यसमवायिकारणं द्रव्यं पृथिवी । पृथिव्यामेव गन्यः, जलादौ गन्धो-पलिवः पार्थिवांशौपाधिकी । ग्रुकुरूपवह्व्यं जलम् । ग्रुकुमेव रूपं जलस्य । कालिन्दीजलादौ नैल्योपलिव्यराश्रयौपाधिकी । तस्यैव जलस्य वियति विक्षेपे धावल्योपलव्येः । एवं मधुर एव रसो जलस्य । जन्विररसादावम्लाग्रुपलिवराश्रयौपाधिकी । उष्णस्पर्शवह्व्यं तेजः । चन्द्र-किरणादौ जलादिस्पर्शेनाभिभवात्तद्यहः । अनुष्णाशीत-विलक्षण-स्पर्शनान् वायुः, शब्दसमवायिकारणमाकाशम् । वायुविशेषगुणो हिस्पर्शो यावद्वयं भवति, शब्दस्तु न यावह्व्यं भवतीति नासौ वायुविशेषगुणः । अतस्तदाश्रयतया आकाशोऽङ्गीकार्यः । ज्येष्टत्वकनिष्टत्वादिबुिखहेतुः कालः । दूरत्वान्तिकत्वादिबुिखहेतुः विपिति। प्राञ्चस्तु भेदमेवामीषामाहः ।

१ अयं च तैर्भाष्यभूमिकायां निवदः।

चैतन्याश्रय आत्मा शरीरस्य तु न चैतन्यं, शरीरकारणेषु परमाणुषु चैतन्ये मानाभावात् । पार्थिवगुणानां कारणगुणपूर्वेकत्वाच । कचित् कार्ये शरीरादी ज्ञानसुपलभ्यते, कचिच नीपलभ्यते घटादी।अतो विशे-पहेत्रत्र वाच्यः । शरीरगुणो हि रूपादिः शरीरविशेपाद्विशिष्यते शरीर-ग्रहणे च गृह्यते, न त्वेवं ज्ञानं, तस्मान्न शरीरस्य चैतन्यम् । एतेनेन्द्रिय-चैतन्यं प्रत्युक्तम्। मनोऽपि नात्मा। आत्मनः सुखादिप्रत्यक्षकरणं हि तत्। निह करणमेव कर्ता। यथा हि रूपाद्यपछिच्धः सकरणिका इति तत्क-रणं चक्षुरादिकं, एवं सुखाद्युपल्लिधरपि सकरणिकेति तत्करणं मनः। अतस्तद्रिक एवात्मा । न्याये त्वस्माद्पिसमीचीनतया शरीरेन्द्रियचैतन्यं निराकृतम् । प्राणापाननिमेषोन्मेषसुखदुःखादिभिः अभिमतविषये म-नसः प्रेरणेन च देहादिव्यतिरिक्तात्मानुमानम् । संसारदशायामुपा-धिभेदादात्मनां भेदः सुखदुःखादिन्यवस्था च । परमार्थतस्त्वेक एवात्मा । तथा चैकस्मिन् प्रदेशे कालभेदेनवैकस्मिन् काले देशभेदेनापि कायन्यू-हादिवद्विरुद्धधर्माध्यासो नासङ्गतः । सोऽयमात्मा अनादिमिध्याज्ञान-वासनया शरीरादिकमेवात्मानं मन्यमानस्तद्नुकूळे रज्यति द्वेष्टि च प्रतिकूळं, रज्यन् प्रवर्तते, प्रवर्तमानः शुभाशुभानि कर्माणि संचिनोति, ततो जायते, ततो दुःखमनुभवति । पृथिन्यादिभिन्नत्वेनात्मानं यदा तत्त्वतो जानाति, तदा अवणमनननिदिध्यासनैर्हृढभूमिं गतया तत्त्वज्ञान-वासनया मिथ्याज्ञानवासनोपमृद्यते । तदेवं तत्त्वज्ञानेन मिथ्याज्ञानापाये कारणाभावात् रागद्वेषावपय(१पे)तः। एवं तदपायात् प्रवृत्तिरपैति । प्रवृ-त्त्यपाये जन्मापैति । जन्मापाये दुःखमंपैति । सोऽयं मोक्षः । तदेतत् परमं निर्वाणम् । तत्र तत्त्वज्ञानोपदेशार्थं मननार्थं च शास्त्रस्यारम्भः ।

सुखाशुपळिबसाधनं ज्ञानायौगपद्यनियामकं च मनः । युगपद्नेके-निद्रियैरनेकविषयसित्रकर्षे सत्यपि यत्सित्रिधिवशादेकेन्द्रियेण ज्ञानं जन्यते यत्सित्रिधेरभावाचापरेरिन्द्रियेर्ज्ञानं न जन्यते, तन्मनः ज्ञानायौगपद्य-नियामकम् । तथा च तत्तिदिन्द्रियेण ज्ञानजनने मनसा समं तत्संयोगो-ऽपि हेतुः । मनस्त्वणुपरिमाणतया न युगपद्नेकेरिन्द्रियैः संबध्यते इति न ज्ञानयौगपद्यम् । मनस आशु संचारात् उत्पळशतपत्रव्यतिभेदवत् दीर्ध-शष्कुळीभक्षणादौ सतोऽपि कमस्याग्रहणाञ्ज्ञानयौगपद्याभिमान इति ।

अन्धकारस्तु न द्रव्यं, किंतु तेजोऽभावः । तस्य नैल्योपछन्धिरा-श्रयौपाधिकी । गत्युपछन्धिस्त्वालोकापसारणौपाधिकी । पृथिव्यप्तेजोवायुरूपाणि द्रव्याणि द्विविधानि, नित्यानित्यभेदात्। परमाणुरूपाणि नित्यानि, तदन्यान्यनित्यानि। तत्रानित्योऽपि वायु-रवान्तरसर्गप्रस्रयेष्ववस्थानान्नित्य इत्युच्यते। सर्वाणि कार्यद्रव्याणि साव-यवानि। तेषामवयवेषु विभज्यमानेषु यतः परं न विभागः संभवति, सोऽयं विभागप्रकर्षपर्यन्तो निरवयवः परमाणुरिति। कारणगुणपूर्वकत्वात् कार्य-गुणस्य कार्येषु रूपादिदर्शनात् तत्कारणेषु परमाणुष्वि रूपादिकम-नुमीयते। तत्र पार्थिवपरमाणुषु अग्निसंयोगादिष रूपान्तरोत्पत्तिर्भवति कार्यद्रव्ये तथा दर्शनात्। तस्य च कारणगुणपूर्वकत्वादित्युक्तम्।

पृथिव्यादीनि कार्यद्रव्याणि त्रिविधानि, शरीरेन्द्रियविषयभेदात्। शरीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च। नियतोत्पत्तिस्थानं योनिः, तस्या जातं योनिजम् । तचतुर्विधं जरायुजाण्डलस्वेद्जोद्विज्ञभेदात्। जरान्युजं मनुष्यादीनाम्। अण्डजं पक्ष्यादीनाम्। स्वेद्जं मशकादीनाम्। उद्भिजं तर्वादीनाम्। अथोनिजं तु मरीच्यादीनाम्। प्राच्चस्तु स्वेद्जान्दिकमयोनिजमित्याहुः। मनुष्यादिशरीरेष्ववादीनामुपष्टम्भकत्वेऽपि पार्थिवमेव तत्, तद्विशेषगुणस्य गन्धस्याव्यभिचारेणोपस्रव्येः। एवं जर्ठीयादिशरीराणि वरुणस्य गन्धस्याव्यभिचारेणोपस्रव्येः। एवं जर्ठीयादिशरीराणि वरुणस्योकादिषु श्रेयानि। इन्द्रियाणि स्वप्रसृतिमूत्तिवेशेषगुणप्राहिणि। तथा च, ब्राणेन्द्रियं पार्थिवं गन्धप्राहकत्वात्। रसनं नर्स्यादं रसप्राहकत्वात्। चक्षुरतेजसं रूपप्राहकत्वात्। त्विगिन्द्रयं वायवीयं रपश्चाहकत्वात्। कर्णशष्टुल्यवच्छिन्नं नभः श्रोत्रम्। शरीनरेन्द्रयमिन्नं कार्यद्रव्यं विषयः। ह्यणुकादिश्रेह्याण्डान्तो विषयः। हिमन्द्रयभिन्नं कार्यद्रव्यं विषयः। ह्यणुकादिश्रेह्याण्डान्तो विषयः। हिमनकरकाद्योऽप्यत्रेव निविशनते। हिमाद्योऽप्यपं संघात एव। तेजःसंयोग्वाच तेषां विस्यनम्।

द्रव्याश्रयी अगुणवान् कर्मभिन्नो गुणः । स चानेकप्रकारः, रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्व-अ-परत्व-बुद्धि-सुख-दुःख-इच्छा-द्वेष-यत्न-गुरुत्व-छपुत्व-द्रवत्व-स्नेह-संस्कार-धर्म-अधर्म-शब्दादिभेदात् । चक्षुर्याद्यो गुणो रूपम् । तद्दिष् गुक्कादिभेदादनेकविधम् । रसनया प्राह्यो गुणो रसः । सोऽपि मधुरादि-भेदादनेकविधः । व्राणप्राह्यो गुणो गन्धः । स च सुरभिरसुरभिन्न्नोति द्वि-विधः । त्वचा प्राह्यो गुणः स्पर्शः । स च कठिनसुकुमारादिभेदादनेक-विधः । एते रूपरसगन्थस्पर्शाः पार्थिवपरमाणुषु पाकजा अपि भवन्ति । गणनव्यवहारहेतुर्गुणः संख्या । सा चैकत्वादिभेदादनेकविधा । मानव्यवहारहेतुर्गुणः परिमाणम् । तद्द्यनेकविधं, अणुमह्दाद्भेदात् । परमाणुगतमणुत्वमाकाशादिगतं महत्त्वं च नित्यं, तक्तिमानित्यम् । व्यणुकगताणुपरिमाणं प्रति तत्कारणपरमाणुद्धित्वं हेतुः । कारणवहुत्वात्कारणमहत्त्वात् प्रचयाच महत्त्वस्योत्पत्तिः । त्रिभिक्यंणुकैरेकखन्
सरेणुकृत्यद्यते । तत्र यन्महत्त्वं, तत्रसरेणुकारणानां व्यणुकानां वहुत्वादुत्यते । व्यणुकपरिमाणं तु तत्र न हेतुः, तस्याकारणत्वात् । अन्यथा,
परिमाणानां सजातीयोत्कृष्टपरिमाणजनकत्या महज्जातस्य महत्त्ररववद्णुजातस्याणुतरत्वप्रसङ्कात् । घटादिमहत्परिमाणं प्रति कपालादिमहत्परिमाणं हेतुः । व्याभ्यां प्रचिताभ्यां त्ल्यिण्डाभ्यामारव्ये तूल्यिण्डान्तरे
यः परिमाणोत्कर्षः, तूल्लिण्डयोः प्रचयस्तत्र हेतुः । प्रचयश्च शिथिलाख्यः
संयोगविशेषः, स च स्वाभिमुखं किंचिद्दुस्यंयोगलक्षणः ।

पृथक्त्यससंयोगो वैलक्षण्यसनेकता च । संयोगस्त अप्राप्तयोः प्राप्तिः । स च त्रिविधः, अन्यतरकर्मजन्य उभयकर्मजन्यः संयोगजन्यश्चेति । तत्र इयेनद्रौलसंयोगः प्रथमः, तस्य इयेनिकययैव जननात् । मेषयोर्मेल्लयोवां परस्परं संयोगः उभयकर्मजन्यः । तृतीयस्तु कपालतरुसंयोगात् तरुकुम्भ-संयोग इति । संयोगप्रतिद्वन्द्वी विभागोऽपि पूर्वविश्विविधो बोख्वत्यः । परत्वमपरत्वं च द्विविधं, दैशिककालिकभेदात् । तत्र दैशिकपरत्वापरत्वे दुरत्वान्तिकत्वरूपे । कालिकपरत्वापरत्वे ज्येष्टत्वकनिष्ठत्वरूपे ।

बुद्धिद्विवा, संशयितश्चयभेदात् । अनवधारणात्मकं ज्ञानं संशयः । स च साधारणधर्मदर्शनादिभ्यो जायते । यथा स्थाणुपुरुषयोः साधारणधर्मदर्शनादिभ्यो जायते । यथा स्थाणुपुरुषयोः साधारणधर्ममारोहपरिणाहौ पर्यन् विशेषं चाजानानः संशेते स्थाणुर्वा पुरुषो वेति । अवधारणात्मकं ज्ञानं निश्चयः । पुनरिष बुद्धिद्विवधा, अप्रमाप्रमाभेदात् । प्रमाभिन्ना बुद्धिरप्रमा । सापि द्विविधा, संशयविपययभेदात् । संशयः पूर्वमुक्तः । विपर्ययो मिथ्याज्ञानमवधारणात्मकं पीतः शङ्कं इत्यादि-रूपम् । यथाथोंऽनुभवः प्रमा । साऽिष द्विविधा, प्रत्यक्षानुमितिभेदात् । इन्द्रियजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । तचानेकिवधं, चक्षुरादीन्द्रियभेदात् । इर्ग्याप्रज्ञानजन्यं ज्ञानमनुमितिः । अनयोरेव उपमित्यादीनां यथायथम-न्तर्भावः । अनुभवस्मरणभेदेनािष बुद्धिद्विधा । तत्रानुभव उक्त एव । स्यतिस्तु संस्कारजन्यं ज्ञानम् ।

सुखःदुखे प्रत्यात्ममनुभवसिद्धौ गुणौ । तथेच्छाद्वेषौ । इच्छा प्रवृत्ति

प्रति, द्वेषश्च निवृत्तिं प्रति हेतुः । यत्निख्निविधः प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयोनि-भेदान् । श्वासप्रश्वासहेतुर्यत्नो जीवनयोनिः । गुफ्त्वलघुत्वे परस्परप्रत्वनी-कभावापन्नौ गुणौ । द्रवत्वं स्यन्दनहेतुर्गुणः । गुण्डिकापिण्डीकरणहे-तुर्गुणिवशेषः स्नेहः । संस्कारिखविधः, वेगभावनास्थितिस्थापकभेदात् । निक्षिप्तशरादौ नोदनविशेषाद्वेगो जन्यते, तेनोत्तराणि कर्माण्युत्पद्यन्ते । न त्वेकमेवेषोः कर्मापतनात् शक्यं वक्तुं, उत्तरसंयोगेन कर्मनाशावश्य-कत्वात् । स्मृतिहेतुः संस्कारः, भावनाख्यः । आक्रष्टवृक्षश्चशाखादीनां परित्यागे पूर्ववद्वस्थानहेतुः संस्कारः स्थितिस्थापकः । धर्माधर्मी पुण्यपापे । श्रवणेन्द्रियप्राद्धो गुणः शब्दः । स च द्विविधः, ध्वनिवर्ण-भेदात् । मृदङ्कादिभवो ध्वनिः, कण्ठतास्वाद्यभिधातजन्यो वर्णः । योग्य-त्वादेवमेषां विभागः । शक्तिः प्रतिभावमनुगतो धर्मः ।

द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वनपेक्षकारणं कर्म । तच पञ्च-विधं, उत्क्षेपणावक्षेपणाकुश्चनप्रसारणगमनभेदात् । उद्धेसंयोगफलकं क-मौंत्क्षेपणम् । अधःसंयोगफलकं कर्मावक्षेपणम् । आरम्भकसंयोगे सत्ये-वावयवानां परस्परमनारम्भकसंयोगविशेषजनकं कर्माकुश्चनम् । आकु-श्चितानामवयवानां विभागविशेषजनकं कर्म प्रसारणम् । एतचतुष्टयभिन्नं कर्म गमनम् । अत्रैव श्रमणरेचनादीनां नमनान्नमनादीनां चान्तभीवः।

सामान्यं साधर्म्यमनुवृत्तिहेतुः पदार्थः। व्यावृत्तिहेतुर्विशेषः। तत्र, द्रव्या-दित्रिकवृत्ति भावाख्यमन्त्यं सामान्यमनुवृत्तेरेव हेतुत्वात् सामान्यमेव। एकव्यक्तिमात्रवृत्तयः परमाणूनामाकाशादीनां च परस्परं व्यावृत्तिहेतवो-ऽन्त्या विशेषा व्यावृत्तेरेव हेतुत्वात् विशेषा एव। द्रव्यत्वादिकं तु क्षिति-त्वाद्यपेक्षयाऽनुवृत्तिहेतुत्वात् सामान्यं, भावापेक्षया व्यावृत्तिहेतुत्वाद्विशे-षश्च भवति। तावेतौ सामान्यविशेषौ यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवतः। अथवा, एक एव भावस्तेन तेन रूपेण विशिष्यते। द्रव्याणां भावो द्रव्यत्वं गुणानां भावो गुणत्वं कर्मणां भावः कर्मत्वमित्यनुवर्तमान एव भावो व्यावर्तमानैर्द्रव्यादिभिविशिष्यते। सोऽयं गुणः, द्रव्यं खल्वयमाश्रयति नापि गुणवान् कर्मभिन्नश्चायमिति।

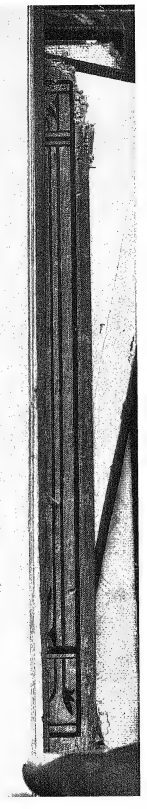
अयुतिसद्धानां कार्यकारणादिनामिहेति प्रत्ययहेतुः संबन्यः सम-वायः । असंबद्धयोर्विद्यमानत्वं युतिसिद्धिः । सोऽयमयुतिसद्धानामुपऋषः समवायो युतिसिद्धानां तु संयोग इति पूर्वोक्तरीत्या गुण एव । अभावश्चतुर्विद्यः, प्रागमावो ध्वंसोऽत्यन्ताभावोऽन्योन्याभावश्चेति । पदार्थस्योत्पत्तेः पृर्वे योऽभावः, स प्रागभावः । उत्पन्नस्य विनाशात् परं योऽभावः स ध्वंसः । यस्त्वेकत्र सतोऽन्यत्राभावः, सोऽत्यन्ताभावः । एकभावस्यान्यभावात्मना योऽभावो घटः पटो न भवतीत्यादिरूपः, सोऽयमन्योन्याभावः । तत्रात्वत्रयस्यासंयोगरूपे पृथवत्वे, अन्त्यस्य च वैद्यक्षण्यरूपे तस्मिन्नन्तर्भावः ।

गुणलक्षणस्य सामान्यादिसाधारण्यात्, 'अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु '—इति सूत्रेण द्रव्यगुणकर्मभ्योऽन्यस्यार्थस्यानङ्गीकारावगतेः,
द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानामित्युद्देशसूत्रेऽभावस्याकर्तिनाच, द्रव्यगुणकर्मस्वेव सामान्यादीनामन्तर्भावः,—इति व्यक्तमाचार्यस्याभिप्रायोऽवगम्यते । न च द्रव्यगुणकर्मणामर्थत्वं परिभाषामात्रमिति मन्तव्यं, तत्परिभाषायाः कुत्राप्युपयोगादर्शनात् । तदिवं
द्रव्याद्यन्तर्भूतानां सामान्यादीनां पृथग्वचनं प्रस्थानभेवार्थ, तद्वदत्रापि । एवमाकाशपरीक्षायां, शन्दाश्रयत्वेनाकाशं सिषाबार्यिषेः पृथिव्यप्तेजोवाय्वात्ममनसां शब्दाश्रयत्वं निराकृत्य 'परिशेषालिङ्गमाकाशस्य ' इति सूत्रयतो महर्षेः काल्यदिशोराकाशानितिरकर्त्व अभिप्रायो लक्ष्यते । इत्यथा, अवश्यं त्योरि शब्दाश्रयत्वं निराकरिष्यत् । तयोः पदार्थान्तरत्वे पृथिव्यादिवत्तयोः शब्दाश्रयत्वं निराकरणमकृत्वा पारिशेष्यादाकाशसाधनानुपपत्तेः । सोऽयं पूर्ववत् प्रस्थानभेदः ।

प्रमायाः करणं प्रमाणम् । तच द्विविधं, प्रत्यक्षमनुमानं च । इन्द्रि-यसिक्षकर्षजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षं, तच षड्विधं, चाक्षुप-रासन-व्राण-त्वाच-श्रावण-मानस-भेदात् । रूपादीनां चाक्षुपादिकं पूर्वमुक्तम् । मानसं तु सुखादीनां भवति । द्रव्यप्रत्यक्षे संस्कृतरूपं महत्त्वमनेकद्रव्यवत्त्वं च कारणम् । तथाविधद्रव्ये वर्तमानानां रूपादीनामिष प्रत्यक्षं, न तु पर-माण्वादिवृत्तीनाम् । क्षित्यप्तेजांसि प्रत्यक्षाणि द्रव्याणि । अनुमेयान्य-न्यानि । रूपसंस्काराभावाद्वायोः, रूपाभावाचाकाशादीनां न प्रत्यक्षम् । 'रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपळविधः '—इति सूत्राद्वायोरिष रूपमस्ति, संस्कारः परं नासीत्याचार्यस्याभिप्रायो छक्ष्यते। अन्यथा रूपाभावादिति कुर्यात् । एवमात्माऽपि न प्रत्यक्षः नीरूपत्वात्, अनेकद्रव्यवत्त्वाभा- बाच । द्रव्यप्रत्यक्षे च तयोहेंतुत्वात् । न च बहिर्द्रव्यप्रत्यक्षे तयोहेंतुत्वं, मानाभावात् । अत एव ' महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपलिब्धः '—इति सामान्यतः सूत्रणमाचार्यस्य । ' दृष्टचात्मिन लिङ्के एक एव दृहद्वात् प्रत्यक्षवत्प्रत्ययः '—इति सूत्रेणात्मिन प्रत्यक्षवत् एक एव प्रत्यय उक्तः, न तु प्रत्यक्षमनुमानं चेति द्वौ प्रत्ययौ । ' तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे '—इति सूत्रे व्यक्तमात्मनोऽप्रत्यक्षत्वमुक्तम् । अहं जानामीति प्रत्ययोऽप्यहं गौर इति बदेहाचालम्बन एव । कयाचिद्विवक्षया ज्ञानमि तत्रैवोपनीयते । स्थूलोऽहं जानामीत्याद्यनुभवस्यान्यथानुपपत्तेः ।

केनचिहिङ्गेन कस्यचिद्नुमानं लैङ्गिकं, तच व्याप्तिज्ञानजन्यं ज्ञानं ( व्याप्तिश्च लिङ्गलिङ्गिनोर्नियतः संबन्धः । ) तच लैङ्गिकं द्विविधं, दृष्ट-लिङ्गमदृष्टलिङ्गं च । लिङ्गलिङ्गिनोः संबन्धो यत्र प्रत्यक्षेण गृह्यते, त-दृष्टलिङ्गं, विपरीतमदृष्टलिङ्गम् । प्रकारान्तरेण लैङ्गिकं त्रिविधं, पूर्ववत् शेषवत् सामान्यतोदृष्टं च । यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते, तत् पूर्ववत् । यथा मेघोत्रतिविशेषेण बृष्यनुमानम् । यत्र कार्येण कारणमनुमीयते, तत् शेषवत् । यथा धूमेन वह्नचनुमानम् । एतद्विविधभिन्नमनुमानं सामान्यतो-दृष्टं, यत्र सामान्यतो लिङ्गलिङ्गिनोः संबन्धदर्शनादनुमानं प्रवर्तते । यथा छिदादिकियाणां कुठारादिकरणकत्वदर्शनात् ज्ञानक्रियाया अपि करणा-नुमानम् । पुनश्चानुमानं त्रिविधं, केवलान्वयि केवलव्यतिरेकि अन्वयव्य-तिरेकि च । असद्विपक्षं केवळान्वाये। (निश्चितसाध्याभाववान् विपक्षः)। असत्सपक्षं केवलन्यतिरेकि । ( सपक्षो निश्चितसाध्यवान् । ) विद्यमान-सपक्षविपक्षं अन्वयन्यतिरेकि । भूयोऽप्यनुमानं द्विविधं, स्वार्थे परा-र्थं च । तत्र परार्थं न्यायसाध्यम् । न्यायख्र पञ्चावयवोपेतवाक्यविशेषः । अवयवाश्च प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि । पर्वतो विह्नमान् इति प्रतिज्ञा । धूमादिति हेतुः । यो यो धूमवान् स विह्नमान् यथा महानसं इति उदाहरणम् । विह्नव्याप्यधूमवानयमिति उपनयः । तस्मादयं विह्नमा-निति निगमनम् । एतच साधम्योंके हेतौ । वैधम्योंके खल्विप । विह्न-मान् । धूमात् । यो न वहिमान् नासौ धूमवान्, यथा हदः । न चार्य तथा । तस्माद्यं वहिमान् ।

हेतोराभासाः इति हेत्वाभासाः हेतुदोषा भण्यन्ते । हेतुवदाभासन्ते इति दुष्टहेतवश्च तथोच्यन्ते । त्रय एव हेत्वाभासाः सूत्रकारेणोक्ताः, अप्रसिद्धोऽसन् संदिग्धश्च । अप्रसिद्धोऽमृहीतव्याप्तिको विपरीतव्याप्ति-



कश्च । यत्रानुमीयते सोऽयं पक्षः, तत्राविद्यमानोऽसन् । यस्माद्विषाणी तस्मादश्वः इत्यत्राप्रसिद्धो हेतुः । रासभिपण्डे पक्षीकृते चायमेवासन् । संदिग्बोऽनैकान्तिकः । साध्यमप्येकोऽन्तस्तदभावोऽप्येकोऽन्तः, एक-स्मिन्नन्ते वर्तते इत्यैकान्तिकः, विपर्ययादनैकान्तिकः यो द्वयोरप्यन्तयो-वर्तते इति । यस्माद्विषाणी तस्माद्वीरित्यनैकान्तिकस्योदाहरणम् । न्या-योक्तयोः वाधसत्प्रतिपक्षयोरप्यनैकान्तिकादावेवान्तर्भावः ।

शब्दो न प्रमाणान्तरं, प्रत्यक्षलैङ्गिकपूर्वकत्वात् । स्वयं हि ज्ञातमर्थे परान् प्रतिपाद्यितुकामेन शब्दः प्रयुज्यते । सोऽयं संज्ञादिवत् तदेव ज्ञापयतीति न प्रमाणान्तरम् । उपमानमि यथायथं प्रत्यक्षलैङ्गिकयो-रन्तर्भवति । तथाहि, हश्यमानगवये गोसादृश्यज्ञानं तावत्प्रत्यक्षमेव । स्मर्यमाणायां गवि गवयसादृश्यज्ञानमि प्रत्यक्षमनुमानं वा । यदिष गोसदृशो गवय इत्यार्ण्यकवाक्यं श्रुतवतो प्रामीणस्यार्ण्यं गतस्य गवय-पिण्डदृशोने तत्र गवयशब्दस्य सङ्कत्रमहः, तद्य्यनुमानमेव । अथीपत्तर-प्यनुमानेऽन्तर्भवति । तथाहि, जीविनो देवद्त्तस्य गृहाभावेन विश्वभिवक्षपनमनुमानमेव । पीनो देवद्त्तो दिवा न मुङ्गि इत्यत्र दिवाऽमुश्वानस्य पीनत्वेन रात्रिभोजनकल्पनमप्यनुमानमेवित संक्षेपः । धीमद्भिरन्यद्ववेय-मिति शिवम ।

हसर**सेरपुरवास्तव्यः** 

श्रीचन्द्रकान्तशम्भी ।

# वैशेषिकसूत्राणां वर्णानुक्रमणिकाः

| EAL .                                                       | ven.     |
|-------------------------------------------------------------|----------|
| <b>अ</b>                                                    | <b>3</b> |
| अग्नेरूर्ध्वञ्चलनं वायोस्तिर्यक्पवनमणूनां                   |          |
| मनसन्त्राद्यं कमीदष्टकारितम् ॥ १३ ॥                         | २१२      |
| अज्ञानाच ॥ ६ ॥                                              |          |
| अणु मह्दिति तस्मिन्निशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥           |          |
| अणुत्वमहत्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ | २५६      |
| अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाञ्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥            | २५७      |
|                                                             | १८७      |
| अणोर्भहतश्चोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये न्याख्याते ॥ ८॥          | २५१      |
|                                                             | २५३      |
| अथातो धर्मे व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥                            | 8        |
| अदृष्टाच ॥ १२ ॥                                             | २३८      |
| अदुष्टं विद्या।। १२।।                                       | \$88     |
| अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥                       | 808      |
| अद्रव्यक्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥                              | ७७       |
| अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥                         | 20       |
| अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥                                   | ११८      |
| अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥                                      | २५८      |
| अनित्येष्ट्रानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥                | २४४      |
| अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात्।।६।।                               | १८९      |
| अनेकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥                  | 40       |
| अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपलव्यः ॥ ८ ॥               | १७९      |
| अन्यतरकर्मेज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥               | २७५      |
| अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥                           | ५५       |
|                                                             | १३२      |
| अपरस्मित्रपरं युगपिंचरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि ॥ ६ ॥       | 86       |
| अपसर्पणसुपसर्पणमशितपीतसंयोगाः                               |          |
| कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि ॥ १७ ॥                 | २१५      |
|                                                             |          |



| स्त्रम्.                                                                                                                                                                                  | पृष्ठम्.                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्बन्धानपदेशः ॥ १५ ॥                                                                                                                                            | 180                                     |
| श्रपां संघाती विख्यनं च तेजःसंयोगात् ॥ ८ ॥                                                                                                                                                | 200                                     |
| अप्सु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्यनित्यत्वात् ॥ ४ ॥                                                                                                                                         | २४३                                     |
| अप्सु शीतता ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                         | . ९८                                    |
| अभिघातजे मुसलादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं इस्तसंयोगः॥३॥                                                                                                                                     | 354                                     |
| अभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् ॥ ९॥                                                                                                                                                           | ३१८                                     |
| अभृदित्यिप ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                          | 388                                     |
| अपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ३ ॥                                                                                                                                                     | २०६                                     |
| अपां संयोगाद्विभागाच स्तनयित्नोः ॥ ११ ॥                                                                                                                                                   | 280                                     |
| अभिघातान्मुसळसंयोगाद्धस्ते कर्म ॥ ५ ॥                                                                                                                                                     | 886                                     |
| अभिन्यक्तौ दोषात् ॥ ३० ॥                                                                                                                                                                  | 388                                     |
| अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुळवासवानप्रस्थयज्ञदानप्रोक्षणदिङ्न                                                                                                                             |                                         |
| क्षत्रमन्त्रकालनियमाश्चादृष्टाय ॥ २ ॥                                                                                                                                                     | २३२                                     |
| अयतस्य शुचिभोजनादभ्युदयो न विद्यते नियमाभावाद्विद्यते                                                                                                                                     |                                         |
| वार्थीन्तरत्वाद्यमस्य ॥ ८ ॥                                                                                                                                                               | २३५                                     |
| अयमेष त्वया कृतं भोजयैनामिति बुध्यपेक्षम् ॥ १ ॥                                                                                                                                           | ३०६                                     |
| अरूपिष्वचाक्षुषाणि ।। १२ ।।                                                                                                                                                               | . १८३                                   |
| अर्भ इति द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ३ ॥                                                                                                                                                            | 200                                     |
| अर्थान्तरं च ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                        | . २३५                                   |
| अर्थान्तरं हार्थान्तरस्यानपदेशः ॥ ८ ॥                                                                                                                                                     | १३२                                     |
| अविद्या ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                             | 264                                     |
|                                                                                                                                                                                           |                                         |
| अविद्या च विद्यालिङ्गम् ॥ २१ ॥                                                                                                                                                            | १७५                                     |
| अविद्या च विद्यालिङ्गम् ॥ २१ ॥<br>अद्युचीति द्युचिप्रतिवेधः ॥ ६ ॥                                                                                                                         | १७५<br>२६०                              |
|                                                                                                                                                                                           | १७५<br>२६०<br>२३४                       |
| अञ्चीति शुचिप्रतिषेधः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                               | १७५<br>२६०<br>२३४<br>३१२                |
| अशुचीति शुचिप्रतिषेधः ॥ ६ ॥ असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३॥                                                                                                                    | २७५<br>२६०<br>२३४<br>३१२<br>२३६         |
| अशुचीति शुचिप्रतिषेधः ॥ ६ ॥ असतः क्रियागुणव्यपेदेशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३॥ असति चाभावात् ॥ ९ ॥ असति नास्तीति च प्रयोगात् ॥ १०॥ असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्पृतेर्विरोधिप्रत्यक्षवत् ॥ ६ ॥ | २७५<br>२६४<br>२३४<br>२३६<br>२४३         |
| अशुचीति शुचिप्रतिषेधः ॥ ६ ॥ असतः क्रियागुणव्यपेदशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३॥ असति चाभावात् ॥ ९ ॥ असति नास्तीति च प्रयोगात् ॥ १७॥                                                                | २७५<br>२६३२<br>२३२<br>२३६<br>२३६<br>२४५ |
| अशुचीति शुचिप्रतिषेधः ॥ ६ ॥ असतः क्रियागुणव्यपेदेशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३॥ असति चाभावात् ॥ ९ ॥ असति नास्तीति च प्रयोगात् ॥ १०॥ असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्पृतेर्विरोधिप्रत्यक्षवत् ॥ ६ ॥ | २७५<br>२३४२<br>३३६<br>२३६<br>२४६<br>३१५ |

| <b>चत्रम्.</b>                                                     | पृष्ठम्. |
|--------------------------------------------------------------------|----------|
| अस्येदं कार्यकारणसंबन्धश्चावयवाद्भवति ॥ २ ॥                        |          |
| अस्येदं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि समवायि चेति लैङ्किकम्।।         | शा ३२६   |
| अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्राभावाद्थीन्तरप्रत्यक्षः ॥१४       | शा १६२   |
| अहमिति मुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसि           |          |
| र्नागमिकः ॥ १८ ॥                                                   | १६६      |
| अहमिति शब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् ॥ ९ ॥                           | 840      |
| आ                                                                  |          |
| आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः ॥ १६ ॥                                |          |
| आत्मकर्म हस्तसंयोगाच ॥ ६ ॥                                         | 390      |
| आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्यक्षम् ॥ ११ ॥                | ३२१      |
| आत्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्मृतिः ॥ ६ ॥                     | 380      |
| आत्मसमवायादात्मगुणेषु ॥ १५ ॥                                       | ३२५      |
| आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म ॥ १ ॥                            | १९३      |
|                                                                    | २२४      |
| आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात्सुखदुःखे ॥ १५ ॥                     | . 283    |
|                                                                    | 888      |
| आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम्।।१    | 11 580   |
| आदित्यसंयोगाज्रुतपूर्वोज्ञविष्यतो भूताच प्राची ॥ १४ ॥ .            | १०५      |
| आर्ष सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः ॥ १३ ॥                                | ३४५      |
| ₹                                                                  |          |
|                                                                    | २३९      |
| इत इदमिति यतस्तिहरुयं लिङ्गम् ॥ १० ॥                               |          |
| इन्द्रियदोषात् संस्कारदोषाचाविद्या ॥ १०॥                           |          |
| इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्ये।ऽर्थान्तरस्य हेतुः ॥ २ ॥ . |          |
| इषावयुगपत्संयोगविशेषाः कर्मान्यत्रे हेतुः ॥ १६ ॥                   |          |
| इहेदमिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः ॥ २६ ॥                          | 283      |
| इष्टानिष्टकारणविशेषाद्विरोधाच मिथः                                 | * *      |
| सुखदुःखयोरर्थान्तरभावः ॥ १ ॥                                       | ३४६      |
| उ                                                                  |          |
| उक्ता गुणाः ॥ १ ॥                                                  | २४१      |



| चत्रम,                                                      | . 2 <b>8</b> # |
|-------------------------------------------------------------|----------------|
| उत्सेपणमवसेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि ॥           | ७॥ २           |
| उभयथा गुणाः ॥ १३ ॥                                          | 3,             |
|                                                             |                |
| एककाल्रत्वात् ॥ १२ ॥                                        | २५६            |
| पकत्वाभावाद्रिकेस्तु न विद्यते ॥ ६ ॥                        | २६८            |
| एकत्वैकप्रधक्तवयोरेकत्वैकप्रधक्तवाभा-                       |                |
| वोऽणुत्वमहत्वाभ्यां व्याख्यात: ॥ ३ ॥                        | २६६            |
| एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्निकृष्ट-                          |                |
| विप्रकृष्टाभ्यां परमप्रं च ॥ २१ ॥                           | २८७            |
| एकदेश इत्येकस्मिन् शिरःपृष्ठभुद्रं मर्माणि                  | 100            |
| तद्विशेषस्तद्विशेषभ्यः ॥ ७ ॥                                | 348            |
| एकद्रव्यत्वात् ॥ ७ ॥                                        | २५०            |
| एकद्रव्यत्वात्र द्रव्यम् ॥ २३ ॥                             | 0.04           |
| एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षकारणसिति कर्स लक्षणा      | 2 (6) Re       |
| एकायसम्बाधकारणान्तर्षं दृष्टत्वात् ॥ ६ ॥                    | ३५०            |
| एतदिनत्ययोग्योख्यातम् ॥ ८॥                                  | 200            |
| एतेन कमीण गुणाख व्याख्यानाः ॥ २२ ॥                          |                |
| एतेन गुणत्वे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १३ ॥ | 853            |
| प्राम । प्रान्तरालान व्याख्याताान ।। १६ ।।                  | १०७            |
| एतेन दीघेत्वहस्वत्वे व्याख्याते ॥ १७ ॥                      | . 746          |
| एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् ॥ ३ ॥                         | २४३            |
| पर्तन विभागो व्याख्यात: ॥ १०॥                               | <i>২</i> ৫৫    |
| एतेन शाब्दं व्याख्यातम् ॥ ३ ॥                               | חככ            |
| प्तेन हीनसमविशिष्टधार्मिकेभ्यः पुरस्वादानं व्याख्यानम् ॥००  | . २२१<br>॥ २२८ |
| एतेनाघढोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः ॥ ८॥                         | 386            |
| रतेनोष्णता व्याख्याता ॥ ३ ॥                                 | . ९७           |
|                                                             | 700            |
| कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते ॥ ११ ॥                            | 79             |
| हमीभेः कमोणि ॥ २४ ॥                                         | * 0 **         |
| र्मिसः कर्माणि गुणैर्गुणा अणुत्वमहत्वाभ्यामिति ॥ १२ ॥       | 2/2            |

| स्त्रमः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | पृष्ठम्,                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| कर्मिनः कर्माणि गुणैश्च गुणा व्याख्याताः ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २५७                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६०                                                   |
| कारणकारणसमवायाच ॥ ६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३५७                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 68                                                   |
| कारणगुणपूर्वकाः पृथिन्यां पाकजाः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 288                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 258                                                  |
| कारणबहुत्वाच ॥ ९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २५२                                                  |
| कारणभावात् कार्यभावः ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 308                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 343                                                  |
| कारणसमवायात्संयोगः पटस्य ॥ ५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      |
| कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् ॥ ३१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                      |
| कारणं त्वसमवायिनो गुणाः ॥ २४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 288                                                  |
| कारणाज्ञानात्।। ४।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 230                                                  |
| कारणान्तरानुक्रुप्तिवैधर्म्याच ॥ २२ ॥ कारणाभावात्कार्याभावः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ८७                                                   |
| कारणाभावात्कारणीभावः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | W.Le                                                 |
| Authoritation Alaman 11 / 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0.3                                                  |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                      |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमा न हेतु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३०४                                                  |
| कारणायौगपद्मात्कारणकमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३०४<br>२६३                                           |
| कारणायौगपद्मात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फल्लभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २०४<br>२६३<br>२ <b>२</b> १                           |
| कारणायौगपद्मात्कारणकमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥ कारणे कालः ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३०४<br>२६३<br>२२१<br>३५४                             |
| कारणायौगपद्मात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्तवाभावादेकत्वैक-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 308<br>253<br>279<br>348                             |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणे ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३०४<br>२६३<br>२२१<br>३५४                             |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्तवाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 308<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248               |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्य कार्यान्तरस्य ॥ १० ॥                                                                                                                                                                                                                                     | 308<br>242<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248        |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्तवाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्य कार्यान्तरस्य ॥ १० ॥<br>कार्यान्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                               | 308<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248        |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १० ॥<br>कार्यन्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥<br>कार्यविरोषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                | 308<br>242<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248 |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणेन कालः ॥ २६ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्तवाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्यकारणद्रभावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥<br>कार्यविरोषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्यविरोषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                  | 30 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8             |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १० ॥<br>कार्यान्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥<br>कार्यविशेषण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्येषु ज्ञानात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                           | 3                                                    |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोधि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्यविरोधि कर्म ॥ १० ॥<br>कार्यन्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥<br>कार्यविशेषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्यविशेषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्येषु ज्ञानात् ॥ ५ ॥                                                                                                           | 30 R R R R R R R R R R R R R R R R R R R             |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-<br>फलभावात् ॥ ११ ॥<br>कारणे कालः ॥ २५ ॥<br>कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥<br>कार्यकारणयोरकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक-<br>पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १४ ॥<br>कार्यविरोवि कर्म ॥ १० ॥<br>कार्यन्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥<br>कार्यविरोवेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्यविरोवेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कार्यविरोवेण नानात्वम् ॥ १३ ॥<br>कियागुणवत् समवायिकारणभिति द्रव्यलक्षणम् ॥ १५ ॥<br>कियागुणवत् समवायिकारणभिति द्रव्यलक्षणम् ॥ १५ ॥ | 3                                                    |

| च्चम्.                                                               | dan'    |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| 1                                                                    | # conto |
| गुणकर्मसु गुणकर्माभावादुणकर्मीपेक्षं न विद्यते ॥ ८ ॥                 | ३०३     |
| गुणकर्मसु च भावात्र कर्म न गुणः ॥ ९॥                                 | E/Ju    |
| गुणकर्मसु सन्निऋष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेद्रैच्यं कारणम् ॥ ४ ॥           | 300     |
| गुणत्वात् ॥ १४ ॥                                                     | २८२     |
| गुणवैबस्यीत्र कर्मणां कर्म ॥ २४ ॥                                    | 80      |
| गुणस्य सतोऽपर्काः कर्मभिः साधर्म्यम् ॥ २५ ॥                          | 338     |
| गुणान्तराप्रादुर्भावाच न त्र्यात्मकम् ॥ ३ ॥                          | १८६     |
| गुणैर्गुणाः ॥ २५ ॥                                                   | २९२     |
| गुणैर्दिग् न्याख्याता ॥ २५ ॥                                         | 220     |
| गुणैर्दिग्व्याख्याता ॥ २४ ॥                                          | २६३     |
|                                                                      | 262     |
| गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्क्षेपणम् ॥ २९ ॥                            | ४३      |
|                                                                      |         |
| चातुराश्रम्यमुपधा अनुपधाश्च ॥ ३ ॥                                    | २३३     |
| जातिविशेषाच ॥ १३ ॥                                                   | २३८     |
|                                                                      | 300     |
| त                                                                    | 400     |
| त आकाशे न विद्यन्ते ॥ ५॥                                             | ६८      |
| तत्त्वं भावेन ॥ २९ ॥                                                 | 93      |
| तत्त्वं भावेन ॥ ८ ॥                                                  | 808     |
| तत्त्वं भावेन ॥ १२ ॥                                                 | 804     |
| तत्त्वं भावेन ॥ २८॥                                                  | 284     |
| तदुष्टज्ञानम् ॥ ११ ॥                                                 | 388     |
| तहुष्टभोजने न विद्यते ॥ ६ ॥                                          | २२६     |
| तत्पुनः पृथिन्यादि कार्यद्रन्यं त्रिविधं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञकम्॥१॥ | 368     |
| तनायवाच ॥ ११ ॥                                                       | २३७     |
| तत्र विस्फूर्जेथुर्लिङ्गम् ॥ ९ ॥                                     | २०९     |
| तत्र शरीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च ॥ ५ ॥                             | 866     |
| तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे ॥ २ ॥                                     | २९८     |

## वर्णानुक्रमणिका।

|                                                    | 4,7        |
|----------------------------------------------------|------------|
|                                                    | <b>H</b> . |
| तत्समवायात्कर्मगुणेषु ॥ १४ ॥                       |            |
| तत्संयोगो विभागः ॥ १५ ॥                            |            |
| तथा गुणः ॥ १९ ॥                                    |            |
| तथा गुणेषु भावाहुणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ ७              |            |
| तथात्मसंयोगो हस्तकर्मणि ॥ ४ ॥ १९                   |            |
| really Linearly added to a fit at a st. 2 a st. 1. | ह          |
| तथा दग्धस्य विस्फोटने ॥ १२ ॥                       | ,          |
| तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यक्षम् ॥ १२ ॥ ३२           |            |
| तथापस्तेजो वायुख्य रसम्हपस्पराविशेषात् ॥ ६ ॥ ३०    |            |
| तथा प्रथम्बन ।। २ ॥                                | 4          |
| तथा प्रतिम्रहः ॥ ४ ॥ २९                            | ₹३.        |
| तथाऽभावे भावप्रत्यक्षत्वाच ॥ ७ ॥ ३ ३               |            |
| तथा रूपे कारणैकार्थसमनायाच ॥ ४ ॥ ३९                |            |
| तथा विरुद्धानां त्यागः ॥ १३ ॥ २ः                   | 38         |
| तथा स्वप्नः ॥ ७ ॥ २ २                              |            |
| तथा हस्तसंयोगाच मुसले कर्म ॥ २ ॥                   |            |
| तद्दुष्टे न विद्यते ॥ ९ ॥ २                        | २७         |
| तदनारम्भ आत्मस्ये मनसि शरीरस्य                     |            |
| दु:खाभावः स योगः ॥ १६ ॥ २                          | १३         |
| तद्त्वविधानादेकपथक्तवं चेति ॥ ३१ ॥                 | 88         |
| तद्भावाद्ण मनः ॥ २३ ॥ २                            | ६२         |
| तद्भावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावश्च मोक्षः ॥ १८ ॥ २  | १६         |
| तद् लिङ्क् मेकद्रव्यत्वात्कर्मणः ॥ २१ ॥            | 60         |
| तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यम् ॥ ३ ॥                | O          |
| तद्भचनादास्नायस्य प्रामाण्यमिति ॥ ९ ॥ ३            |            |
| तिद्वेषणादृष्टकारितम् ॥ २ ॥                        |            |
| तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैद्धिकाभ्याम् ॥ ३ ॥      |            |
| तस्मादागमिकः ॥ ८॥ १                                |            |
| तस्मादागमिकस् ॥ १७ ॥                               |            |
| तस्य कार्य छिद्भम् ॥ २ ॥ १                         | ७३         |

| स्त्रम्                                                       |           | व्रक्षम्. |
|---------------------------------------------------------------|-----------|-----------|
| तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २ ॥               |           | १४९       |
| तस्य समभिव्याहारतो दोषः ॥ ८ ॥                                 |           | २२६       |
| तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥५ ॥                | * * *     | १५५       |
| तस्याभावाद्व्यभिचारः ॥ १० ॥                                   |           | 203       |
| तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् ॥ २२   | 11        | 888       |
| तृणे कर्म वायुसंयोगात् ॥ १४॥                                  |           | २०१       |
| तेजस उष्णता ॥ ४ ॥                                             |           | 96.       |
| तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच ॥ २० ॥                              | * * 18    | २१८       |
| तेजो रूपस्पर्शवत् ॥ ३ ॥                                       |           | ६६        |
| तेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ ९ ॥                  | * es#     | 220       |
| त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णानामभिसंयोगाद्ववत्वमाद्भः                 |           |           |
| सामान्यम् ॥ ७ ॥                                               | or dis    | 44        |
|                                                               | . ,:      |           |
| दिकाळावाकारां च कियावद्वैधर्म्यान्निष्क्रियाणि ॥ २१ ॥         |           | २१८       |
| दुष्टं हिंसायाम्।। ७।।                                        | p - g - N | २२६       |
| दृष्ट आत्मिन लिङ्गे एक एव दृढत्वात्प्रत्यक्ष्वत्प्रत्ययः ॥ ११ |           | १५९       |
| रष्टं च दृष्टवत् ॥ १८ ॥                                       |           | 380       |
| दृष्टादृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोजनमभ्युद्याय ॥ १ ॥     |           | २३१       |
| दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय ॥ ८ ॥ |           | ३५८       |
|                                                               |           | २५६       |
| हप्टेषु भावाददृष्टेष्वभावात् ॥ २ ॥                            |           | २०७       |
| देवदत्तो गच्छति यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचाराच्छरीरे प्रत्ययः ॥१  |           |           |
| देवदत्तो गच्छतीत्युपचारादिभमानात्तावच्छरीरप्रत्यक्षोऽहङ्कारः  | 24-       | -१६३:     |
| द्रवत्वात्स्यन्दनम् ॥ ४ ॥                                     | * * *     | २०६       |
| द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम् ॥ १८ ॥               |           | ३६        |
| द्रव्यगुणकर्मानिष्पत्तिवैधर्म्याद्भावस्तमः ॥ १९ ॥             |           | २१६       |
| द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता ॥ ८॥                        |           | 48        |
| द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधर्म्यम् ॥ ९ ॥                | * * *     | २७        |
| द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः ॥ २७ ॥              |           | 284       |
| द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २८ ॥                   |           | ९३        |
| 지수야 없다면 사람이 얼마를 하는데 되었다면 하는데 그렇게 되었다.                         |           |           |

| स्त्रम्.                                                      | वेडम्. |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ७ ॥ 💮                  |        |
| द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥                   | : १०५  |
| द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्च ॥ ५ ॥      |        |
| द्रव्याणा द्रव्यं कार्य सामान्यम् ॥ २३ ॥                      | ३९     |
| द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् ॥ १० ॥       | . २८   |
| द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष् इति गुण       | *      |
| रुक्षणम् ॥ १६ ॥                                               | 3%     |
| द्रच्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् ॥ ७ ॥                           | ३०२    |
| द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १ ॥                            | 296    |
| द्रच्येषु पञ्चात्मकत्वं प्रतिषिद्धम् ॥ ४ ॥                    |        |
| द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः ॥ १० ॥                                |        |
| द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् ॥ ३३ ॥                           |        |
| द्वित्वप्रमृतयः संख्याः पृथक्त्वसंयोगविभागास्त्र ॥ २५ ॥       |        |
| <b>a</b>                                                      |        |
| धर्भविशेषप्रसृताद्भव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां |        |
| साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ॥ ४ ॥        |        |
| धर्मविशेषाच ॥ ७॥                                              |        |
| थर्माच ॥ ९ ॥                                                  |        |
| <b>4</b> 7                                                    | 101    |
| न च दृष्टानां स्पर्श इत्यदृष्टलिङ्गो वायुः ॥ १० ॥             | . હદ   |
| न चासिद्धं विकारात् ॥ २९ ॥                                    |        |
| न तु कार्याभावात्कारणाभावः ॥ २ ॥                              |        |
| न तु शरीरविशेषाद्यज्ञद्ताविष्णुमित्रयोज्ञानं विषयः ॥ १७ ॥     |        |
| न तु शरारावश्याचश्रदतायण्यु।मत्रवाशामः ।यययः ॥ २० ॥           |        |
|                                                               | • •    |
| न द्रव्याणां कर्म ॥ २१ ॥                                      |        |
| 11.1                                                          | . २०७  |
| नापि कर्माऽचास्त्रुषत्वात्प्रत्ययस्य ॥ २४ ॥                   |        |
| नास्ति घटो गेहे इति सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः ॥ १० ॥       | इ१५    |
| नित्यवैधर्म्यात् ॥ २७ ॥                                       | ११८    |
| नित्यं परिमण्डलम् ॥ २० ॥                                      | . २६०  |
| · ·                                                           |        |



| स्त्रम्.                                                                                                                                                                              | पृष्ठम्. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| नित्ये नित्यम् ॥ १९ ॥                                                                                                                                                                 | २५९      |
| नित्येष्त्रभावादनित्येषु भावात्कारणे काळाख्येति ॥ ९ ॥                                                                                                                                 | १०२      |
| निष्क्रमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य छिङ्गम् ॥ २० ॥                                                                                                                                         | 65       |
| निष्क्रियत्वात् ॥ १६ ॥                                                                                                                                                                | २८२      |
| निष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद्धः ॥ २३ ॥                                                                                                                                         | २१९      |
| नि:संख्यत्वात्कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते ॥ ४ ॥                                                                                                                                  | २६७      |
| नोदनविशेषादुदसनविशेषः ॥ १० ॥                                                                                                                                                          | १९९      |
| नोदनविशेषाभावान्त्रोर्ध्वं न तिर्यग्गमनम् ॥ ८ ॥                                                                                                                                       | १९८      |
| नोदनादाद्यमिषोः कर्म तत्कर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तर-                                                                                                                          |          |
| मुत्तरं च ॥ १७ ॥                                                                                                                                                                      | २०३      |
| नोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच ॥ ६ ॥                                                                                                                                                      | 200      |
| नोदनाभिघातात्स्युक्तसंयोगाच पृथिव्यां कर्म ॥ १ ॥                                                                                                                                      | 208      |
| $\hat{\mathbf{q}}^{\dagger}(\hat{\mathbf{q}}^{\dagger}_{\mathbf{q}})$ , which is $\mathbf{q}^{\dagger}(\hat{\mathbf{q}})$ , $\hat{\mathbf{q}}^{\dagger}(\hat{\mathbf{q}})$ , which is |          |
| परत्र समवायात्प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो न मनोगुणः॥ २६ ॥                                                                                                                                | ९१       |
| परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्वाभ्यां                                                                                                                                      |          |
| व्याख्यातः॥२३॥                                                                                                                                                                        | २५२      |
| प्रोवाहिङ्गमाकाशस्य ॥ २७ ॥                                                                                                                                                            | ९२       |
| पुनर्विशिष्टे प्रवृत्तिः ॥ १० ॥                                                                                                                                                       | २२७      |
| पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धाभाव-                                                                                                                 |          |
| लिङ्गम्॥१॥                                                                                                                                                                            | ९५       |
| पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् ॥ १२ ॥                                                                                                                                   | २११      |
|                                                                                                                                                                                       | २४२      |
| पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि॥५                                                                                                                           | 11 80    |
| प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः ॥ १९ ॥                                                                                                                                            | 64       |
| प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पञ्चात्मकं न विद्यते ॥२॥                                                                                                              | 264      |
|                                                                                                                                                                                       | १२४      |
| प्रयत्नविशेषात्रोदनविशेषः ॥ ९॥                                                                                                                                                        | 899      |
| प्रयत्नायौगपद्याज्ज्ञानायौगपद्याचैकम् ॥ ३ ॥                                                                                                                                           | 840      |
| प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मनि दृष्टे परत्र लिङ्गम् ॥ १९ ॥                                                                                                                         | १४५      |
| मसिद्धा इन्द्रियार्थाः ॥ १ ॥                                                                                                                                                          | 826      |

| म्बम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | वेडमं-   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३६      |
| प्राणापाननिमेपोन्मेपजीवनमनोगर्तान्द्रियान्तरविकाराः सुखदुःखे-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| च्छाद्वेपप्रयत्नाश्चात्मनो लिङ्गानि ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 345      |
| য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| चुिद्धपूर्वा वाक्यकृतिवेदे ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २२१      |
| बुद्धिपूर्वो ददातिः ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २२३      |
| त्राह्मणे संज्ञाकर्म सिद्धिलिङ्गम् ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २२३      |
| The state of the s |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २३४      |
| भावोऽनुवृत्तेरेव हेतुत्वात् सामान्यमेव ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 43       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३५      |
| मूतो भूतस्य ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १३६      |
| भूयस्त्वाद्गन्यवत्वाच पृथिवी गन्यज्ञाने प्रकृतिः ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३०८      |
| भ्रान्तं तत्॥ ५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २६७      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Çarak Kı |
| मणिगमनं सृच्यभिसपेणमित्यदृष्टकारणम् ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 208      |
| महत्यनेकद्रच्यवत्त्वाद्रुपाचोपल्रब्धिः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १७७      |
| य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| यचान्यद्सद्तस्तद्सत् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 328      |
| यज्ञदत्त इति संनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं लिङ्गं न विद्यते ॥ ६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 244    |
| यतोऽभ्यदयनिःश्रेयससिद्धिः स वर्मः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4        |
| यत्नाभावे प्रसुप्तस्य चलनम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 200      |
| यथादृष्टमयथादृष्टत्वाच ॥ १९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . 280    |
| यदि दृष्टमन्वस्नमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति ॥ १० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . १५८    |
| यदिष्टरूपरसगन्धस्पर्शे प्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . २३४    |
| यस्माद्विषाणी तस्माद्श्वः ॥ १६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . १४२    |
| यस्माद्विषाणी तस्माद्गौरिति चानैकान्तिकस्योदाहरणम् ॥ १७ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 888    |
| युतसिद्धयभावात्कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न विद्येते ॥१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1 268    |
| The state of the s |          |
| रूपरसगन्यस्पर्शवती पृथिवी ॥ ९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 58     |

| स्त्रम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | aght. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|
| रूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | '& 4 W  | ६४    |
| रूपरसगन्बस्पशेन्यतिरेकादथीन्तरमेकत्वम् ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | २६४   |
| रूपरसगन्धस्पर्शाः संख्याः परिमाणानि पृथनत्वं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,       |       |
| संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | ٠.    |
| द्वेषौ प्रयत्नाश्च गुणाः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | * * *   | २०    |
| रूपाणां रूपम् ॥ २८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | * * *   | ४२    |
| <b>ल</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |       |
| लिङ्गाचानित्यः शब्दः ॥ ३२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | * * *   | १२२   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         | Part. |
| वायुसंनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं छिङ्गं न विद्यते ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | 68    |
| वायोवीयुसंमूर्छनं नानात्विछङ्गम् ॥ १४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |       |
| विद्याविद्यातस्त्र संशयः ॥ २०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |       |
| विभवानमहानाकाशस्तथा चात्मा ॥ २२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         | २६१   |
| विरोध्यभूतं भूतस्य।। ११।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         | १३५   |
| विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालिधः सास्नावानिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |       |
| गोत्वे दृष्टं छिङ्गम्॥ ८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | * * *   | 105   |
| बृक्षाभिसर्पणमित्यदृष्टकारितम् ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | * * *,  | 200   |
| वेदलिङ्गाच ।। ११ ।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | 868   |
| वैदिकं च॥ १०॥,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ***     | २१०   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ***     | 36    |
| व्यवस्थातो नाना ॥ २० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         | १६९   |
| व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • • •   | 90    |
| भारत स्थापन स्यापन स्थापन स्यापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्था |         |       |
| शब्दलिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाच ॥ ३०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | * * ,*  | ८३    |
| शब्दार्थावसंबन्धौ ॥ १८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | * * *   | २८३   |
| शास्त्रसामर्थ्याच ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | H-6 9 . | 800   |
| श्रोत्रमहणो योऽर्थः स शब्दः ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | ११३   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |       |
| संबासत्॥४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | ३१३   |
| स्रति च कार्यादर्शनात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | 340   |

| सत्रम्.                                                                  | प्रथम्. |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| सतो छिङ्गाभावात्॥ २६॥                                                    | 280     |
| सत्यपि द्रव्यत्वे महत्वे रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपळव्यः ॥ ७ ॥            | १७८     |
| सदकारणवित्रत्यम् ॥ १ ॥                                                   | १७१     |
| सदनित्यं द्रव्यवत्कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणक-             |         |
| र्मणामविशेषः ॥ ८॥                                                        | र्ष     |
| सद्सत्॥२॥                                                                |         |
| सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता॥ ७॥                                   |         |
| सदिति लिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाचैको भावः॥ १७॥                        | ६०      |
| सन्त्ययोनिजाः॥ १०॥                                                       |         |
| समवायिनः श्वेत्याच्छेत्यबुद्धेश्च श्वेते बुद्धिस्ते एते कार्यकारणभूते ९- | 303     |
| समे आत्मत्यागः परत्यागो वा ॥ १५ ॥                                        | २२९     |
| विशिष्टे आत्मत्याग इति ॥ १६ ॥                                            | 230     |
| समाख्याभावाच ॥ ८॥                                                        | 290     |
| समे हीने वा प्रवृत्तिः॥ ११ ॥                                             | २२८     |
| सर्पिजेतुमधूच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्मवत्वमद्भिः सामान्यम् ॥ ६ ॥           | ६९      |
| सोऽनपदेशः ॥ ३ ॥                                                          | 128     |
| संख्याः परिमाणानि प्रथक्तं संयोगिवभागौ परत्वापरत्वे कर्म च               | . 4733  |
| रूपिद्रव्यसमवायाचाध्रुषाणि ॥ ११ ॥                                        | 862     |
| संख्याभावः सामान्यतः ॥ ३७ ॥                                              | १२६     |
| संज्ञा कर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम् ॥ १८ ॥                           | 68      |
| संज्ञाया आदित्वात् ॥ ९॥                                                  | 280     |
| संदिग्धस्त्पचारः ॥ १३ ॥                                                  |         |
|                                                                          | १६३     |
|                                                                          | १२५     |
|                                                                          | 858     |
| संयुक्तसमवायादभेवेंशेषिकम् ॥ ७ ॥                                         | 740     |
| संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽणुत्वमहत्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ११ ॥         |         |
| च्याख्यातः ॥ ११ ॥ संयोगविभागवेगानां कर्म समानम् ॥ २० ॥                   | ३७      |
|                                                                          |         |
| संयोगविभागाश्च कर्मणास् ॥ ३० ॥                                           |         |
| संयोगाद्भावः कर्मणः ॥ २३ ॥                                               | 66      |

| <b>मुत्रम्</b> ,                                                 | प्रथम्. |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| संयोगाद्वा ॥ २ ॥                                                 | ३५३     |
| संयोगाद्विभागाच शब्दाच शब्दनिष्पत्तिः ॥ ३१ ॥                     | १२१     |
| संयोगानां द्रव्यम् ॥ २७ ॥                                        | ४२      |
| संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ७ ॥                                 | 880     |
| संयोगिनो दण्डात्समवायिनो विशेषाच ॥ १९॥                           | 268     |
| संयोगिसमवाय्येकार्थसमवायि विरोधि च ॥ ९ ॥                         | १३३     |
| संशयनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः ॥ २ ॥                | ३४७     |
| संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ १८॥                               | २०४     |
| सामयिकः शब्दादर्थप्रत्ययः ॥ २०॥                                  | 264     |
| सामान्यतोद्दष्टाचाविशेषः ॥ १६ ॥                                  | ८२      |
| सामान्यतोद्दष्टाचाविशेषः ॥ ७ ॥                                   | १५६     |
| सामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः ॥ १७ ॥ | 208     |
| सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ६ ॥                        | ३०२     |
| सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १० ॥                                      | ५७      |
| सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १२ ॥ 🗼                                    | 48      |
| सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १४ ॥                                      | 49      |
| सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १६ ॥                                      | ६०      |
| सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात्तत एव ज्ञानम् ॥ ५ ॥           | ३०१     |
| सामान्यं विशेष इति बुद्धथपेक्षम् ॥ ३ ॥                           | 88      |
| सुखदुःखज्ञानानिष्पत्यविशेषादैकात्म्यम् ॥ १९ ॥                    | १६८     |
| सुखाद्रागः ॥ १० ॥                                                | २३७     |
| स्पश्च वायोः॥ ९॥                                                 | ७४      |
| स्वप्नान्तिकम् ॥८॥                                               | ३४२     |
| स्पर्शवान्वायुः ॥ ४ ॥                                            | ६७      |
| ह<br>हस्तककर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् ॥ ११ ॥                     | १९९     |
| हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ॥ १४ ॥                          | 282     |
| हीने परे त्यागः॥ १४ ॥                                            | २२५     |
| हेतुरपदेशो लिङ्गं प्रमाणं करणमित्यनर्थान्तरम् ॥ ४ ॥              | २३५     |
| समाप्रा चेयं वैशेषिकस्त्राणां वर्णानकप्रणिकाः                    |         |

# 'गुजराती' मुद्रणालयस्थानि ऋय्यसंस्कृतपुस्तकानि।

## श्रीमङ्गगवद्गीता

Bhagavat-Geeta with 7 commentaries

१ प्रथमो गुच्छः-आनन्दगिरिकृतटीकासंबिक्तशांकरभाष्य-जयतीर्थं विरचितटीकासंबिक्तितानन्दतीर्थीय (माध्व) भाष्य-रामानुजभाष्य-पुरुषोत्तमजी-प्रकाशितामृततरिकृणी-नीव्कण्ठीसमेता। मञ्जुवैरायसाक्षरैर्धदिता। प्रधान्यष्टशन्तपरिमितानि स्रचिक्कणानि । मूल्यम् रू. ६-०-०.

#### श्रीमङ्गवद्गीता

Bhagavat=Geeta with 8 other commentaries

र द्वितीयो गुच्छः । प्रथमषद्कम्-निम्बार्कमताहयायिश्रीकेशवका-दमीरिमद्याचार्यपादप्रणीता - तत्त्वप्रकाशिका ' श्रीमधुसदनसरस्वतीकृता- 'गू-ढार्थदीपिका 'श्रीमङ्करानन्दप्रणीता- 'तात्पर्यबोधिनी ' श्रीधरस्वामिकृता-'सुबोधिनी ' श्रीसदानन्दविरचितः- 'भावप्रकाद्यः ' श्रीधनपतिस्रिविर-चिता- 'भाष्योत्कर्षदीपिका ' देवजपण्डितश्रीस्वेविरचिता- 'प्रमार्थप्रपा ' पूर्णप्रजमताहसारिश्रीराघवेन्द्रकृतः- 'अर्थसंग्रहः ' इत्येताभिव्याख्याभिः सिद्द-तायाः श्रीमद्भगवद्गीतायाः प्रथमादिषडध्यायात्मकं प्रथमं खण्डम् । अत्र श्लोकाः स्युष्तमाक्षरेष्टीकाश्य स्युष्ठाक्षरेर्धदिताः, दृद्धा मा क्रेजिषतेति । पत्रसंख्या सार्ध-पञ्चश्वतानि । मुल्यम् रू. ३-१२-०.

द्वितीयो गुच्छः । द्वितीयं षद्कम् । पष्टादिद्वादशाध्यायान्तम् । तस्वप्रकाशिकायष्टरीकोपेतम् । मृल्यम् रु. २-१२-०

Uttara-Geeta with a commentary

३ उत्तरगीता-गौडपादीयदीपिकाख्यव्याख्यायता । भगवत्पादश्रीशं-कराचार्याणां परमगुरुभिः श्रीशुकाचार्याणां च शिष्यैः श्रीगौडपादाचार्यैः प्रणीतेयं व्याख्येत्येतावत्कथनमख्मस्या महिमानमवगमयितुम् । मृ. रू. ०-३-०.

#### श्रीमद्राल्मीकिरामायणम्

Valmiki Ramayana with 3 well-known commentaries 1st part

४ बालकाण्डम्-सर्वतन्त्रस्वतन्त्रप्रतिभेन शब्देन्दुशेखरादिनानानिबन्ध-प्रणेत्रा श्रीमन्नागेश्वभद्देन स्वशिष्यस्य सतो जीविकाप्रदातुः शृङ्गवेरपुराधीशस्य वीरमणे: श्रीरामराजस्य नामा प्रणीतया रामायणतिलकाख्यया टीकया, पण्डित- श्रीवंशीधर-शिवसद्वायाभ्यां प्रणीतया रामायणशिरोमण्याख्यया टीकया, श्रीगो-विन्दराजप्रणीतया भूवणाख्यया टीकया च सद्द खद्रियतुमारव्धमस्माभिः श्रीम-द्वालमीकिरामायणम् । तच पद्गिः खण्डैः समापयिष्यामः । तत्रेदं प्रथमं खण्डम । मूल्यम् रू. ३-०-०.

#### Stotra-muktahar containing 256 Stotras

५ स्तोन्नमुक्ताहारः-अस्मिन् २५६ स्तोनाणि संगृहीतानि । यथपि सन्ति भूरीणि स्तोनपुस्तकानि छदितानि भूरिभिस्तथापि न तेष्वियतां स्तोनप्र-त्नानां संग्रहः । अस्माभिः पूर्वमछदितानां स्तोनाणां प्रस्तकानि काश्यादिक्षेत्रभ्यो भूयसा प्रयासेन द्विणव्ययेन च समासाय तेभ्यश्च प्रसादगुणयुक्तानि स्तोनाणि संकल्प्य संशोध्य च तानि भाविकजनानां कृतेऽत्र समावेशितानि तदाशास्महे श्रहावन्तो जनाः संकल्यिण्यन्ति प्रयत्नमस्माक्षमस्रमिति । मृत्यम् क्.०-८-०.

#### Samskar Mayukha

६ संस्कारमयूखः—मीमांसकनीलकण्ठभट्टस्तकंकरभट्टकृतः । अत्र संस्काराणां स्वरूपं कालः इतिकर्तव्यता वर्णधर्मा आश्रमधर्माश्च विस्तरतो सूल्वचनोपन्यासपुरःसरं निरूपिताः । मूल्वचनानि चाप्रतिपत्तिविप्रातिपत्तिसं भावनास्थलेषु क्रमेण पर्यायज्ञदप्रदर्शनेन मीमांसकाभिमतन्यायाद्यसरणेन च व्याख्यातानि । अन्ते कातीयस्त्राद्यसारिप्रयोगाश्च दत्ताः । पूर्व वाराणस्यादिषु स्रदितोऽप्ययं वर्णपदवाक्यमंशविपर्ययादिदोषप्रचुरत्तयाऽप्रविभक्तविपयत्तया च सृशं दुनोंधो विपरातवोधकरश्चासीत् । अस्माभित्त प्रन्थकृतेव पुनः शोधितस्य वर्धिनतस्य प्रन्तकमासाय विषयांश्च प्रविभक्त्य शोधने च महान्तमायासमास्थाय स्रदितः । पु. रू. ०-१२-०

#### Manu Smriti

 मनुस्मृतिः—कुङ्कभटकतटीकया, प्रन्थान्तरेषु मनुनान्नोहिलिते-रिदानीतनमन्तरमृतिपुस्तकेष्वत्यप्रभ्यमानैः श्लोकैः, प्रयानां वर्णात्रक्रमकोकेन, विषयात्रक्रमेण च सहिता । स्क्षमिक्षिकया संबोधिता च । मृ. क. १--८-०

Vidura-Niti with a commentary

द विदुरनीतिः-संस्कृतटीकोपता नीतिशाकाभ्यासिनां विद्यार्थिनाम-तीवोपयोगिनी । मू. रू. ०-४-०.

#### Vedanta Rabasya

६ वेदान्तरहरूयम्-वेदान्तवागीशभद्याचार्यविरचितमः । अत्राद्वेतमत-सिद्धान्तो निरूपितः । उपपत्तिश्च प्रदर्शिता । भाषाऽतिसरला प्रौढा च । मूल्यम् इ. ०-१-०.

Vishishtadvaita=Mata=Vijaya=Vada

१० विशिष्टाद्वैतमतचिजयवादः-नरहरिपण्डितकृतः । अत्र वि-

भिष्टाह्रैतमते परेषामाक्षेपाश्चिराकृत्य विभिष्टाह्रैत एवोपनिषदां तात्प्यं व्यवस्था-पितम् । मृत्यम् रू. ०-१-०.

# Kumar Sambhay with 3 known commentaries

११ कुमारसंभवं महाकाव्यम्-कविवरश्रीकाविदासविरचितिमदं स-समसर्गपर्यन्तं मिल्लायकृतसंजीविन्या चारित्र्यवर्थनकृतिशिष्ठाहितैषिण्या च संव-वितं तत आसमाप्ति सीतारामकृतसंजीविन्यावंकृतं छववितैरायसाक्षरेर्द्वदितम-तीव दर्शनीयमस्ति । मृल्यम् रू. १-४-०.

# Raghuvamsha with a commentary by Mallinatha

१२ रघुवंरामहाकाव्यम्-श्रीकाविदासकृतम् । महिनाथकृतसंजीविन्या-रूपटीकासहितम् । मृ. रू.०-१०-०

#### कारिकावली

#### Karikavalee with Siddhanta-Muktavali and other notes

१३ सिद्धान्तमुक्तावलीसिह्ता—न्यायवैशेषिकदर्शनयोर्व्यत्पित्सनां कृते प्रणीतेष्ठ प्रकरणयन्थेषु सिद्धान्तस्रकावलीसिद्धद्वासिता कारिकावली सूर्थाभिषिक्तस्य न विदुर्ण वैमत्यं किंतु तत्र दीधितिकृदुपमृतया विवेकसरण्या संक्षेपतः सक्ष्मतमानामर्थानास्रपनिबद्धसया प्रायः खियन्ति नन्याद्रलात्राः, इति तेषास्रपका-रायास्माभिः प्रायः सर्वेषु विषमस्थलेष्वतिविस्तृतां सरलां स्वोधां च टिप्पनीं पण्डित—जीवरामशास्त्रिभः कारियत्वा तया सहेयं दृढतरेषु स्विक्षणेषु पत्रेषु स्युलाक्षरेर्ध्वद्विता। सार्थकातास्यधिकपत्रयुतामपीमां सर्वसीलभ्यायाल्पीयसा मृत्येन वितरामः। मृत्यम् इ. ०—७—०.

## Vaisheshika Darshana with several commentaries

१४ वैद्योषिकद्दीनम्-भीशंकरमिश्रकत-वैद्योषिकसूत्रोपस्कार-ज-यनारायणतर्कपञ्चाननभद्याचार्यप्रणीत-विवृति-चन्द्रकान्तभद्राचार्यप्रणीत-भा-रयसद्दितम् । मृ. रू. २-०-०.

#### Vadartha Samgraha

१६ वादार्थसंग्रहः (प्रथमो भागः)—अत्र त्रेषकृष्णकृतं स्फोटतस्व-निरूपणं, श्रीकृष्णमौनिकृता स्फोटचिद्यका, गोडबोलेकृतः प्रातिपदिकसंज्ञावादः, वाक्यवादः, हरियशोमिश्रकृता वाक्यदीपिकृति पद्ध प्रन्थाः संकलिताः । पण्डि-तानां प्रौटच्छात्राणां च बहुतरस्रपकारकः । मृ. रू. ०-६-०